## –EL DISCURSO-DE LA EVANGELIZACIÓN DEL SIGLO XVI

# EL DISCURSO DE LA EVANGELIZACIÓN DEL SIGLO XVI







Depósito legal Comisión Editorial

Diseño y Diagramación

Impresión

Correctores

12.11.17

Edición

4 - 1 - 1489 - 01

Lic. María Luisa Soux

Fernando Diego Pomar Crespo Héctor Ríos Luna

Lidia Yanarico

Cleverth Cárdenas

Instituto de Estudios Bolivianos

Facultad de Humanidades y Ciencias de la Eduación - UMSA 2001

#### **AGRADECIMIENTOS**

Queremos expresar nuestro profundo agradecimiento al padre Xavier Albó que nos ha permitido fotocopiar el original del sermonario del siglo XVI copia que ha permitido que realicemos este trabajo. Se trata de una joya bibliográfica a la cual hemos accedido por la generosidad de Xavier.

También a doña Teresa Gisbert que gentilmente nos dio una copia de la foto de la tapa que es parte del baptisterio de la pintura mural de la iglesia de Curahuara de Carangas, Oruro, pintada en el siglo XVII

Finalmente a María Luisa Soux que "rescató" una copia manuscrita del semonario, probablemente realizada en el siglo XVIII y que se encontraba en el archivo de su familia.



#### **NOTA ACLARATORIA**

La disversidad de los Sermones del siglo XVI y XVIII puede ser estudiada desde diferentes perspectivas: Históricas, Lingüísticas, literarias y otras. Desde el punto de vista lingüística el aspecto que llama la atención es el léxico. Siendo éste un rasgo más evidente y característico de cada época da lugar a la realización de la transformación, tomando los Semonarios como fuente de comparación.

Para la comparación se extrae aquellos elementos léxicos que llaman la atención por su estructura morfo-fonológica. Y para su mayor sistematización una clasificación de los mismos, tomando en cuenta las características léxicas: formas geminadas, elisiones, metaplasmos (metaplasmos por emisión, metaplasmos por transposición), cambio de palabras, empleo de quechuismos y aymarismos y otros. Finalmente se presenta un listado en base a la clasificación y comparación de los términos, tomando como parametros, las formas léxicas de los Sermonarios del siglo XVI y XVIII y sus actuales formas.

Esta comparación evidencia la transformación del lenguaje de una época a otra.

Los rasgos fonológicos utilizados en el Sermonario del siglo XVI son los siguientes:

indica la nasalización y abreviación q equivalente a la s actual del castellano equivalente a la s actual del castellano equivalente a la z actual del castellano

## **PRESENTACIÓN**

La raigambre natal, el espacio en el que nacimos y nos desarrollamos, mucho más que el pedazo de tierra en el que surgimos a la vida, es el mundo cultural al que advenimos, en el que nos hominizamos y en el medio del cual nos desplegamos. Pertenecemos al humus de nuestra cultura y estamos enraizadas para siempre en la misma, incluso cuando la negamos.

Hacia este hecho fundamental de nuestra existencia están dirigidas las miradas de los componentes del equipo de investigación DISCURSOS, HISTORIA Y CULTURA. Lo que se proponen es rescatar un aspecto básico del universo simbólico de la cultura hispano-hablante de Bolivia. La relevancia de este trabajo es que sondea en las profundidades de la memoria colectiva de nuestro país. Sin una memoria de nuestros imaginarios originales, no es posible que logremos una clara conciencia de nuestras identidades.

Cobra, por esto, especial importancia la presente publicación que forma la primera parte de una indagación.

Se trata de un proyecto a largo plazo que tiene por objeto analizar discursos específicos desde una mirada multi e interdisciplinaria. El objeto de esta publicación constituye la primera etapa del estudio de discursos relevantes de nuestra historia. En este caso, el Sermonario emanado del III Concilio Limense, celebrado en la octava década del siglo XVI en el Virreinato del Perú. Está concluyendo la segunda etapa del plan de investigación que versa sobre los discursos previos a la Revolución del 1952, haciendo énfasis en los discursos que la cultura de la revolución no integró a su canon.

Los resultados de esta etapa serán objeto de otra publicación.

El Instituto de Estudios Bolivianos (IEB) se complace en presentar este libro que se constituirá en referencia obligatoria de historiadores, literatos, lingüistas e intelectuales.

Dr. Wálter Navia Romero, Director de I.E.B.

## PRÓLOGO

## XAVIER ALBÓ, CIPCA

Hace ya algún tiempo me buscó Ximena Medinaceli, entusiasmada por un inesperado hallazgo. Su colega historiadora María Luisa Soux había encontrado, entre los viejos papeles de su familia, un sermonario manuscrito de la época colonial y las dos empezaron a indagar sus orígenes. En el archivo histórico de los jesuitas en la residencia del San Calixto y en la biblioteca de CIPCA estaba la clave: se pudo constatar que los documentos encontrados eran una copia de la colección de sermones que el jesuita Joseph de Acosta había elaborado por orden del III Concilio de Lima (1583-85). Esta copia, de fines de la Colonia era un testimonio más de la persistente influencia que tuvo aquel concilio en todo el período colonial.

Como nos relata Ana Rebeca Prada al final de este volumen, esta feliz coincidencia puso en marcha el fecundo trabajo de un equipo multidisciplinar que empezó a reunirse todos los miércoles para analizar el sermonario, contextualizarlo en su época e incluso a la luz de nuestra época postmoderna. Pasado un tiempo, en noviembre de 1999, se celebró una mesa redonda pública para presentar y discutir los principales resultados y ahora, finalmente, en este libro tenemos la satisfacción de tener juntos los resultados finales y pulidos de todo este trabajo para una audiencia más amplia.

Este libro merecería una presentación mucho más amplia y erudita. Pero las urgencias de la imprenta y de un largo viaje mío, no me permiten emprender ahora esta tarea. Me limitaré a dar unas pocas pinceladas para contextualizar el texto y abrir el apetito del lector.

El III Concilio de Lima supuso la oficialización y consolidación de una determinada línea evangelizadora en el momento en que el virrey Toledo estaba estructurando el sistema colonial en estas partes de las Indias Occidentales y en que los jesuitas, la última orden llegada al Perú (en 1568) traía con fuerza los nuevos vientos de Trento, cuyos textos habían llegado a Lima apenas tres años antes.

Buscó, por una parte, superar el fracaso e indolencia de los años anteriores, que llevaba a muchos a lamentar el fracaso de la tarea cristianizadora. Alguien ha comentado que la iglesia española había mandado ya lo mejor de sus misioneros a México y Nueva España y, para el Perú, ya sólo quedaban los saldos.

Para impulsar una nueva evangelización ante todo empujó oficialmente la utilización de las lenguas "generales" indígenas. Es realmente notable el esfuerzo realizado por el Concilio para traducir al quechua y al aymara sus materiales catequéticos, incluido el sermonario, lo que constituye el primer gran esfuerzo de normalización lingüística de esas dos lenguas, en medio de su variedad dialectal, con normas técnicas lingüistas esbozadas por el mismo Concilio. Roberto Choque menciona el nombre de los autores de las versiones y revisiones quechuas, entre los que hay insignes clérigos y religiosos mestizos. Pero hasta ahora no está aún claro quiénes constituyeron el equipo aymarista, fuera del jesuita mestizo Blas Valera, de origen quechua pero expuesto al aymara durante su estancia en Juli.

Al nivel doctrinal, el Concilio puso un énfasis muy particular en precisar y combatir las prácticas que consideraba idolátricas, como muestra el análisis del sermonario realizado por María Luisa Soux en esta colección. Ha sido al mismo tiempo importante haber excluido a estos nuevos cristianos de la jurisdicción del tribunal de la Inquisición. Más bien se hace un esfuerzo significativo—dentro de la mentalidad de la época— para realzar la persona de los "naturales", cuya condición humana había llegado a ser cuestionada poco después del descubrimiento de este continente. Si bien seguían excluidos de los principales cargos jerárquicos dentro de la Iglesia (y del Estado), se les aceptaba ya a la cucaristía. Es esta otra lectura contextualizada de lo que, en este volumen, el literato Marcelo Villena llama "el discreto encanto de la

eucaristía". Había en todo ello también la mano de los jesuitas o "teatinos", como les llamaban algunos clérigos que veían con malos ojos estas aperturas, como muestra, por ejemplo, el cura doctrinero de Pampa Aullagas, Bartolomé Alvarez, citado por Ximena Medinaceli.

Por otra parte, en términos más políticos, el Concilio dejaba también definitivamente atrás la línea lascasiana que había entrado en los Andes a través de insignes figuras como la del dominico fray Domingo de Santo Tomás, primer obispo de La Plata y autor de la primera gramática quechua. Toledo había llegado a estas tierras, nombrado virrey en España inmediatamente después de la Junta Magna de 1566-68 en Madrid, con Felipe II, en que se deliberó sobre cómo descabezar el poder de los señores naturales de Indias y cómo liquidar de una vez las ideas lascasianas, tareas en que él se distinguió con acciones drásticas y expeditas desde que pisó el Perú. Muestra de ello son la ejecución del último inca, Tupac Amaru I, la confiscación y quema de las obras del obispo de Chiapas e incluso la quema pública, condenado por la Inquisición, del superior dominico Fray Francisco de la Cruz, visto como cercano a la corriente lascasiana.

Al principio, los jesuitas habían hecho buenas migas con Toledo, ya desde el viaje en barco en que éste coincidió con la 2ª expedición de jesuitas. Pero una vez en el terreno empezaron las divergencias, por la mayor autonomía de la orden frente al virrey, por ejemplo, en la cuestión de no querer aceptar doctrinas y de adoptar su propio estilo, primero en Juli y después en las reducciones de tierras bajas. Protestaron por la ejecución del último inca y fue un hermano jesuita, mestizo y quichuista, quien le asistió en sus últimos momentos. Pero – según las fuentes de Ximena Medinaceli– otro insigne jesuita, Joseph de Acosta, no fue del todo ajeno a la condena del dominico, pese al apoyo de éste a la llegada de los jesuitas al Perú.

Conocemos detalles como los anteriores gracias a que la historia de la "evangelización" colonial en los Andes, y en particular sobre el III Concilio y su impacto, ha sido ya objeto de bastantes trabajos, principalmente en y sobre lo que hoy es el Perú. El ensayo bibliográfico de Ana Rebeca Prada al final de este volumen nos muestra una amplia y persistente producción, a la que ya podríamos añadir –por ejemplo– los 25 trabajos presentados en el scminario

internacional "Cristianismo y poder en el Perú colonial" realizado en el Centro Bartolomé de Las Casas, Cusco, en junio 2000, aún no publicado. Pero la bibliografía sobre el tema y sus impactos en la región de Charcas, hoy Bolivia, quedó más descuidada. Hay sin duda trabajos significativos, como los de Sabine MacCormack y Verónica Salles sobre el agustino Calancha, tan vinculado a Copacabana; la reciente edición madrileña del Memorial de Bartolomé Alvarez, cura doctrinero de Pampa Aullagas o, dentro de Bolivia, los numerosos y deliciosos trabajos de Teresa Gisbert, sobre diversos aspectos artísticos muy vinculados al proceso evangelizador. Pero en comparación con la fecunda producción al otro lado del Titicaca, lo nuestro es aún muy poco y menos aún lo directamente vinculado con el influyente III Concilio de Lima. Las propias referencias bibliográficas de este libro lo corroboran. Por eso este nuevo libro en muy bienvenido.

Los contenidos y estilos de los diversos trabajos son diversos, reflejando tanto las disciplinas y campos de interés de cada autor como su rodaje previo.

Como cra de esperar, predominan los historiadores ya bregados en la época colonial: María Luisa Soux, Ximena Medinaceli y Roberto Choque. La contribución de este último y la segunda de Ximena –sobre los kurakas Ayaviri en la Federación Charka (capital Sakaka) – nos introducen en un subtema poco estudiado incluso en el Perú, por estar menos presente en la documentación escrita: la perspectiva indígena. Gracias a su propio origen aymara, Roberto puede percibir cómo podían llegar a los aymaras algunos conceptos más difíciles del Concilio –como Dios, Trinidad o vida eterna – al ser traducidos a esta lengua. Ximena hace un paso más y lanza su propia hipótesis sobre cómo los kurakas de la Federación de Charka –los primeros que sellaron obediencia a los conquistadores castellanos y evitaron así guerras y extirpaciones de idolatrías – habrán reinterpetado el mensaje de la conversión, quizás en términos más políticos que religiosos, como el camino para poder seguir manteniendo sus privilegios y hasta su modo de ser.

Veo el trabajo de las estudiantes lingüistas Olivia Pacífico y Mabel Zambrana como un primer paso que merecería ser completado en el futuro. Su detallado cotejo léxico entre la versión tardía y la original de 1583 muestra la incorporación de nuevas normas ortográficas y parece indicar que no existen cambios significativos en cuanto al contenido mismo y al enfoque doctrinal.

Pero bien valdría la pena verificar esto último en detalle. Algo semejante se podría decir del trabajo del otro estudiante lingüista, Javier Paredes, que se fija en quiénes son los actores: yo, predicador, que hablo con autoridad; vosotros, hermanos indios, que escucháis y debéis aprender con docilidad; él, nuestro Dios, o Jesucristo; e incluso ellos, los antepasados de los oyentes indios, temas en que abunda también Marcelo Villena. A sus pertinentes reflexiones sobre estas estrategias verbales, propias de los sermones de la época, cabría añadir un análisis más a fondo de los contenidos, propiamente dichos. Interesante sería también analizar más a fondo las traducciones conceptuales al quechua y el aymara, tema insinuado ya por Roberto Choque y en el que han avanzado algo algunos lingüistas históricos de otros países. Claro que en todos estos puntos sería útil hacer todavía más interdisciplinario el equipo, con la incorporación de especialistas en ciencias religiosas propiamente dichas, como teología, catequética e historia eclesiástica.

Los dos últimos trabajos son de literatos profesionales. Una de los dos, Ana Rebeca Prada, reconoce haber entrado en el equipo sin experiencia previa en esta temática colonial y, por tanto, con "la extraña sensación de estarse metiendo en camisa de once varas". Pero siempre resulta estimulante ver cómo reaccionan los de "otra" disciplina y qué nuevas perspectivas se les ocurren o qué lecturas les inspiran. Aquí es más estimulante aún, por cuanto el leit motiv de todo el volumen es el "discurso" de la evangelización. Ana Rebeca habla de diablos, brujos y Aquelarre, en los Andes y en Europa, pero se queda más en la reflexión bibliográfica. Marcelo Villena es más audaz y se lanza a un elaborado y largo ensayo en que imagina una especie de ficción novelada de cómo debió haber operado el sermonario Se inspira en andinos como Guamán Poma -que caricaturiza a los predicadores con su palabra y sus trazos- o Tristan Platt y sus relatos de tinkus eucaristía, pero también en literatos como Dante, James Joice o Italo Calvino. Marcelo resulta ser el que más cita e interpreta el texto de los sermones conciliares. Un título más preciso de su ensayo podría ser "el discreto encanto del padre sermonero, hecho digerible y al gusto de cada uno en la eucaristía y otros gestos y ritos no hablados".

Estimado lector, abre y goza este texto, como abrieron y gozaron los viejos sermones quienes lo escribieron.



## LA EVANGELIZACIÓN DURANTE EL PERIODO COLONIAL EN EL ÁREA ANDINA

XIMENA MEDINACELI

os contextos históricos tanto europeo como americano muestran que las últimas décadas del siglo XVI constituyen un momento de consolidación del dominio español. Expulsados los moros y anulados los judíos en la península Ibérica el cristianismo aparecía triunfante y particularmente fuerte frente a la Reforma Protestante. En las colonias americanas, por su parte, se concluía el famoso debate entre Sepúlveda y Las Casas sobre el derecho de dominio sobre la población nativa y estableciendo que la Corona española podía ejercerlo gracias a su misión evangelizadora. Iglesia y Corona son, por tanto, de manera transparente, los dos brazos del poder colonial dando por sentado que no podía haber evangelización sin obediencia al Rey y viceversa. Para la mentalidad de la época, pese a los intereses materiales que animaban a los conquistadores, no se concebía la empresa de conquista sin objetivos religiosos (Leuridian Huys 1996: 20).

## 1. Etapas de la evangelización

La evangelización, desde la conquista española hasta el siglo XVII puede dividirse en tres etapas<sup>1</sup>, posteriormente, en el siglo XVIII, es prácticamente una continuación de lo planteado en estos primeros siglos.

Seguimos en este punto a Estenssoro «Descubriendo los poderes de la palabra» En La venida del reino. Religión, evangelización y cultura en América. Siglos XVI -XX. Centro de Estudios Regionales Andinos. Ramos, comp. «Bartolomé de las Casas»- Cusco 1994.

La «primera evangelización» va de la década de 1530 hasta 1583 (año que se realiza el tercer concilio limense) e incluye un periodo de transición que se puede situar desde la llegada de los jesuitas (1568) hasta 1583.

La «segunda evangelización» está marcada por la orientación del tercer concilio y comienza con éste hasta 1610, época en que surge el llamado «redescubrimiento de la idolatría» en Huarochiri, es decir un recrudecimiento del ataque a la religión nativa focalizado en el Perú central aunque hay algunos datos aislados en Charcas (futuro territorio boliviano).

## 2. La primera evangelización

De esta etapa se conoce poco, pero se caracteriza por la ausencia de un proyecto unitario, diferencias entre las órdenes religiosas además de la presencia de laicos en el trabajo religioso. Estas divergencias se hacen notorias en los diversos «estilos» de evangelizar que subraya Henrique Urbano (1994); cada estilo en verdad correspondía a un proyecto político y maneras de encarar la construcción de la futura sociedad cristianizada.

## 2.1. Evangelización y el problema de las encomiendas

En la primera etapa el control político y económico estaba todavía en manos de los conquistadores y los encomenderos, mientras que la presencia de la corona era aún débil. Aquellos habían recibido como parte del botín de conquista sus encomiendas a tiempo que se comprometían a la evangelización de los indígenas que la conformaban. El trabajo misional, por tanto, estaba ligado al sistema de encomiendas. Cada encomendero estaba legalmente obligado a mantener a un misionero, ya fuese sacerdote secular o fraile, quien debía residir en la encomienda y consagrarse a la conversión de los indígenas. Este ideal estaba lejos de realizarse tanto por las guerras civiles que mantuvieron en pie de guerra al Peru colonial entre 1538-1548, por la ausencia de personas calificadas y lo poco atractivo que resultaba para un español vivir aislado en medio de una comunidad indígena. Debido a esto los sueldos de los doctrineros fueron subiendo paulatinamente, y aún así muchas veces fue imposible encontrar uno. En la documentación aparecen sólo esporádicamente contratos

entre el encomendero y su «doctrinero» (Lockart 1982). El doctrinero se convertía literalmente en su capellán y algunas veces integraba las comitivas de las campañas militares. En otras ocasiones se transformaron en administradores de los bienes del encomendero. Dada la inmensidad de la empresa, se optó por la instrucción intensiva de un grupo de niños que solicitaban al cacique.

Además de su sueldo los doctrineros recibían parte del trabajo y productos de los indígenas para mantenerse y a veces enriquecerse. Pero raros fueron los casos que un doctrinero permaneció mucho tiempo en una región, normalmente se quedaban de manera temporal. A partir de 1550 la jerarquía de la Iglesia comenzó a ejercer cierta presión para que los doctrineros permanecieran un mínimo de tres años en una doctrina, pero esto no se cumplió debido a los cambios en la propia administración.

Por otra parte, muchos doctrineros se buscaban la vida como mercaderes, prestamistas, propietarios de tierras, etc. Algunos abiertamente mercantilistas pero otros, francamente al borde de la miseria (Lockart 1982).

## 2.2. La primera evangelización y la idea de justicia

En un ambiente social donde los encomenderos eran la figura central y los hombres más poderosos se dio una pugna de poderes al dictarse las «Leyes Nuevas» (1542) elaboradas por teólogos y juristas, tal vez bajo la influencia de Bartolomé de las Casas, buscando poner freno a los abusos contra la población nativa pero al mismo tiempo buscando asegurar el poder de la Corona. En 1543 el Emperador envió al provincial de los dominicos en el Perú, Fray Tomás de San Martín, los primeros ejemplares impresos de las Leyes Nuevas con la recomendación de distribuirlos en los monasterios... "para servicio de Dios y conservación y libertad y buen gobierno de los indios".

Con estas leyes se prohibía rigurosamente otorgar nuevas encomiendas y limitar el tiempo de posesión de las ya otorgadas<sup>2</sup>. Entre los efectos de estas leyes se debe subrayar la rebelión de Gonzalo Pizarro contra su aplicación y por otra

Es sabido que el pacificador Pedro de la Gasca que llegó a raíz de las luchas en el Peru, tuvo que conciliar y él mismo hizo nuevo reparto de encomiendas.

parte el apoyo de los caciques indígenas y de la iglesia. Fray Domingo de Santo Tomás asumió una actitud de abierto apoyo a los señores étnicos y en contra de los encomenderos.

## 2.3. El primer concilio limense

En octubre de 1551 se dio inicio al Primer Concilio limense, que dictó las primeras normas pastorales universales para los territorios del área peruana y concluyó el 23 de enero de 1552. Este concilio funciona aún bajo la sombra del problema planteado por la aplicación de Las Leyes Nuevas de 1542. En este momento es importante la figura del arzobispo Loayza que también era dominico. Estos asuntos que lindan entre lo político y religioso ponen de manifiesto un tema central de la primera etapa evangelizadora: el de la justicia; asunto que no tendrá después la misma importancia.

## 2.4. Curas y frailes en la primera evangelización

Muchos de los doctrineros eran también frailes, que pertenecían a alguna orden religiosa. Incluso se sostiene que esta primera etapa corresponde a la «iglesia misionera». Los frailes doctrineros estaban mejor organizados, eran enviados por pares y estaban bajo la protección de los monasterios y por tanto estaban en menor grado a expensas de los encomenderos. Aún así alguna vez un encomendero expulsó a los frailes de su encomienda. De todas maneras, algunos personajes de la época, como Domingo de Santo Tomás o Gutierrez de Santa Clara sostienen que hacia 1550 nada se había logrado en la evangelización la causa principal parece estar en las prolongadas guerras civiles que apasionaron a los religiosos. Los mercedarios y parte del clero regular apoyó a Gonzalo Pizarro mientras los dominicos estaban francamente en contra.

## 2.5. Las órdenes religiosas en la primera etapa

En esta primera etapa también se puede observar cierta autonomía de las órdenes religiosas en los enfoques evangelizadores así como un dominio por parte de los franciscanos en México y de los dominicos en el Perú. Los frailes no tenían que ganarse la vida pues las órdenes - sean mendicantes o no - tenían posesión corporativa de bienes raíces y tierras de labor. Las dos órdenes más antiguas en el Perú, dominicos y mercedarios, también tenían encomiendas en

diversas partes. Si bien los mercedarios se hicieron fama de tener muchos bienes, entre otras cosas por ser la única orden no mendicante, en realidad los agustinos eran los que compraron mayor cantidad de bienes rentables. Por su parte los franciscanos eran los menos dispuestos a ello.

Las principales distinciones entre las órdenes del Perú en relación a su vinculación con la Corona eran dos: primero, los mercedarios que no recibían subsidios de la Corona y las mendicantes que sí recibían; y segundo que quienes llegaron primero al Perú, dominicos y mercedarios, recibieron encomiendas y los que llegaron más tarde, franciscanos y agustinos, no lo hicieron. Los mercedarios perdieron sus encomiendas en 1548 y los dominicos posteriormente.

## 2.5.1. Agustinos

En cuanto al estilo evangelizador, los agustinos en la década 1550 al mismo tiempo que destruían huacas como en Huamachuco diseñaron ceremonias para los indios en sustitución de rituales tradicionales aunque todavía utilizando ciertos elementos del ritual prehispánico como tejidos de cumbi como indica el cronista Calancha.

La característica principal de los agustinos es su forma de explicar los hechos recurriendo a la intervención divina en el mundo. De este modo los sucesos históricos expresan designios divinos y los obstáculos en la evangelización son interpretados como obras del demonio engañando a los indios. Este enfoque se hace evidente en lectura que hizo el agustino Ramos Gavilán (1621), cura de Copacabana, del mito de Tunupa en el Lago Titicaca, atribuyendo a este personaje mítico prehispánico rasgos de Santo Tomás. Entre los agustinos más conocidos se encuentran Antonio de la Calancha, autor de la Crónica Moralizada (1638) y fray Diego Ortiz que fue sacrificado por los incas que todavía resistían en Vilcabamba en la década de 1560.

#### 2.5.2. Dominicos

Los dominicos más bien apuntaron hacia un sincretismo religioso, como se evidencia en el Cuzco en la fiesta del Corpus Christi que se articulaba con el antiguo Inti Raymi. En esta época las supervivencias de cultos antiguos parecen entenderse como una transición hacia una cristianización definitiva. Esta

práctica sincrética fue temprana y reforzada por los obispos dominicos en su momento. Lo que ambos sistemas - agustino y dominico - compartían era la posibilidad de una activa participación de los neófitos.

Uno de los dominicos más notables, Domingo de Santo Tomás, compartía los puntos de vista de Las Casas (también dominico) de quien era amigo personal. Conocía perfectamente la región andina por donde había viajado mucho y fue autor de uno de los más antiguos e importantes vocabularios quechuacastellano. La actitud de varios dominicos fue de abierta defensa de la sociedad indígena, en un primer momento con el apoyo a las gestiones de los caciques ante la Corona frente al asunto de la perpetuidad de las encomiendas y posteriormente en contra de los abusos de la mita minera a Potosí.

Una figura que marca la primera etapa evangelizadora es la del arzobispo Jerónimo de Loaysa, dominico, que elaboró una «Instrucción para la evangelización» (1545-49) donde se evidencia ya la preocupación por la redacción de catecismos en lenguas indígenas tomando como modelo el catecismo de PIO V.

#### 2.5.3. Franciscanos

Los franciscanos fueron los primeros en llegar a América, llegaron a México 12, como los apóstoles, en 1524. Allí experimentaron la primera acción evangelizadora. Se trataba de hechos totalmente inéditos y de un terrible desencuentro entre visiones de mundo. Sin embargo hay testimonios que demuestran la preocupación de los superiores franciscanos por enviar al Nuevo Mundo hombres austeros y ejemplares. Para ellos el Nuevo Mundo no es, pues sino el espacio de una nueva idea de cristiandad y el retorno a los primeros tiempos franciscanos y cristianos. Llegaron a ser los más numerosos de América del Sur.

A diferencia de los dominicos, y particularmente de Las Casas, que se mostraba intransigente con el tema de la justicia, los franciscanos, representados por Motolinia, tendieron a ser más benévolos y a confiar en una práctica piadosa y la importancia del perdón y de la fe. Sin embargo también fueron parte de una corriente que quería borrar todo vestigio del pasado y en 1577 consiguieron incautar el manuscrito de uno de los cronistas más notables de México, el padre Sahagún, cuya obra salió a la luz sólo posteriormente.

En Charcas (hoy Bolivia) el padre franciscano Luis Jerónimo de Oré (1554-1630) es un ejemplo. Oré es el autor del único texto en lengua puquina de esta época, se trata de un catecismo con traducción al español.

Desde 1540 los franciscanos utilizaron textos con cantos sencillos en lengua nativa que eran memorizados por los niños que recorrían de un pueblo a otro. Este sistema será utilizado luego también por los jesuitas.

## 3. Una etapa de transición: entre el Segundo Concilio Limense y el arribo de Toledo

Ocurrieron algunos hechos históricos importantes en el periodo que va de 1568 a 1583 que son signos que señalan lo que será esta segunda etapa. En 1569 llegó al Perú el virrey Toledo, gobernante de gran energía que marca el fin del periodo de conquista e inicio del sistema colonial propiamente dicho. Un año antes había llegado un grupo de 20 jesuitas. A México llegarán recién en 1572.

Esta orden dará una tónica completamente diferente a la evangelización y llegará a formar uno de los mayores patrimonios territoriales en América, acumularon tanto poder que en 1767 fueron expulsados de América.

Los hitos que marcan esta etapa son por una parte la ejecución de Tupac Amaru I., el último inca que se resistía al control colonial en Vilcabamba. La ejecución tuvo lugar en el centro del antiguo imperio - en la Plaza de armas del Cusco - y fue ordenada por Toledo en contra de la mayoría de la población indígena y en contra también de muchas opiniones de religiosos. Así se dio una señal clara del poder colonial sobre la imposibilidad de resistencia y ni siquiera de negociación, que fue la tónica de Vilcabamba.

Toledo había manifestado más de una vez su antipatía hacia Las Casas y se sabe que mandó recoger y quemar las obras de este obispo de Chiapas. El jesuita Acosta, figura muy importante del tercer concilio limense, también se refiere a él y no en los mejores términos.

Señales parecidas son las que envió Toledo y la Iglesia con la condena del dominico Francisco de la Cruz cuya opinión heterodoxa impresionó las conciencias del momento. Huys sostiene que Francisco de la Cruz defendía «una tesis no original pero sumamente peligrosa, es decir que los habitantes de este continente venían de una de las tribus perdidas de Israel». Fray Francisco de la Cruz, teólogo de renombre, había pasado algún tiempo en la doctrina de Juli en el lago Titicaca y era ardiente defensor de la venida de la Compañía de Jesús al Perú. En la década de 1570, Francisco de la Cruz fue sentenciado y muere quemado por la inquisición en Lima. Acosta y otros religiosos fueron el tribunal que lo condenó.

Entre 1565 y 1570, periodo que coincide con el segundo concilio, comenzaron las protestas, prohibiciones y advertencias sobre la sobrevivencia de la idolatría en los takis y otras expresiones religiosas que eran hasta entonces aceptadas, como el Corpus Christi cuyas representaciones pictóricas en el Cusco nos permiten conocer detalles de esta conjunción de expresiones religiosas.

#### 3.1. Preparación del Tercer Concilio Limense

El arzobispo Loayza murió en 1575 y el virrey Toledo tuvo que esperar, a pesar suyo, al nuevo arzobispo para la celebración del tercer concilio. En 1579 Toledo convocó al concilio pero los prelados trataron de retrasarlo lo más posible; entonces Toledo fue llamado a España con lo cual la celebración del tercer concilio quedó nuevamente pendiente. Como problema de fondo queda la tirantez entre los poderes civil y eclesiástico, el clero religioso y el secular. En medio de ello se celebrará el Tercer Concilio recién en 1583.

#### 4. Antecedentes del Tercer Concilio

## 4.1. Los jesuitas

Siguiendo las normas de Trento, la Iglesia procuró limitar el espacio de los frailes en favor del clero secular en las doctrinas. Según Milou entre 1550 y 1585 tiene lugar el principio del final de la iglesia misionera, sin embargo esto más bien tiene valor para México pues en el Perú corresponde al inicio de la presencia jesuita. Si bien las consecuencias del debate Las Casas - Sepúlveda sobre los «justos títulos» tuvieron repercusiones sobre todas las Colonias,

cuando llegaron los jesuitas, este debate estaba ya concluido. A partir de entonces y aunque no necesariamente eran los más numerosos, los jesuitas se convirtieron en la orden más poderosa y con un amplio dominio territorial imponiendo un estilo de evangelización que no siempre estaba de acuerdo con las otras órdenes.

La perspectiva jesuita es sumamente importante en los Andes. Aunque hay una similitud notable entre los objetivos de Toledo y los jesuitas, la relación entre ambos no fue siempre fluida. Toledo deseaba que los jesuitas se comprometiesen con los objetivos de su misión organizadora<sup>3</sup>, sin embargo la Compañía mantuvo siempre su independencia de pensamiento y acción.

Toledo tenía como una de sus misiones centrales instalar el Tercer Concilio en Lima con la finalidad de evaluar y ajustar la nueva etapa evangelizadora instaurándose una política de control de las colonias fuertemente estructurada, era lo mismo que proponían los jesuitas.

La primordial tarea de los jesuitas en América era la evangelización de los indios. En la primera congregación jesuita, convocada por Acosta en Lima en enero de 1576, se define la labor pastoral de cuatro maneras para llegar a los indios:

- 1. doctrina y parroquia como hacen los curas.
- 2. misiones entre los indios según las ordenanzas de la Compañía.
- residencias, trabajando con los indios sin colegios y sin cura, como se hacia en ese entonces en Potosí.
- colegios y seminarios en que se instruyan los hijos de nobles y de los caciques.

En esta primera congregación también se trató el asunto de los catecismos para indios, punto que tendrá gran importancia en el tercer concilio pero ya había sido planteado desde el primero señalando la importancia de unificar criterios en estas materias. El segundo Concilio lo recuerda y el Tercero confirmará esta decisión.

«En su comitiva inicial acompañaban al virrey Toledo, Martín García de Loyola, sobrino de San Ignacio de Loýola y los jesuitas Jeronimo Luis de Portillo y Luis López. Se unirá más tarde José de Acosta» (Huys: 1994, 57-58). Otros temas serán también planteados entre los que se destacan las perspectivas de Blas Valera, el jesuita mestizo, y de José de Acosta que se pueden resumir en lo siguiente: alejar la violencia de la evangelización, predicar con el buen ejemplo y el aprendizaje de las lenguas nativas. Este último punto es de singular importancia para los Andes pues marcará un proceso de unificación lingüística en torno a las «lenguas generales», quechua y aymara. Por otro lado, la unificación lingüística es en cierta manera el reflejo de la paulatina desaparición de las identidades particulares -lupaca, colla, charca...- y la formación de una otra identidad más amplia: ser «indio».

Respecto a la labor pastoral en doctrinas, éstas fueron rechazadas por los jesuitas a no ser excepcionalmente, prefiriendo el de las misiones que se fundarán luego en el oriente bolivino y en Paraguay. La primera misión sin embargo fue creada entre los lupaca del lago Titicaca.

Los padres congregados discutieron también acerca de las residencias. Resultaba, según ellos, un excelente medio para difundir el catolicismo en las ciudades. Se habló de la ciudad de Potosí que en ese entonces era ya famosa.

En cuanto al colegio para caciques, era según los entendidos, la propuesta más original, no tanto por sus fundamentos generales cuanto en la forma de organizarlos. Los jesuitas dieron a la enseñanza un valor que antes no había tenido. Propusieron a la Corona educar a los hijos de los caciques según los principios de la doctrina católica y las autoridades lo aceptaron. Estos colegios serán una pieza fundamental en desarrollo político pastoral jesuita colonial.

En este su impulso y objetivo de buscar de la máxima eficacia, los jesuitas no pudieron evitar roces con otras órdenes religiosas sobre todo en lo que respecta las escuelas superiores o colegios universitarios. Les reprochaban fanatismo institucional.

## 5. El Tercer Concilio Limense de 1583

A partir del tercer concilio el vuelco de timón es evidente, por tanto y debido a sus alcances y propuestas, a pesar de las grandes dificultades en su instalación el III Concilio de 1583 se constituyó en un acontecimiento central en el proceso

de la evangelización colonial. Es tan importante este periodo que, según Urbano asistiríamos al momento de la invención de la tradición religiosa andina.

En sus postulados iniciales insistía en un corte riguroso entre la religiosidad prehispánica y la europea. Pero no solamente un enfoque particular de la evangelización sino al mismo tiempo un seguimiento estricto del pensamiento oficial de la iglesia acompañando acciones para recoger los sermonarios particulares que hubieren en las doctrinas.

Instalar el Tercer Concilio fue toda una odisea a causa de una serie de rencillas y asuntos de poder que estaban detrás de la instalación de un evento que tenía pendiente a toda la jerarquía eclesiástica así como a la civil. Algunos autores suponen que uno de los problemas más graves que generaron este ambiente fue la intención de la Corona de legislar en todos los campos de la vida virreinal que se expresó en las pendencias entre el clero cusqueño y su obispo Lartaun.

Lo más notable del Tercer Concilio es un nuevo espíritu que demuestra que las antiguas disposiciones deben ser leidas en un contexto distinto.

El 3 de diciembre de 1563 se celebraba en la Catedral de San Vigilio la última sesión del Concilio de Trento, bajo la principal de sus conclusiones: "El santísimo concilio de Trento, nos haga profesar su fe y observar por siempre sus decretos". Se cerraba el evento ofreciendo un homenaje al papa reinante Pío IV, a sus antecesores y a los emperadores Carlos I y Fernando I. Se había logrado delimitar con precisión la fe católica contra los llamados errores protestantes. Se sancionaba, entonces, un proyecto de reforma destinado a desterrar los abusos más graves en el plano del episcopado, parroquias y órdenes religiosas y a fortalecer el poder de los obispos. Por el otro lado el énfasis se ponía en las exigencias de la cura de las almas. Para esto se determinaba que cada provincia eclesiástica debía celebrar concilios provinciales regularmente con la finalidad de arreglar las costumbres, corregir los excesos y ajustar las controversias así como tenía la misión de publicar e implementar el cumplimiento de los decretos de los concilios. Un concilio provincial, en el

En este acápite hacemos un resumen del capítulo correspondiente del libro de Juan Guillermo Durán cuya cita completa se encuentra en la bibliografía.

lenguaje de entonces, designaba a una asamblea deliberativa de los obispos de una determinada provincia eclesiástica. Para que sea legítima debía ser convocada por el arzobispo correspondiente quienes debían presidir la asamblea. A su vez quedaban obligados a asistir todos los obispos sufragéneos de la provincia.

Para que un concilio llegue a buen término se hacía indispensable el apoyo del brazo secular. En ese sentido, en 1564 el rey de España, Felipe II, recibió el Concilio de Trento como ley de Estado y dispuso su cumplimiento tanto en los reinos europeos como americanos. Por tal motivo entre los años 1564 y 1565 se celebraron concilios en España, México y Perú.

Entretanto fue nombrado como nuevo virrey del Perú, Francisco de Toledo, su nombramiento coincidió con la celebración de la famosa "Junta Magna de Indias" convocada por Felipe II para reorganizar el gobierno civil y eclesiástico en las provincias ultramarinas. El nuevo virrey tenía la misión de ejecutar lo que en ella se resolviese, por lo que Toledo recibió las instrucciones en 1568. En este documento se le ordenaba preocuparse de tramitar, junto con el arzobispo de Lima, la convocatoria a un nuevo concilio provincial para tratar todo lo referente a la "conversión y doctrina de los indios". Provisto de todos los poderes, Francisco de Toledo se embarcó en 1569. Por entonces era arzobispo de Lima el dominico Francisco de Loayza quien emitió la convocatoria para el tercer concilio en 1572. Sin embargo debido a una cerrada oposición de los obispos que argumentaban no tener dinero, tener problemas en sus respectivas diócesis y graves rencillas personales en las regiones y en la sede, tuvieron que pasar 11 años antes de que el tercer concilio se lleve a cabo. En tanto, el arzobispo Loayza falleció y Toledo tuvo que regresar a España. Fue con un nuevo virrey y un nuevo arzobispo, Toribio de Mogroviejo, había sido uno de los tres Inquisidores del Tribunal del Santo Oficio de Granada y luego fue canonizado, que el concilio fue inaugurado en 1583.

De este concilio emanaron tres obras que se elaboraron a partir de las instrucciones del concilio que se publicaron en el término aproximado de dos años. Se trata de la *Doctrina Cristiana y Catecismo (1584)*, el *Confesionario para los Curas de los indios (1585) y Exposición de la Doctrina Cristiana por Sermones (1585)*. Estas tres obras se consideran como los verdaderos incunables americanos. Es precisamente la tercera obra la que reproducimos en esta oportunidad.

Los destinatarios de este sermonario eran principalmente los curas doctrineros de indios, los cuales no siempre se encontraban preparados para ejercer eficazmente su ministerio. Se trataba sobre todo de adaptar los contenidos de la fe a las capacidades de los indígenas y sobre todo el empleo de la propia lengua. El Concilio no impuso un uso obligatorio de este sermonario, sin embargo daba instrucciones o "avisos" como ser, incluir en la prédica sólo lo esencial a la fe, no enfadarse con los indios, el estilo había de ser "fácil y humilde" que además de explicar persuada, moviéndolos más por el "afecto que por la razón".

Desde el punto de vista bibliográfico, fueron las primeras obras impresas en Lima y, por consiguiente, en América Meridional realizadas por el impresor Antonio Ricardo "primero impresor de estos reinos del Perú" y bajo la supervisión general del jesuita José de Acosta.

Se conocen once ejemplares del confesionario que han conservado en todo el mundo, según estudio de Paul Rivet sobre lenguas indígenas, y uno de ellos se encuentra en Bolivia, en la Biblioteca del Colegio San Calixto y es sobre la base de este ejemplar que se ha trabajado la versión que hoy presentamos.<sup>5</sup>

#### 5.1. De las conclusiones del tercer concilio

De las conclusiones del tercer concilio rescataremos las que pensamos tienen mayor relevancia:

- 1) Exigir a los doctrineros el conocimiento de las lenguas generales (dejando de lado las lenguas regionales).
- 2) Ante la duda de la traducción de ciertos términos se concluye que la palabra de Dios no es traducida y los términos que no tuvieran traducción precisa se dejarán en castellano.
- 3) Ampliación de la prédica a los indios para precisar los sentidos de la nueva fe: exposición clara de la nueva fe y refutación tajante a la idolatría.

Agradecemos calurosamente a Xavier Albó que nos ha permitido revisar su original y hacer una fotocopia para trabajar con ella.

- 4) Mencionar elementos culturales indígenas solamente para refutarlos.
- 5) La música y el ceremonial se mantienen pero totalmente alejados de la estética indígena.
- 6) Respecto a aspectos colaterales a la doctrina: la evangelización incluía toda una serie de elementos de la cultura occidental que están señalados en el sermonario que surge de este concilio como formas de comportamiento en la vida cotidiana.
- 7) El tema de la idolatría no está tan presente como en los primeros concilios. No hay en el Tercer Concilio una doctrina nueva sobre este tema. Su existencia era un hecho consumado y se trataba de expulsarla con las prácticas pastorales más adecuadas.

#### 5.2. El catecismo del Tercer Concilio

El concilio de 1583 decide unificar criterios y elaborar además de publicar tres obras centrales para la evangelización. Se trata de un catecismo, un confesionario y un sermonario. El primero y el último traducidos además al quechua y al aymara. Para esta publicación se autorizó traer una imprenta al Perú constituyéndose entonces en las primeras obras publicadas oficialmente en el virreinato del Perú.

Trabajaron en su elaboración un equipo de sacerdotes liderizados por el padre José de Acosta, quien es el autor principal de las obras en español. Un equipo de traductores trabajó luego para su elaboración en las lenguas nativas entre los que se destaca el jesuita mestizo Blas Valera quien hablaba quechua y aymara.

## 5.3. Una comparación entre la primera y segunda evangelización

Intentando una comparación entre las dos primeras etapas de evangelización en los Andes, se encuentra en primera instancia la primera está inmersa en un momento histórico incierto, peleas entre bandos de conquistadores, comparativamente poca fuerza de la Corona frente a los particulares y finalmente un esfuerzo por imponer su autoridad, hecho que se refleja en la dictación de las Leyes Nuevas. En este contexto, la conjunción entre

evangelización y lucha por la justicia es una constante. Sobre todo, los dominicos, franciscanos y agustinos se unen para denunciar las injusticias.

En tiempos del Tercer Concilio la gran disputa acerca de la perpetuidad de las encomiendas ya no es parte del debate y la sombra de las Casas desaparece del horizonte. El futuro de la iglesia católica en los Andes estaba asegurado y Toledo había sembrado firmemente el poder real.

En términos globales, con el tercer concilio no sólo tiene inicio una novedosa dinámica evangelizadora sino que se instala también en lo religioso la ortodoxia colonial.

## 6. La tercera etapa

Una tercera etapa, la de la extirpación de idolatrías, parte alrededor de 1607 y dura algunos años. Está marcada por la alerta que hizo Francisco de Avila de la persistencia de la idolatría indígena en una región cercana a Lima: Huarochiri. De esta etapa queda un documento impresionante denominado *Ritos y hombres de Huarochiri*, escrito en quechua que detalla una gran cantidad de rituales, creencias y dioses nativos.

Aunque el centro de esta idolatría estaba localizada en los alrededores de Lima, marcó muy fuertemente su época, tanto que se incentivaron las visitas pastorales a todo el virreinato, pero también influyó en la percepción que hoy tenemos de la religiosidad indígena. Esta etapa aparece como un recrudecimiento de los temores presentes al inicio de la conquista ante las deidades nativas. El personaje que marca esta etapa es Francisco de Avila quien dio una alerta a los religiosos y comienza por borrar las huellas de la primera evangelización.

La acción contra las idolatrías va acompañada de un control más riguroso de los doctrineros a quienes se obliga a poner todos sus sermones por escrito para revisarlos durante las visitas eclesiásticas, según orden del sínodo de 1613.

Sin embargo, de alguna manera, en esta etapa se forja el sincretismo religioso que marcará todo el periodo colonial e incluso la religiosidad indígena contemporánea.

#### 7. Conclusiones

Evangelizar en el siglo XVI no era exáctamente lo que entendemos hoy. Para los misioneros del siglo XVI, evangelización, salvación, política y cultura eran aspectos inseparables. La legislación eclesiástica y el poder civil necesariamente debían intervenir en asuntos de la iglesia y viceversa.

En este sentido, si la primera etapa evangelizadora estuvo marcada por el ideal de justicia, las etapas posteriores estarán señaladas por el rol de los jesuitas que favorecieron «el despertar de una conciencia histórica de corte nacionalista» que influyó en las mentalidades indígena y mestiza.

### 8. Religiosidad indígena en la colonia

Este es un tema muy difícil de tratar pues, como se entiende, la documentación hace referencias escasas al asunto y si lo hace es en el marco de su rechazo o de su «extirpación», como se denominó en la época. A pesar del repudio a otras visiones religiosas que era el signo de la religión católica, el caso de las sociedades americanas obligó a replantar algunos asuntos respecto a estas creencias de tal modo que se estableció que la inquisición se aplicaría solamente a la sociedad blanca y no así a la indígena. Por lo tanto, solamente en un caso, antes de establecerse este principio, se condenó a un indígena en México.

En toda la información con que se cuenta, entre la que se podría excluir al texto sobre idolatría *Ritos y hombres de Huarochiri*, se trata el tema desde la perspectiva europea, sin embargo se percibe que se tratan de creencias muy relacionadas con la vida cotidiana de modo que cada situación de la vida: nacimiento, matrimonio, enfermedad, muerte, siembra, cosecha, viajes, etc. tenían alguna relación con aspectos religiosos por lo que fue prácticamente imposible eliminarlas.

Por otra parte los conceptos de la divinidad eran muy distintos. La cultura andina no representó a la divinidad, la mayoría de los templos eran parte de la naturaleza o se trataba de lugares sagrados o, finalmente, eran las propias momias de los muertos, pero no una representación de ellos. Al inicio de la

evangelización la gente no aceptaba que se enterrara a sus muertos, y aún a riesgo personal, los desenterraban para llevarlos a cuevas o los mantenían por un tiempo más en las chullpawasi o torres funerarias cuyos restos quedan aún hoy.

De este modo, con el tiempo, se fue dando una convivencia, en ciertos campos y por supuesto no en todos, de las creencias nativas con las cristianas. Es así que hoy se preparan «mesas», ofrendas preparadas por un yatiri, jugando con el término de «misas», se practican las ch'allas, las wilanchas y una serie de rituales de siembra, construcción de casas, de viajes y muchos otros más.

## 8.1. El Taki Ongoy

En 1574 el cronista Cristóbal de Molina fue el primero en dar noticias de un movimiento religioso indígena que se denominó Taqui onqoy. Un tiempo después en las cercanías del tercer concilio limense se dio a conocer el informe de servicios del clérigo Cristóbal de Albornoz en el que se detallaba un revivir de la religión nativa que consistía en un estado de trance causado por constantes bailes conocido como "taqui onqoy" (literal enfermedad del baile-canto). El taqui onqoy tuvo lugar entre 1560 y 1580. Este renacer de la religión nativa tendría alcances políticos pues planteaba el rechazo a la religión católica. El taqui onqoy se relacionaba con las huacas más importantes, Pachacamac, Tiwanaku y Titicaca.

Muchos autores estudiaron este tema, unos interpretaron el movimiento como «nativista» e incluso lo relacionaron con la resistencia inca que tenía lugar en Vilcabamba, otros autores piensan que se inscribía dentro de una propuesta «milenarista» es decir que basaba su visión del futuro en el pasado. En conjunto se piensa que pudo ser una respuesta al colonialismo europeo.

En trabajos más recientes (1993) Ramos estudia nuevamente el problema y relativiza sus alcances insistiendo en el interés del cura Albornoz en magnificar su actuación agrandando un hecho que fue solamente un hecho local. Lo cierto es que hay datos que indican que este movimiento religioso nativo tuvo repercusiones en Potosí, Chuquisaca y Chuquiago (La Paz).

## 8.2. Religiosidad en la Audiencia de Charcas

El estudio más importante sobre las «idolatrías en Charcas» es el de Joseph Barnadas. Sostiene que en Charcas hubo dos situaciones paralelas, por una parte el fuerte poder de la Corona y de la jerarquía eclesiástica representados en la ciudad de La Plata, hoy Sucre y por otra la poca persistencia de la religiosidad indígena en comparación con movimientos tan conocidos como el Taqui Onqoy y los datos consignados para Huarochiri por Francisco de Avila en el siglo XVII.

Barnadas se pregunta si esta ausencia no es más bien un problema de falta de fuentes. Concluye, retomando una hipótesis de Thierry Saignes, que es posible que en Charcas hubiera una suerte de complicidad entre curas, encomenderos y caciques por «dejar pasar» y mantener las creencias en una suerte de statu quo para garantizar los intereses de los tres grupos poderosos: corona, Iglesia, Caciques. Realiza además algunas constataciones:

- Que la primera evangelización no había tenido el éxito esperado, lo que se constata a raíz del estudio de una visita al obispado de Charcas antes de 1590.
- Entre los lugares donde se habría extendido el Taqui Onqoy están La Paz y Chuquisaca.
- 3) Polo de Ondegardo en La Plata (encomendero de Cochabamba pero también Corregidor en el Cuzco) se preocupó de la persistencia de los cultos a las huacas el año 1566. Precisamente Polo fue uno de los asesores para la elaboración del confesionario del III Concilio.
- 4) Toledo había nombrado dos visitadores de idolatría para el Obispado de La Plata: los presbíteros Rodrigo de la Fuente y Gonzalo de France como una forma de control de la religiosidad indígena pero también de los curas doctrineros.
- En la década de 1570 dos hechiceros llegados de Potosí a Juli pretendían plantar su infidelidad, mostrándonos el temprano rol de Potosí en este campo.
- Hay datos sobre La Paz y Achocalla que indican que allí adoraban al Illimani.
- También en Cochabamba se precisa la existencia de cultos prehispánicos en Londo y Poquera habitados por indios Charcas.

- 8) Hacia 1590, en informe de visita general al obispado se dice que hay cultos en todo lado y aún se practican sacrificios de niños.
- 9) También hay datos de varios ídolos en la zona potosina, Porco, Carcoma en 1591.
- 10)Dos peñas adoradas a la entrada de Potosí donde después se hizo una capilla en honor a San Bartolomé (1598), dato que también está en Arzans.
- 11)Las fuentes reiteran dos sitios donde son persistentes las «idolatrías»: La Paz y Potosí.



## BIBLIOGRAFÍA

### Abril Castelló, Vidal

1993

«Experiencias evangelizadoras en los Andes siglo XVI ¿Quién pagó las consecuencias?» En: Catolicismo y Extirpación de Idolatrías. Siglos XVI - XVIII. Centro Bartolomé de las Casas. Cuzco.

### Arriaga, José de

1968

La extirpación de idolatría Biblioteca de Autores Españoles, Madrid.

## Arze Quiroga, Eduardo

1978

Historia de Bolivia. Fases del proceso hispano-americano: orígenes de la sociedad boliviana en el siglo XVI. Ed. Los amigos del Libro, La Paz-Cochabamba.

# Assadourian, Carlos Sempat

1994

Transiciones hacia el sistema Colonial Andina, IEP, colegia de México, Lima-México.

# Barnadas, Joseph

1993

«Idolatrías en Charcas (1560-1620): datos sobre su existencia como paso previo para la valoración del tema de su extirpación» En: Ramos y Urbano En: Catolicismo y Extirpación de Idolatrías. Siglos XVI-XVIII. Centro Bartolomé de las Casas, Cuzco.

## Botasso, Juan (comp)

1993

La iglesia y los indios ¿500 años de diálogo o de agresión? - Reflexiones-. Colección 500 años N° 12. Ediciones Abya Yala - MLAL, Ouito.

# Bouysse Cassagne, Thérèse

1998

De Empédocles a Tunupa: Evangelización, hagiografía y mitos En: Saberes y Memorias en los Andes. In Memorian Thierry Saignes Credal-IFEA

### Castro, Victor

1993

«L'n proceso de extirpación de idolatrías en Atacama» ia En: Catolicismo y Extirpación de Idolatrías. Siglos XVI - XVIII. Centro Bartolomé de las Casas. Cuzco.

### Durán Juan Guillermo

1982

El Catecismo del III Concilio Provincial de Lima y sus complementarios pastorales (1584. 1585) Estudio preliminar-textos-notas, Buenos Aires.

# Estenssoro, Juan Carlos

1986

Descubriendo los poderes de la palabra: Funciones de la prédica en la evangelización del Perú (siglos XVI-XVII) Cuadernos para la historia de la evangelización en América latina, N° 2.

# Falque, Emma

1986

Discurso de Francisco de Avila en honor de Bartolomé Lobo Guerrero Traducción del latín. Cuadernos para la historia de la evangelización en América latina, N° 2.

# Gruzinski, Serge

1986

Aculturación e individualización: modalidades e impacto de la confesión entre los indios nahuas de Mexico. Siglos XVI-XVIII. Cuadernos para la historia de la evangelización en América latina. Nº 2.

# Gruzinski, Serge

1995

La colonización de lo imaginario Sociedades indígenas y occidentalización en el México español. Siglos XVI-XVIII Fondo de Cultura Económica, México.

Huys, Johan Leuridan

1994

José de Acosta y el origen de la idea de misión. Perú, siglo XVI. Centro de Estudios Regionales Bartolomé de las Casas.

Lockhart, James

1982

El mundo hispanoperuano 1532-1560. Fondo de Cultura económico México

Meiklejohn, Norma

1988

La iglesia y los lupaqas durante la Colonia. Centro de estudios rurales andinos Bartolomé de Las Casas, Cuzco.

Medina, Miguel Angel

1986

El carisma de Domingo de Guzmán y la evangelización de América en el siglo XVI Cuadernos para la historia de la evangelización en América latina, Nº 2.

Milhou, Alain

Misión represión paternalismo e interiorización. Para un balance de un siglo de evangelización 1520-1620. México y Andes En: Cuadernos para la historia de la evangelización.

Ramos, y Urbano comp.

1993

Catolicismo y Extirpación de Idolatrías. Siglos XVI - XVIII Centro Bartolomé de las Casas. Cuzco.

Ramos, Gabriela

1993

«Política eclesiástica y extripación de idolatrías: discurso y silencios en torno al Taqui Onqoy» En Catolicismo y Extirpación de Idolatrías. Siglos XVI - XVIII. Centro Bartolomé de las Casas, Cuzco.

Urbano, Henrique

Sincretismo y sentimiento religioso Introducción al 2º Cuaderno de temas de evangelización.

1993

«Idolos, figura, imágenes. La representación como discurso ideológico» En En Catolicismo y Extirpación de Idolatrías. Siglos XVI - XVIII. Centro Bartolomé de las Casas, Cuzco.

Vargas Ugarte, Rubén

1952 Concilios Limenses (1551-1772) 2 tomos. Eclesiatical Province, Lima.

# DE IDOLATRAS Y HEREJES. EL ESPIRITU DE TRENTO Y EL SERMONARIO DEL TERCER CONCILIO LIMENSE

MARIA LUISA SOUX

l siglo XVI marcó para la cristiandad un momento de crisis y de cambios fundamentales. La unidad de la iglesia se vio rota por el proceso de la Reforma Protestante que conformó nuevas iglesias, que no respondían a las directrices de Roma y que tenían dentro de su doctrina diferencias importantes con la doctrina católica romana¹. Estas iglesias fueron denominadas herejías por la iglesia oficial y las mismas fueron condenadas por considerarse que sus principios eran errados. Por otro lado, la iglesia romana convocó a un Concilio que se celebró en Trento persiguiendo dos objetivos: contrarrestar los avances de las doctrinas reformadas y reformar internamente la iglesia, estableciendo principios claros en lo doctrinal y en lo administrativo. Como fruto de este Concilio se publicaron una serie de documentos en los cuales se establecían los principios generales de la doctrina. Uno de estos documentos es el Catecismo para Párrocos ².

Ver sobre este punto, entre otros: Jean Delumeau: La Reforma. Estas reformas protestantes murcaban diferencias con la iglesia católica desde las perspectivas teológicas: justificación por la fe, infalibilidad de la Biblia, sacerdocio universal; como diferencias en torno a la organización de la iglesia: obediencia al Papa, iglesia no jerarquica, etc.

Catecismo del Santo Concilio de Trento para los Párrocos ordenado por disposición de San Pío V. La edición utilizada es la traducida en lengua castellana por el R.P.M. Fr. Agustín Zorita, según la impresión que de orden del Papa Clemente XIII se hizo en Roma en el año de 1761. Ed. París. 1851. Versión bilingüe, latín, castellano.

El espíritu que se insertó en las decisiones del Concilio de Trento marcó el camino de la Iglesia católica romana por más de cuatrocientos años a lo largo de todo el mundo católico, incluyendo en el mismo la América colonizada por España y Portugal.

Para entender con más claridad lo que significó en el área andina la implantación del espíritu del Concilio de Trento en la evangelización de los indígenas y en las decisiones del Tercer Concilio Limense, debemos tomar en cuenta los siguientes puntos:

- a) El proceso colonizador y el aspecto misional de la conquista, es decir, el profundo interés de parte de la corona española por justificar la invasión con la misión evangelizadora.
- b) Los elementos propios de la religión andina: dioses, sacralización del poder, relaciones político-religiosas dentro de un Estado pluriétnico, multilingue y con diversas creencias religiosas.
- c) Los fundamentos religiosos y eclesiásticos establecidos por el catolicismo en el Concilio de Trento.

No podemos desligar el proceso de evangelización y su principal instrumento en los Andes, el III Concilio Limense, de las connotaciones que a nivel general marcó la reforma católica en Europa, a través del Concilio de Trento, porque, en última instancia, la religión que se trató de imponer en América desde fines del siglo XVI, no fue la del humanismo del siglo XV y principios del XVI que coincidió temporalmente con las primeras incursiones españolas en América, sino la surgida del proceso de la contrarreforma o reforma católica con sus principales elementos: jerarquización de la iglesia, moralización de la misma, profundización de la idea de pecado y redención, catecismo único, reconocimiento del culto a la virgen y a los santos, intolerancia e inquisición; todo esto bajo la fuerza y energía de una nueva orden: la Compañía de Jesús.

Uno de los principios de Trento establecía que era necesario dar a conocer los fundamentos de la fe de una manera clara y ordenada, esto para evitar posteriores desviaciones. Respondiendo a esta necesidad se publicó el llamado Catecismo para Párrocos, escrito en latín y traducido a numerosos idiomas. El Catecismo para Párrocos surgió, entonces, de la necesidad de contar con un sistema único

de enseñar los fundamentos del catolicismo, tal como se explica en la siguiente cita:

Señaladamente con catecismos procuraron los herejes engañar a los católicos. Porque aquellos que se propusieron infisionar las almas de los fieles, conociendo que en manera ninguna podían hablar en público con todos, e infundir en sus oídos las venenosas voces, se valieron de otro ardid, por el cual derramaron los errores de la impiedad mucho más fácil y dilatadamente; porque además de muchos abultados libros con que procuraron trastornar la fé católica (de los cuales fue fácil precaverse, por contener herejías manifiestas), escribieron también innumerables librillos, al parecer piadosos, con los cuales es increíble cuan fácilmente engañaron las ánimas incautas de los simples <sup>3</sup>.

La iglesia católica, entonces, vio como un serio problema la propagación de las doctrinas reformadas a través de la publicación de catecismos y otros libros de divulgación que podrían ser leídos por los feligreses. Dentro de su análisis, la Iglesia católica vio necesaria la publicación de libros parecidos que favorecieran el trabajo de lucha contra la Reforma:

Determina el Santo Concilio de Trento poner remedio a estas voces y escritos perniciosos. Por esta razón, deseando en gran manera los padres del Santo Concilio General de Trento aplicar a este mal tan grande y tan pernicioso alguna saludable medicina, juzgaron que no bastaba definir contra las herejías de nuestros tiempos los puntos más graves de la doctrina católica, sino que además de eso les pareció precioso hacer un formulario y método de instruir el pueblo cristiano en los rudimentos de la fé: por el cual se debiesen arreglar todos los que ejercen en las iglesias el cargo de legítimos maestros <sup>4</sup>.

<sup>3</sup> Catecismo para Párrocos. Prólogo. 6. Señaladamente con Catecismos procuraron los hereges engañar a los Católicos. p. 7.

Catecismo para Párrocos. Prólogo. 7. p. 8.

Estas decisiones del Concilio trídentino, tomaban también en cuenta la diferencia que existía entre los diversos feligreses y la necesidad de pensar en la publicación de documentos con diverso grado de complejidad. Decía el catecismo de Trento:

Mas como en la enseñanza de cualquier facultad importa mucho observar método, nunca mas bien se debe guardar este que en las instrucción del pueblo cristiano. Porque debe observarse la edad, ingenio, costumbres y condición de los oyentes para que el que ejercita el oficio de enseñar se haga todo para todos... Porque siendo los fieles, unos como recién nacidos, otros que ya empiezan a crecer en Cristo, y algunos ya robustos en la virtud; es menester mirar con discresión quienes necesitan de leche, quienes de comida más sólida, y dar a cada uno aquellos alimentos de doctrina que acrecienten su espíritu. (Prólogo.11)

Este principio fue retomado en las decisiones del Tercer Concilio Limense que estableció la publicación de dos catecismos, el primero para los entendidos (llamémosle más bien para criollos y mestizos) y el segundo para los menos entendidos. El convencimiento por parte de la iglesia de la incapacidad indígena por entender preceptos más profundos de la religión católica, hizo que salieran como documentos del III Concilio de Lima el llamado "Catecismo mayor, para los que son más capaces" y el "Catecismo breve para los rudos y ocupados" que contenía únicamente los preceptos básicos de la doctrina cristiana. <sup>5</sup>

Un tercer documento pastoral que dio a luz como consecuencia del III Limense fue el "Tercero Cathecísmo y exposición de la Doctrina Chístiana, por sermones". llamado también sermonario, que es el documento que vamos a analizar y que, como su nombre indica, proviene y ordena en forma de sermones la misma doctrina y el mismo orden de los otros dos catecismos, los cuales, a su vez plantean lo mismo en relación al Catecismo para párrocos de Trento.

Para este trabajo se tomarán en cuenta únicamente tres aspectos de la doctrina cristiana, sin embargo, los puntos de trabajo son mucho más numerosos. Los

Juan Guillermo Durán: El Catecismo del III Concilio Provincial de Lima y sus complementos pastorales (1584-1585) 1982. Buenos Aires, Argentina, p. 289-297.

temas esbozados serán: la diferenciación entre infieles o idólatras y herejes, el trato en relación a la idolatría, y la presentación del problema de los ídolos y las imágenes. Estos tres temas forman parte de la postura católica tanto frente a las religiones no cristianas como frente a las posiciones de las iglesias reformadas.

### **IDOLATRAS Y HEREIES**

Punto central de la doctrina católica fue la de diferenciar con claridad la idolatría de la herejía. La primera era considerada como una falta que procedía de la ignorancia, es decir, que el idólatra o infiel era aquel que tenía una falsa religión porque no conocía la verdadera fe. Esta falta, que llevaba también a la perdición y al infierno era, sin embargo, menos grave que la herejía, conceptualizada como una traición a la verdadera fe por personas que la conocían y habían sido bautizadas en ella.

El Catecismo de Trento establecía al tratar el tema de la iglesia una clara distinción entre estas categorías de la siguiente manera:

De aquí se sigue que solas tres condiciones de hombres están fuera del gremio de la Iglesia. Primero, los Infieles, luego los hereges y cismáticos, y ultimamente, los escomulgados. Los infieles se excluyen porque nunca estuvieron en la Iglesia ni la *conocieron* jamás, ni participaron de sacramento alguno en compañía del pueblo cristiano. Los hereges y cismaticos porque se rebelaron contra ella, y sólo pertenecen a la iglesia como los desertores al ejercito de donde se escaparon. Mas no se ha de negar que esten bajo la potestad de la Iglesia; pues los llama a juicio, los apremia, y fulmina censuras contra ellos...(Parte I, Capítulo X, No. 9)

Los herejes eran vistos como ministros y seguidores del diablo. Habiéndose decretado la separación irreconciliable con las iglesias reformadas, el Catecismo para Párrocos atacaba sin misericordia a los herejes en los siguientes términos:

Tiene [el demonio] espías y correos, que son los hombres perdidos, y sobre todos los hereges, que sentados en la

cátedra de pestilencia, esparcen las semillas mortales de doctrinas perversas, para derribar a aquellos que no hacen elección o diferencia entre virtud y vicio, y que siendo hombres por si inclinados al mal, andan vacilando y amenazando ruina. (Parte IV, Capítulo XV, No.10)

La visión que de los herejes da el Sermonario no difiere mayormente de la formulada por el Concilio Tridentino. Son también traidores y espías o ministros del diablo. Su descripción, pensada para los indígenas es la siguiente:

... y los que se apartan de la doctrina, que este Sto Padre enseña, y no le obedecen, esos son los que llamamos hereges, traidores; que se llaman cristianos, y no lo son, sino enemigos de Jesucristo y engañadores.(Sermón VIII)

El mismo sermonario prevenía a los indígenas frente a la labor evangelizadora que pudieran dar estos "enemigos". Prosigue el sermonario:

De estos hereges ha habido muchos en el mundo, y hoy en día muy muchos. Si vinieren estos y os díjieren, que os enseñaran el camino de Dios y la ley de Jesucristo, preguntad si obedecen al Sto Padre de Roma, y si dijeren que no; luego conocereis en esto, que son traidores, y falsos cristianos, y que os vienen a engañar. (Sermón VIII. f. 27)

El infiel era tratado, por el contrario como una persona que por su ignorancia y su error no había conocido al Dios verdadero. El sermonario insiste constantemente en que los indios eran vistos por Dios con mucho amor y piedad, que era un padre que deseaba acoger a estos hijos que no lo conocían aún. Dice el Sermonario:

Dad muchas gracias a Dios, porque a vosotros os miró con ojos piadosos, y os llamó a su Santa Iglesia para ser hijos suyos, dejando a vuestros antepasados en sus vicios, pecados y ceguedad.

## "NO TENDRAS DIOSES AJENOS DELANTE DE MI"

Otro punto de análisis para el presente trabajo es la segunda parte del primer mandamiento del Decálogo: "No tendrás Dioses ajenos delante de mí".

Este principio establece la base del monoteismo cristiano y basaba la concepción de idolatría por parte de los conquistadores frente a la religión andina.

Establece el catecismo tridentino:

NO TENDRAS DIOSES AJENOS DELANTE DE MI. Que es lo que manda, y que lo que veda este primer mandamiento. Enseñará el párroco, en que el Decálogo tienen en primer lugar las cosas que pertenencen a Dios, y el segundo las que tocan al prójimo. Porque Dios es la causa de lo que hacemos por el prójimo y entonces amamos al prójimo según el mandamiento de Dios, cuando le amamos por Dios. Y así estos tres preceptos que pertenecen a Dios están escritos en la primera tabla. Luego declarará que en las palabras susodichas hay dos mandamientos, uno de los cuales es afirmativo y otro negativo. Porque el decir: "No tendrás Dioses ajenos delante de mí", hace este sentido: "A mi me adorarás como a verdadero Dios, y no adorarás dioses ajenos".

El sermón XVIII del Sermonario confirma este principio estableciendo la prohibición de "adorar al sol, ni a las estrellas, ni a la guacas, ni a otra cosa ninguna, sino a un sólo Dios, hacedor de todo".

En el precepto 7. del Capítulo II parte III del Catecismo tridentino se establecen quiénes pecaban contra el anterior mandamiento dictaminando:

Pecan contra este mandamiento los que no tienen fé, esperanza y caridad, cuyo pecado se entiende mucho. Porque están comprendidos en él los que caen en herejía, los que no creen las cosas que la santa Madre Iglesia propone que deben creerse, los que dan crédito a sueños, agueros y demás cosas vanas, los que desesperan de su salvación, y no confían en la divina bondad, los que ponen su esperanza sólo en sus riquezas, salud y fuerzas corporales; de lo cual tratan largamente los que han escrito de vicios y pecados.

El sermonario amplía mucho este tema, tratándolo en varios sermones y haciendo hincapié en el error que significaba seguir creyendo en el poder de sus

divínidades, de sus sacerdotes y de sus ritos. Resalta la cupabilidad de los "hechiceros" que promueven las supersticiones y "ritos vanos". El discurso del sermón dice:

En este sermón, hermanos, os quiero declarar los engaños y mentiras, que los viejos hechiceros os enseñan contra la Ley de Dios, para que huyais de ellos, como del Diablo. Sabed, hermanos, que el Diablo, como el enemigo mortal de los hombres, y le pesa de que se salven, ha procurado y procura engañarlos para que os condeneis. Y así como Jesucristo nuestro Señor embió por todo el mundo sus Apóstoles y Discípulos para enseñar la verdad; así el Diablo envía sus ministros, que con estos viejos hechiceros para que engañen a los hombres...

A estos hechiceros manda Dios en su Sagrada Escritura que no les pregunteis lo que está por venir, ni les pidais remedio para vuestras necesidades, y el que tal hicieron, misma que sea apedreado y muerto ello. Manda también Dios en su [ ... ] el que supiere de otro que va a preguntar a estos malos hechiceros, o los llama, o se cura, o confiesa con ellos, que lo diga luego al Padre, so pena que será condenado.

La preocupación en la evangelización de contrarrestar el papel de los que los españoles llamaban "hechiceros" es mucho mayor, tal como se puede ver al comparar ambos documentos. Mientras que el Catecismo para Párrocos trata el tema en pocas líneas, el sermonario insiste continuamente en el peligro de los hechiceros y cómo pueden inducir a los indios para recurrir a sus antiguas costumbres, entre las que relatan las de mochar a los cerros con coca, maíz mascado, plumas, etc., la de quitarse las pestañas y las cejas para ofrecerlas al sol; el poner piedras largas para cuidarlas, mochar a las llallaguas y a las mazorcas. También hablan de algunas supersticiones como el aullido de los perros como señal de muerte; el colocar la ropa usada para que los viajeros se lleven la enfermedad, etc.

Todos son engaños del Diablo: Guardad de ellos. No habeis de adorar las guaças, ni habeis de pedir salud, ni comida;

porque no lo pueden dar; sino solo a Dios que es el Señor de todos. No habeís de preguntar a los hechiceros lo que os ha de suceder, ni que os digan las cosas perdidas y secretas, porque nada de esto saben, y solo Dios es sabedor de lo que esta por venir. (Sermón XIX)

### **IDOLOS E IMAGENES**

Dentro del análisis que realiza el Catecismo para Párrocos del primer Mandamiento del Decálogo, plantea uno de los principales problemas que separó a las iglesias reformadas de la iglesia católica, precepto que fue confirmado en el Concilio de Trento y que se refiere al tema de las imágenes.

La lucha por la representación de los dioses surge ya muy temprano en la historia de la humanidad. Desde la existencia de representaciones ligadas a la magia simpática hasta la lucha por las imágenes en el movimiento iconoclasta; el problema de la representación y de la sacralidad de las imágenes ha enfrentado constantemente las diversas posiciones religiosas.

La religión judaica establecía ya la prohibición de representar con una imagen la figura de Jehová. hecho por el cual se enfrentó a varias otras religiones y que creó inclusive serios conflictos internos entre las doce tribus -ver, por ejemplo los casos del becerro de oro o los ídolos filisteos-. En contrapartida, la cultura occidental, específicamente Grecia y Roma habían desarrollado una religión en la cual las representaciones de las divinidades eran algo común. Sin embargo, el carácter politeísta de griegos y romanos permitía que muchas de estas representaciones fueran en sí mismas dioses. La separación entre ídolos (desde la perspectiva cristiana) e imágenes no existía.

El cristianismo primitivo empezó por utilizar símbolos, como el pez, para identificarse y diferenciarse de los llamados paganos; sin embargo, con el triunfo del cristianismo y la conversión en la religión del Imperio, la iglesia cristiana empezó a entremezclar dos elementos totalmente contradictorios; por un lado, la postura judía frente a la prohibición de representar a Dios, y, por el otro, la tradición romana de representar a sus dioses. El resultado fue la aparición de las imágenes, las cuales eran sólo una representación y no asumían el carácter sagrado.

Ya en el siglo XVI, los postulados de las reformas luterana y calvinista criticaron agriamente la posición oficial del papado de permitir tanto el culto a los santos como la veneración de las imágenes, con el argumento de haber caído en la adoración de ídolos.

El Concilio de Trento, como una respuesta oficial del catolicismo y del papado, confirmó la veracidad del culto de los ángeles y santos, argumentando su posición tanto con el uso de las Santas Escrituras (Parte III, capítulo 11.9), de los escritos de los padres de la Iglesia (punto 12) y con las demostraciones de milagros ocurridos gracias a la presencia de los santos.

En relación a las imágenes, la posición del Catecismo para Párrocos expresa también la postura de Trento:

Mas no se ha de pensar que por este precepto se prohibo del todo el arte de pintar, retratar o esculpir. Porque leemos en las Escrituras simulacros e imágenes fabricadas por mandato de Dios, como los Querubines (3.Reg.6), y la serpiente de metal. (Num.21). Y así debe entenderse, que solo están vedadas las imágenes, porque no se quitase cosa alguna al culto del verdadero Dios, adorando los simulacros como si fueran dioses.

De esta manera, establecía el Catecismo la representación de imágenes, de acuerdo a cómo se habían representado en el Antiguo o en el Nuevo Testamento, como una lengua de fuego para el Espíritu Santo, o una persona con alas para representar a los ángeles.

# Y añadía el Catecismo:

Por lo que mira a Cristo Señor nuestro, a su santísima y purísima Madre, y a todos los demás Santos, como fueron hombres verdaderos y tuvieron forma humana, no solo no está prohibido por este mandamiento pintar sus imágenes y venerarlas, sino que siempre se tuvo por cosa santa, y por prueba certísima de ánimo agradecido, como lo confirman las memorias de los tiempos de los Apóstoles, los Concilios generales, y los escritos de tantos santísimos

y doctísimos Padres entre sí unánimes y concordes. (Parte III, Capítulo II, No. 17)

El Sermonario, por su parte, resalta constantemente el no caer en idolatría adorando guacas o ídolos, sin embargo, en el sermón XIX explica de una manera didáctica la veracidad del culto a las imágenes. Dice el Sermonario:

Mas decídme, Padre, como nos decís, que no adoremos Ydolos, ni guaças, pues los Cristianos adoran las Ymágenes que estan pintadas, y hechas de palo o metal, y las besan, y se hincan de rodillas delante de ellas, y se dan en los pechos, y hablan con ellas? Estas no son guacas también como las nuestras? Hijos míos, muy diferente cosa es lo que hacen los Cristianos, y lo que haceís vosotros. Los Cristianos no adoran, ni besan las ymágenes por lo que son; ni adoran aquel palo o metal, o pintura, mal adoran a Jesucristo en la ymagen del crucifijo, y a la Madre de Dios nuestra Señora la Virgen en su Ymagen; y a los Santos tambíen en sus ymágenes; y bien saben los cristíanos, que Jesucristo y Nuestra Señora, y los santos entran en el cielo vivos y gloriosos; y no están en bultos o ymágenes, sino solamente pintados, y así su corazón ponenlo en el cielo: donde está Jesucristo y sus santos... Y si reverencian las ymágenes, las besan, se descubren delante de ellas, y se hincan de rodillas, hieren los pechos es por lo que aquellas ymágenes representan, y no por lo que en sí son.

Comparaba el sermonario esta idea de las imágenes con la presentación de los ídolos, rechazados por el cristianismo pero presentes en la religión andina.

Mas vuestros antepasados y vosotros no lo haceis así con los guacas; y porque si os toman vuestra pirua, o vuestra guaca, os parece que los toman vuestro Dios, y llorais; porque teneis en aquella piedra o figura a todo vuestro corazón, y no lo teneis en el Cielo, donde está el verdadero Dios. (sermón XIX)

Esta explicación, que ya había tenido problemas de entendimiento a lo largo de toda la historia del crístianismo, fue una de las principales causas de sincretismo

y de la sobreposición de imágenes religiosas sobre ídolos andinos. Los casos abundan, citemos a modo de ejemplo el de la Virgen de Copacabana, que representaba tanto a la imagen de la Virgen como al ídolo Copacawana<sup>6</sup>, o la existencia de diversas imágenes de Santiago -Illapa, donde, a pesar de que como imágenes deberían ser representaciones de un mismo santo, se confunden con ídolos, ya que representan en sí diferentes santos. El Santiago de Pomata, capitán del cielo, no es el mismo que el Santigo de Guaqui, patrono de los yatiris, o el de Santiago de Guata, patrón de los chamaganis <sup>7</sup>.

### **CONCLUSIONES:**

El proyecto evangelizador llevado a cabo por la Iglesia Católica durante el siglo XVI estuvo marcado profundamente por el Concilio de Trento. La manera de llevar la doctrina a los reformados europeos y a los indígenas americanos, si bien partió de los mismos principios, presentó en los hechos concepciones diversas: El tratamiento de temas como el de la idolatría o el de las imágenes tuvo que relacionarse de manera más profunda con los contextos en que se desenvolvieron los procesos evangelizadores. ¿Hasta dónde llegó el mensaje de Trento? La respuesta a esta pregunta marcó el tema central de las discusiones sobre la religiosidad andina durante más de cuatro siglos.



- Ver sobre este tema: Ramos Gavilán: Historia de la Virgen de Copacabana. Teresa Gisbert: Iconografía y Mitos indígenas en el arte.
- María Luisa Soux: Santiago en la tradición y en literatura oral. En Santiago en America. Santiago de Compostela. 1993.

# CLASIFICACION DE LA TRANSFORMACION LEXICA

OLIVIA PACIFICO MABEL ZAMBRANA



# AGRUPACION DE CONSONANTES CON J.A FORMA /bj/

| SIGLO XVI | SIGLO XVIII | SIGLO XX  |
|-----------|-------------|-----------|
| Subjetas  | sujetas     | sujetas   |
| Subjetarõ | sujetaron   | sujetaron |
| Subjectar | suietar     | suietar   |

# AGRUPACION DE CONSONANTES CON LA FORMA /bd/

| SIGLO XVI   | SIGLO XVIII | SIGLO XX   |
|-------------|-------------|------------|
| cobdicia    | codicia     | codicia    |
| dubda       | duda        | duda       |
| cobdiciemos | codiciemos  | codiciemos |

# AGRUPACION DE CONSONANTES CON LA FORMA /ch/

| SIGLO XVI   | SIGLO XVIII | SIGLO XX   |
|-------------|-------------|------------|
| chri∫tianos | cristianos  | cristianos |
| Chri∫to     | Cristo      | Cristo     |
| le∫uchri∫to | Jesucristo  | Jesucristo |
| Chri∫ti     |             | Cristi     |
| patriarcha  | patriarca   | patriarca  |
| charidad    | caridad     | caridad    |
| Archangel   | Arcangel    | Arcangel   |
|             |             |            |

# AGRUPACION DE CONSONANTES CON LA FORMA /ct/

| SIGLO XVI     | SIGLO XVIII  | SIGLO XX     |
|---------------|--------------|--------------|
| difunctos     | difuntos     | difuntos     |
| di∫tinctas    | distintas    | distintas    |
| Resurrection  | Resurreccion | esurrección  |
| Sancta        | santa        | santa        |
| ∫anctamente   | santamente   | santamente   |
| ∫anctidad     | santidad     | santidad     |
| ∫ancti∬imo    | santisimo    | santísimo    |
| ∫ancto        | santo        | santo        |
| ∫ubjectar     | sujetar      | sujetar      |
| Jubjectaro    | sujetaron    | sujetaron    |
| Jubjectas     | sujetas      | sujetas      |
| unction       | uncion       | unción       |
| fructos       | frutos       | frutos       |
| Sanctificaras | santificaras | santificarás |
| re∫pecto      | respeto      | respeto      |
| ∫ubjection    | sujecion     | sujeción     |
| delicto       | delito       | delito       |
|               |              |              |

# AGRUPACION DE CONSONANTES CON LAS FORMAS /pc/, /ph/ y /pt/

| SIGLO XVI  | SIGLO XVIII | SIGLO XX   |
|------------|-------------|------------|
| Supcede    | sucede      | sucede     |
| phariseo   | fariceos    | fariseo    |
| Phelippe   | Felipe      | Felipe     |
| Propheta   | profeta     | profeta    |
| Saphira    | Safira      | Safira     |
| Redemptor  | Redentor    | Redentor   |
| baptismo   | bautismo    | bautismo   |
| Jeriptura  | escritura   | escritura  |
| baptizado  | bautizado   | bautizado  |
| baptizamos | bautizamos  | bautizamos |
| baptizados | bautizados  | bautizados |
| redeptor   | Redentor    | Redentor   |
| captiverio | cautiverio  | cautiverio |
| escriptas  | escritas    | escritas   |
| captivos   | cautivos    | cautivos   |
| E∫criptura | escritura   | escritura  |

# AGRUPACION DE CONSONANTES CON LA FORMA /sc/

| SIGLO XVI                                                      | SIGLO XVIII                                                             | SIGLO XX                                                                |
|----------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|
| Padescemos obedescer nascemos prevalescido conoscido resuscito | padecemos<br>obedecer<br>nacemos<br>prevalecido<br>conocido<br>resucito | padecemos<br>obedecer<br>nacemos<br>prevalecido<br>conocido<br>resucitó |

| pade∫cio     | padecio     | padeció     |
|--------------|-------------|-------------|
| resuscitado  | resucitado  | resucitado  |
| conosciessen | conociesen  | conociesen  |
| re∫cibe      | recibe      | recibe      |
| rescebir     | recibir     | recibir     |
| nasciere     | naciese     | naciese     |
| nalcer       | nacer       | nacer       |
| conoscer     | conocer     | conocer     |
| resuscitado  | resucitando | resucitando |
| pade ciendo  | padeciendo  | padeciendo  |
| nasciendo    | naciendo    | naciendo    |
| rescibiere   | recibiese   | recibiese   |
| re∫ciben     | reciben     | reciben     |
| co∫ciencia   | conciencia  | conciencia  |
| pa∫cer       | pacer       | pacer       |

# AGRUPACION DE CONSONANTES CON LA FORMA /th/

| SIGLO XVI  | SIGLO XVIII | SIGLO XX  |
|------------|-------------|-----------|
| Nazareth   | Nazaret     | Nazaret   |
| Catherina  | Caterina    | Caterina  |
| Sathanas   | satanas     | satanás   |
| authoridad | autoridad   | autoridad |
| Catholico  | Catolico    | Católico  |
|            |             |           |

# USO DE CONSONANTES DOBLES INTERVOCALICAS

# FORMA /cc/

| SIGLO XVI        | SIGLO XVIII       | SIGLO XX          |
|------------------|-------------------|-------------------|
| Peccado occultos | pecado<br>ocultos | pecado<br>ocultos |

| Pecca    |  |
|----------|--|
| occultar |  |
| ∫ucceden |  |
| pecco    |  |
| peccaras |  |
| accepta  |  |

SIGLO XVI

peca ocultar suceden pecó pecaras acepta peca ocultar suceden pecó pecarás acepta

### FORMA /ff/

| Affligidos        |
|-------------------|
| offrecio          |
| offenderle        |
| offrecer          |
| offre cays        |
| offen∫a           |
| offrecelda        |
| differetes        |
| offendido         |
| affirman          |
| offrecen          |
| ∫uffrir           |
| affrenta          |
| deffendieron      |
| officio           |
| diffunto          |
| <b>Juffragios</b> |

# afligidos ofrecio ofenderle ofrecer ofrescais ofensa ofrecerla diferentes ofendido afirman ofrecen sufrir afrenta defendieron oficio difunto sufragios

SIGLO XVIII

afligidos ofreció ofenderle ofrecer ofrezcan ofensa ofrecerla diferentes ofendido afirman ofrecen sufrir afrenta defendieron oficio difunto sufragios

SIGLO XX

## FORMA /mm/

| Communiso |
|-----------|
| communion |

SIGLO XVI

SIGLO XVIII

SIGLO XX

comunicó comunicó comunión

| immortal     |
|--------------|
| emmendare    |
| ∫ummo        |
| Jumma verdad |

inmortal enmendare sumo suma .... inmortal enmendare sumo

### FORMA /nn/

| Pennas    |  |
|-----------|--|
| cõdenno   |  |
| condennar |  |

SIGLO XVI

condennar condennados ennojado

# SIGLO XVIII

penas condenó condenar condenados enojado penas condenó condenar condenados

enojado

SIGLO XX

# FORMA /pp/

# SIGLO XVI

Quippo

Phelippe

# Quipo Felipe

SIGLO XX

Quipo Felipe

# FORMA /ss/

# SIGLO XVI

# Delleo huello alsi ello antepallados pollible conocielle sirvielle

# SIGLO XVIII

SIGLO XVIII

deseo hueso asi eso antepasados posible conociese sirviese

# SIGLO XX

deseo hueso así eso antepasa

antepasados posible conociese sirviese

guarda∬e guardase guardase alcãça∬e alcanzase alcanzase altillimo altisimo altísimo traspa∬ar transpasar traspasar elle ese ese necelsidades necesidades necesidades bravillimamente bravisimamente bravísimamente confiella confiesa confiesa cruelillimos cruelisimos cruelísimos gravillimas gravisimas gravísimas impa∬ible impasible impasible fuellen fuesen fuesen allentado asentado asentado predicallen predicasen predicasen necellario necesario necesario ellos esos esos ellas esas esas prellurolos presurosos presurosos uvielle hubiese hubiese nccesidad necessidad necesidad pudie∬en pudiesen pudiesen confessamos confesamos confesamos pa∬ados pasados pasados confession confesion confesión confesar confellar confesar milla misa misa confellaban confesaban confesaban confe∬ores confesores confesores confessarte confesarte confesarte confe∬ando confesando confe∬ays confiesan confe∬andose confesándose confesandose pa∬as pasas pasas pa∬es pases pases dixesse dijese de∬eando deseando deseando

mereciellen comiellen hermolillimos tuviellen puliellen prome∬a pa∬aron vinielle abrielle puri∬ima fatvaffen conolciellen adorallen viniesemos pa∬ion dulcillimo murielle fuelle ∫o∬iego ∫ancti∬imo grãdi∬imos delleavades halle A∬umpcion mi∬al *luccellores* ollos excello abralla a∭a u∬ura grue∬os dillimula cella gullano novillimos

mereciesen comiesen hermosisimos tuviesen pusiesen promesa pasaron viniese abriese purisima salvasen conociesen adorasen viniesemos pasión dulcisimo muriese fuesen sosiego santisimo grandisimos deseavades hase Asumpcion misal sucesores OSOS exceso abrasa asa usura gruesos disimula cesa gusano

novisimos

mereciesen comiesen hermosísimos tuviesen pusiesen promesa pasaron viniese abriese purísima salvasen conociesen adorasen viniésemos pasión dulcísimo muriese fuesen sosiego santísimo grandísimos deseabas hace Asunción misal sucesores osos exceso abrasa asa usura gruesos disimula cesa gusano novísimos

| de∬atino    | desatino    | desatino    |
|-------------|-------------|-------------|
| ce∬e        |             | cese        |
| fieri∬imos  | fierisimos  | fierísimos  |
| amargui∬ima | amarguisima | amarguísima |
| ca∬ados     | casados     | casados     |
| pe∬o        | peso        | peso        |

# UTILIZACION DE LA CEDILLA /ç/

| SIGLO XVI       | SIGLO XVIII     | SIGLO XX        |
|-----------------|-----------------|-----------------|
| Açotã           | azotan          | azotan          |
| semejança       | semejanza       | semejanza       |
| alcãça∬e        | alcanzase       | alcanzase       |
| coraçon         | corazon         | corazón         |
| moço            | mozo            | mozo            |
| fuerças         | fuerzas         | fuerzas         |
| çeniza          | ceniza          | ceniza          |
| ponçoña         | ponzoña         | ponzoña         |
| alcançar        | alcanzar        | alcanzar        |
| açotado         | azotado         | azotado         |
| cabeça          | cabeza          | cabeza          |
| confiança       | confianza       | confianza       |
| alçad           | alzad           | alza            |
| alçaron         | alzaron         | alzaron         |
| bienaventurança | bienaventurança | bienaventuranza |
| çupay           |                 | supay           |
| pe∫cueço        | pescuezo        | pescuezo        |
| començaba       | comenzaba       | comenzaba       |
| verguença       | vergüenza       | vergüenza       |
| quiça           |                 | quizá           |
| alçandole       | alzandole       | alzándole       |
| Arçobispo       | Arzobispo       | Arzobispo       |
| graçia          | gracia          | gracia          |
|                 |                 |                 |

| esperança    | esperanza    | esperanza    |
|--------------|--------------|--------------|
| carçel       | carcel       | cárcel       |
| pedaços      | pedazos      | pedazos      |
| *na/çer      |              | nacer        |
| alcança∫tes  | alcanzasteis | alcanzaste   |
| alcançe      | alcanze      | alcance      |
| forço        | forzó        | forzó        |
| forçada      | forzada      | forzada      |
| maçorca      | mazorca      | mazorca      |
| alabanças    | alabanzas    | alabanzas    |
| adereçar     | aderezar     | aderezar     |
| moçuelos     | mozuelos     | mozuelos     |
| de∫pedaçaron | despedazaron | despedazaron |
| açotadle     | azotadle     | azotadle     |
| limpieça     | limpieza     | limpieza     |
| coçes        | cozes        | coces        |
| templança    | templanza    | templanza    |
| esfuerço     | esfuerzo     | esfuerzo     |
| plaça        | plaza        | plaza        |
| dança        | danza        | danza        |
| açufre       |              | azufre       |
| mudança      | mudanza      | mudanza      |
| hornaça      | hornaza      | hornaza      |

# NO UTILIZACION DE ALGUNOS FONEMAS

# FONEMA /h/

| SIGLO XVI | SIGLO XVIII   | SIGLO XX   |
|-----------|---------------|------------|
| Ay aveys  | hay<br>habeis | hay<br>han |
| avia      | habia         | había      |

| aviendo | habiendo | habiendo |
|---------|----------|----------|
| aver    | haber    | haber    |
| uvieren | hubieren | hubieren |
| ayays   | hayais   | hayan    |
| uvie∬e  | hubiese  | hubiese  |
| abría   | habría   | habría   |
| avra    | habrá    | habrá    |
| inchado | inchado  | hinchado |
| averte  | haberte  | haberte  |
| avelle  | haberle  | haberle  |
| ay      | ahí      | ahí      |

# FONEMA /e/

| ∫piritu     | espiritu     | espíritu   |
|-------------|--------------|------------|
| ∫piritus    | espiritus    | espíritu   |
| ∫piritual   | espiritual   | espiritual |
| perdonardes | perdonaredes | perdonen   |
| ca∫ardes    | casaredes    | casasen    |
| e∫tuvierdes | estubieredes | estuviesen |
| pudierdes   | pudiereis    | pudiesen   |
| vierdes     | vieredes     | viesen     |

# USO DE CONTRACCIONES O ELISIONES

| SIGLO XVI | SIGLO XVIII  | SIGLO XX      |
|-----------|--------------|---------------|
| del       | de el        | de el         |
| de∫te     | de este      | de este       |
| cotrechos | contrahechos | contra hechos |
| e∬otras   |              | esas otras    |
| de∫ta     | de esta      | de esta       |
| de∬σo     | de eso       | de eso        |
|           |              |               |

| dellos  | de ellos    | de ellos    |
|---------|-------------|-------------|
| eel     | en el       | en el       |
| dellas  | de ellas    | de ellas    |
| de∫tos  | de estos    | de estos    |
| ayes    | hay es      | hay         |
| de∬otro | de ese otro | de ese otro |

SIGLO XVI SIGLO XVIII SIGLO XX

# CAMBIO DE UN FONEMA POR OTRO

| SIGLO XVI   | SIGLO XVIII | SIGLO AA   |
|-------------|-------------|------------|
| Jalveys     | salveis     | salven     |
| oydme       | oidme       | oigan (me) |
| e∫cuchays   | escuchais   | escuchan   |
| entendereys | entendereis | entenderán |
| aveys       | habeis      | han        |
| dexar       | dejar       | dejar      |
| ∫abeys      | sabeis      | saben      |
| Joys        | sois        | son        |
| veys        | veis        | ven        |
| hazemos     | hacemos     | hacemos    |
| cauallo     | caballo     | caballo    |
| echays      | hechais     | echan      |
| pen∫ays     | pensais     | piensan    |
| avia        | habia       | había      |
| acabauan    | acababan    | acababan   |
| dize        | dice        | dice       |
| immortales  | inmortales  | inmortales |
| dezidme     | decidme     | diganme    |
| hazen       | hacen       | hacen      |
| horran      | honran      | honran     |
| vezes       | veces       | veces      |
| ymage       | imagen      | imagen     |
| disreys     | direis      | dirán      |
|             |             |            |

agora hizieron aviendo recebido oydo dezir exhorta huyr melmo acordays lepays huyays bulqueys aborre cays luzio hidiondo rezio pi Jays proprie vnfierno bevemos manteneys de obidiente eltays aviendo hechizeros deleytes luxuria aver dixe tuvo Belem treynta amparaua conbidaba daua

ahora hicieron habiendo recibido obio decir exorta huir mismo acordais sepais huyais busqueis aborrescais sucio hediondo recio pisais proprio infierno bebemos manteneis desobediente estais habiendo hechiceros deleites lujuria haber diie tubo Belen treinta amparaba convidava daba

ahora hicieron habiendo recibido oído decir exhorta huir mismo acuerdan sepan huyan busquen aborrezcan sucio hediondo recio pisen propio infierno bebemos mantienen desobediente están habiendo hechiceros deleites lujuria haber dije tuvo Belén treinta amparaba convidaba daha

amaba amaba amaua rogaba rogaba rogaua Horaba lloraba lloraua iban iban vuan ira ira yra embidia envidia envidia redemirnos redimirnos redimirnos discipulo discípulo dicipulo reziamete reciamente reciamente eltuvo estubo estuvo derramaba derramaua derramaba juicio juyzio iuicio entendays entendais entiendan yglesia iglesia iglesia crucifixo crucifijo hacer hazer hacer recebir recibir recibir quarta cuarta cuarta oyr oir oir creais crean creays hacedor hazedor hacedor recebirlos recibirlos recibirlos seais seays sean quebrantais quebrantan quebrantays huyr huir huir escrivio escribio escribió Hrael Ysrael Israel Egypto Egipto Egipto MoyJen Moyses Moisés escrivirlas escribirlas escribirlas Jalvaje salvaje salvage veis veis veys ynficles infieles infieles Ydolos Idolos ídolos adoreis adoren adoreys lucero lucero luzero

dene produzir nuues piedrezita biya boverias toto enluzien bendezimos offendeys debeyslo martyres infierno pidays ayays diziendo Jereys combida respondeys hazes dizes dixeos percibays peces comays vi∫tays alegreys enmendeys indios dixerõ reyr uvielle hudiria dixo conoze baxas

debe producir nubes piedrecita viva boberias todo ensucien bendecimos ofendeis debeislo martires vnfierno pidais hayais diciendo sereis convida respondeis haces dices dijeos percibais pezes comais vistais alegreis enmendeis yndios dijeron reir hubiese undiría dijo conoce bajas

dehe producir nubes piedrita viva boberías todo ensucien bendecimos ofenden lo deben mártires infierno pidan hayan diciendo serán convida responden haces dices les dije perciban peces coman vistan alegren enmienden indios dijeron reir hubiese hundiría diio conoce bajas

hõrra devida Pirm vdolatra creeys cõfe ays sabreys my sterio bibir hezimos obervios traydores vando llamays hazeros vezes levantays acoltays entrays vays cayga penleys ymagen hablauã debaxo hezilte dexando revnas rescebir caydo proximo ۷ľ. juezes penJays veys communiso

honra debida Peru idolatra creeis confesais sabreis misterio vivir hicimos soberbios traidores bando llamais haceros veces levantais acostais entrais vais caiga penseis imagen hablaban debajo hiciste dejando reinas recibir caido projimo iueces pensais veis comunicó

honra debida Perú idólatra creen confiesen sabrán misterio vivir hicimos soberbios traidores bando llaman hagan veces levantan acuestan entren vayan caiga piensen imagen hablaban debajo hiciste dejando reinas recibir caído prójimo ir jueces piensan vean

comunicó

| diziendoles          |
|----------------------|
| auer                 |
| quereys              |
| murays               |
| condenareys          |
| escapays             |
| quare∫ma             |
| hareys               |
| huelga               |
| trayga               |
| yervas               |
| oy∫tes               |
| anduviere            |
| dexalte              |
| buelven              |
| boluer               |
| yva                  |
| boluierõ             |
| direy∫me             |
| tunilte              |
| dixe∬e               |
| oymos                |
| bezerros             |
| hincados             |
| ∫abece               |
| amaua                |
| beued                |
| bcuieron             |
| estava               |
| Pascua               |
| hincan               |
| dezirme              |
| Juziedades           |
| dezis<br>ab∫olver    |
| •                    |
| bendizen<br>maldizen |
| maidizen             |
|                      |

diciendoles diciéndoles haber haber quieren quereis morais mueran condenareis condenarán escapays escapan cuaresma cuaresma hareis harán guelga huelga traiga traiga hierbas yerbas oistes oyeron andubiere anduviere dejaste deiaste vuelven vuelven volver volver iba iba volvieron volvieron me dirán direisme tubiste tuviste dijese oímos oimos becerros becerros hincados incados sépase sabese amaba amaba beban bebed bebieron behieron estaba estaba Pascua Pasqua hincan incan decirme decirme suciedades suciedades dices decis absolver obsolver bendicen bendicen maldicen maldicen

llamauan

ingle les bullas tuviere quarto olio negueys daua huyra covarde delbenturado elcrivio elcrevirlas abren reventar preguntaua tomava parleys quentan veber paxaro paray so deleytes embidia de struyrlos diziendole traycion andauan bolvieron HVO eltorvara anunciavan yvan eliava aviendo donzella

llamaban ygleses bulas tubiere cuarto oleo negeis daba huirá cobarde desventurado escribio escrivirlas habren rebentar preguntaba tomaba parleis cuentan beber pajaro paraiso deleites envidia destruirlos diciendole trahicion andaban volvieron hubo estorbara anunciaban iban estaba habiendo

doncella

llamaban ingleses bulas tuviere cuarto álen nieguen daba huirá cobarde desventurado escribió escribirlas abren reventar preguntaba tomaba hablan cuentan beber pájaro paraíso deleites envidia destruirlos diciendole traición andaban volvieron hubo estorbara anunciaban iban estaba habiendo doncella

creeis

hacia

doce

dejando

haciendas

creeys hazia dexando haziendas doze aver Hieru alem martyres ymitacion juycio exhortale enojava hiere vezes plazeme soys caydo veys bolveos limpiava be ava combidando aved devida meyor cerimonias cuydados yran in∫tituydo caleys dava impedimientos qualquier

huyr

biva

ovegita

haber Jerusalem martires imitacion iuicio exortase enojaba yiere veces placeme sois caido veeis volveos limpiaba besaba convidando habed debida mayor ceremonias cuidados irán instituido caseis daba ympedimientos cualquier huir viva ovejita

creen hacia dejando haciendas doce haber Jerusalem mártires imitación iuicio exhortase enojaba hiere veces pláceme son caído ven vuelvanse limpiaba besaba convidando han debida mayor ceremonias cuidados irán instituido casen daba

impedimentos

cualquier

huir

viva

ovejita

boverias **boberias** boberías enluzian ensucian ensucian abren habren abren rebentar reventar reventar á hecho ha hecho ha hecho preguntaba preguntaua preguntaba tomaba tomaba tomana hos haga os haga les haga cuentan quentan cuentan reveldes rebeldes rebeldes veltia hestia hestia veber beber heher yndio indio indio de honrrays deshonrais deshonran labadlos lavadlos lavenlos beltidlos vestidlos vistanlos grandecillas grandezillas grandecillas hieras hieras yieras ban van van hormigas hormigas ormigas emborrachavan emborrachaban emborrachaban abejas abejas avejas brebaje brevaje brebaje linages linajes linajes **fuziedad** suciedad suciedad auilo quizo quizo biuda vinda viuda durmays dormais duerman restituyr restituir restituir bozes voces voces pleyto pleito pleito hazienda hacienda ulavan usaban usaban has haz haz baltava bastaba insitarnos insitarnos incitarnos

[e[ta embaxada horden elado bomitar hazelles librallos llamalle guardalla llamallas perdonalle dezille avellas engañalle herille hazello confessalle tomalle levantalle alcallo moltrallo acatalles obedecelles proveelles dalles maldezillos honrallos tenelle curallos ayudallos querella adoralla belalla bolvelle avelle anullan

sexta embajada orden helado vomitar hacerles librarlos llamarle guardarla llamarlas perdonarle decirle haberlas engañarle herirle hacerlo confesarlo tomarle levantarle alzarlo mostrarlo acatarles obedecerles proveerles darles maldecirlos honrarlos tenerte curarlos ayudarlos quererla adorarla besarla volverle haberle anulan

sexta embajada orden helado vomitar hacerles librarlos llamarle guardarla llamarlas perdonarle decirle haberlas engañarle herirle hacerlo confesarlo tomarle levantarle alzarlo mostrarlo acatarles obedecerles proveerles darles maldecirlos honrarlos tenerte curarlos ayudarlos quererla adorarla besarla volverle haberle anulan

# PALABRAS QUE MANTIENEN LA FORMA LEXICA EN LOS SIGLOS XVI Y XVIII

| SIGLO XVI   | SIGLO XVIII | SIGLO XX    |
|-------------|-------------|-------------|
| mugeres     | mugeres     | mujeres     |
| quanto      | quanto      | cuanto      |
| vivora      | vivora      | víbora      |
| agena       | agena       | ajena       |
| maldizes    | maldizes    | maldices    |
| exeplo      | exemplo     | ejemplo     |
| conbidaba   | conbidaba   | convidaba   |
| quando      | quando      | cuando      |
| quatro      | quatro      | cuatro      |
| qualquiera  | qualquiera  | cualquiera  |
| hechizeros  | hechizeros  | hechiceros  |
| qual        | qual        | cual        |
| hize        | hize        | hice        |
| gozemos     | gozemos     | gocemos     |
| ayre        | ayre        | aire        |
| govierna    | govierna    | gobierna    |
| embia       | embia       | envia       |
| yglc∫ia     | yglesia     | iglesia     |
| mage∫tad    | magestad    | majestad    |
| exercitos   | exercitos   | ejércitos   |
| inchado     | inchado     | hinchado    |
| deven       | deven       | deben       |
| quãtas      | quantas     | cuantas     |
| e∫tubieren  | estubieren  | estuviesen  |
| pa∫qua      | pasqua      | pascua      |
| hereges     | hereges     | herejes     |
| embio       | embió       | envió       |
| Sinay       | Sinay       | Sinaí       |
| Moyles      | Moyses      | Moisés      |
| escrivirlas | escrivirlas | escribirlas |

Jalvage enbuelta bueltas soezes buos enbaucado buelo ecclefiaftico provare devemos a∬umpcion quan buelves quare[ma rebueltos luxuria proximo vezes avrado ha Dios exortale traher crio embioles criador deviera quarenta bolvamos doyte zelos reyna

salvage enbuelta bueltas soezes buos enhaucado buelo ecclesiastico provare devemos assumpcion quan buelves quaresma rebueltos luxuria proximo vezes ayrado ha Dios exortasen traher crio embioles criador deviera quarenta bolyamos doyte zelos reyna

salvaje envuelta vueltas soeces buhos embaucado vuelo eclesiástico probare debemos asunción cuan vuelves cuaresma revueltos lujuria prójimo veces airado a Dios exhortasen traer creó les envió creador debiera cuarenta volvamos darte celos reina

## CAMBIO DE PALABRAS

| SIGLO XVI                  | SIGLO XVIII              | SIGLO XX                |
|----------------------------|--------------------------|-------------------------|
| anima                      | alma                     | alma                    |
| hõbres                     | señores                  | (ambas)                 |
| hijos                      | hermanos                 | (ambas)                 |
| ropa                       | vestido                  | (ambas)                 |
| fieros                     | feos                     | feos                    |
| de la mar                  | del mar                  | del mar                 |
| en∫eña                     | declara                  | (ambas)                 |
| atruena                    | truena                   | truena                  |
| gran                       | grande                   | (ambas)                 |
| curava de Jus palabras     | cuidaba de sus palabras. | cuidaba                 |
| balde yr                   | ha de ir                 | irá                     |
| curan de vuestras palabras | cuidan de vuestras       | cuidan de               |
| Ie∫u cri∫to                | Cristo                   | (ambas)                 |
| lo dize la fe              | lo enseña la fe          | (ambas)                 |
| trueco                     | trueque                  | trueque                 |
| calamiento                 | matrimonio               | (ambas)                 |
| vue∫tro proximo            | vuestro hermano          | (ambas)                 |
| quando van camino          | quando andan camino      | caminan                 |
| luenga                     | larga                    | larga                   |
| navidad                    | natividad                | navidad                 |
| hermano                    | proximo                  | hermano                 |
| mala muerte                | mala suerte              | (ambas)                 |
| precepto                   | mandamiento              | mandamiento             |
| quitandole su grangeria    | quitandole su ganancia   | ganancia                |
| çutano                     | fulano                   | zutano y fulano         |
| en su pensamiento          | en su corazón            | (ambas)                 |
| obras de cri∫tianos        | cosas de cristianos      | (ambas)                 |
| reyno aparejado            | reyno preparado          | reino preparado         |
| no ce∬a de procurarnos     | no cesa de preocuparnos  | no cesa de preocuparnos |
| ni permanece en el bien    | ni pertenece en el bien  | ni permanece en el bien |
| que se cumpla la voluntad  | que se haga la voluntad  | que se haga la voluntad |
|                            |                          |                         |

Jesta peticion decimos... sexta prohibicion decimos sexta prohibicion... hasta la cinta... hasta la cintura hasta la cintura... Sepultura frio.. sepultura tieso sepultura ∫ierpe serpiente serpiente ahora bien... Ara bien.... ahora bien... recaudo recado recaudo catad sabed sepan

# QUECHUISMOS YAYMARISMOS

| SIGLO XVI  | SIGLO XVIII | SIGLO XX   |
|------------|-------------|------------|
| guaças     | huacas      | wacas      |
| guacas     | viracochas  | wiracochas |
| viracochas | viracochas  |            |
| çupay      |             | supay      |
| opacuna    |             | opacuna    |
| curaca     | curaca      | curaca     |
| ychuris    |             | ichuris    |
| villcas    | vilcas      | vilcas     |
| chaquira   | chaquira    | chaquira   |
| chicha     | chicha      | chicha     |
| pachamama  | pachamama   | pachamama  |
| cumbi      | •           | cumbi      |
| apachitas  | apachetas   | apachetas  |
| chacaras   |             | chacras    |
| llallahuas | llallahuas  | llallaguas |
| pirua      | pirua       | pirua      |
| huacanquis | guacanquis  | guacanquis |
| raymi      | raymi       | raimi      |
| ytu        | yta         | yta        |
| taquies    | taquies     | taquies    |
| aymuray    | aymaray     | aymaray    |
| yntiraimi  | intiraymi   | intiraimi  |
| quillca    | quillca     | qillqa     |
| naconas    | naconas     | naconas    |
|            |             |            |

| curpar        | curpar     | k´urpar    |
|---------------|------------|------------|
| chacanear     | chacanear  | chacanear  |
| hatunrunas    | hatunrunas | hatunrunas |
| moyomoyo      | moyomoyo   | muyumuyu   |
| hilacata      | hilacata   | hilacata   |
| ayllo         | ayllo      | ayllu      |
| mochar        | mochar     | much 'ay   |
| taita         | taita      | taita      |
| chacra        | chacara    | chacras    |
| ynga          | ynca       | inca       |
| ynga<br>Jongo | corazon    | songo      |

## EMPLEO DE FIGURAS DE DICCION

## METAPLASMOS POR OMISION

| SIGLO XVI | SIGLO XVIII | SIGLO XX |
|-----------|-------------|----------|
| terna     | tendra      | tendrá   |
| verna     | vendra      | vendrá   |
| porna     | pondra      | pondrá   |
| vierdes   | vieredes    | vieran   |
| vernia    | vendria     | vendría  |

# METAPLASMOS POR TRANSPOSICIÓN

| SIGLO XVI  | SIGLO XVIII | SIGLO XX   |
|------------|-------------|------------|
| adoralda   |             | adorarla   |
| dezilde    | decidle     | decirle    |
| re∫i∫tilde | resistidle  | resistirle |
| embialde   | enviadle    | enviarle   |
| acu∫alde   | acusadle    | acusarle   |
| offrecelda | ofrecedla   | ofrecerla  |

# ESTRUCTURA COLONIAL Y DISCURSO EVANGELIZADOR

JAVIER O. PAREDES MALLEA

or todas partes las estatuas de Budha, de Lord Budha ... las severas, verticales, carcomidas estatuas, como un dorado

de resplandor animal, como una disolución como si el aire las desgastara ... les brotan en las mejillas, en los pliegues de la túnica, en codos y ombligos y boca y sonrisa, pequeñas máculas hongos, porosidades, huellas excrementicias de la selva ... 0 bien las yacentes, las inmensas yacentes, las estatuas de cuarenta metros de piedra, de granito arenero, pálidas, tendidas entre las susurrantes frondas, inesperadas, surgiendo de algún rincón de la selva, de alguna circundante plataforma ... Dormidas ono dormidas, allí llevan cien años, mil años, mil veces mil años ... Pero son suaves, con una conocida ambigüedad metaterrena, aspirantes a quedarse y a irse ... Y esa sonrisa de suavísima piedra, esa majestad imponderable hecha sin embargo de piedra dura, perpetua, a quién sonrien, a quiénes, sobre la tierra sangrienta?... Pasaron las campesinas que huían, los hombres del incendio, los guerreros enmascarados, los falsos sacerdotes, los devorantes turistas ... Y se mantuvo en su sitio la estatua, la inmensa piedra con rodillas, con pliegues en la túnica de piedra, con la mirada perdida y no obstante existente, enteramente inhumana y en alguna forma también humana, en alguna forma o en alguna contradicción estatuaria, siendo y no siendo dios, siendo y no siendo piedra, bajo el granizo de las aves negras, entre el aleteo de las aves rojas, de las aves de la selva...

De alguna manera pensamos en los terribles Cristos españoles que nosotros heredamos con llagas y todo, con pústulas y todo, con cicatrices y todo, con

ese olor a vela, a humedad, a pieza encerrada que tienen las iglesias... Esos Cristos también dudaron entre ser hombres y díoses... Para hacerlos hombres, para aproximarlos más a los que sufren, a las parturientas y a los decapitados, a los paralíticos y a los avaros, a la gente de iglesias y a la que rodea las iglesias, para hacerlos humanos, los estatuaríos los dotaron de horripilantes llagas, hasta que se convirtió todo aquello en la religión del suplicio, en el peca y sufre, en el no pecas y sufres, en el vive y sufre, sin que ninguna escapatoria te librara ... Aquí no, aquí la paz llegó a la piedra ... los estatuaríos se rebelaron contra los cánones del dolor y estos Budhas colosales, con pies de dioses gigantes, tienen en el rostro una sonrisa de piedra que es sosegadamente humana, sin tanto sufrimiento... Y de ellos mana un olor, no a habitación muerta, no a sacristía y telarañas, sino a espacio vegetal, a ráfagas que de pronto caen huracanadas, con plumas, hojas, polen de la infinita selva...

#### - Los dioses recostados - Pablo Neruda.

La crítica de la religión es tan antigua como la existencia misma del ser humano, los filósofos griegos y latinos, los pensadores de la ilustración y los intelectuales contemporáneos, han considerado a la religión desde diversas perspectivas y horizontes conceptuales.

La tradicional crítica de la irracionalidad de los supuestos religiosos a nivel general, ha sido desarrollada, hasta llegar a analizar cómo se conforma la religión a partir de las convencionalidades de las personas y cómo esta estructura se manifiesta al interior de la sociedad.

A lo largo de la historia, la relación Estado religión, ha sufrido mutaciones, ha tenido acercamientos tales que uno ha sido el sustento del otro y viceversa, o aparentes alejamientos como, en la sociedad contemporánea, donde la "omnipresente" democracia, permite la libertad de religión o culto, establecida en las Constituciones políticas de diferentes países, entendiéndose no necesariamente a la Libertad de religión como Liberación de la religión.

En América como en el mundo entero, la religión ha servido como uno de los mejores medios de disciplinamiento colectivo, de reproducción y protección del Estado.

El Estado colonial no fue la excepción. La imposición de la religión cristiana, trajo por añadidura el implantamiento de la monarquía española, con su estructura económica, social y cultural. La religión funcionaba como legitimadora de intereses políticos.

La monarquía española era confesional, la confesión cristiana fue monárquica.

En el período comprendido entre 1535 hasta 1583, fecha donde se inicia el III Concilio ecuménico en Lima, la labor de las diferentes órdenes religiosas, se había realizado sin orden ni concierto, obteniendo magros resultados, en relación a las espectativas de la corona y de la iglesia de Roma.

Dos acontecimientos marcan de manera particular, la segunda mitad de los sesenta del siglo XVI, para la América española: el primero la realización del Concilio de Trento, en Europa, cuyo texto llega al Perú a mediados de 1565. El segundo hecho, la celebración de la llamada Junta Magna (1566-1568).

El primero motivado para contrarrestar las políticas de la Reforma y emprender una estrategia evangelizadora homogénea.

La Junta Magna adoptando un conjunto de medidas políticas y eclesiásticas que transformarían radicalmente las orientaciones sociopolíticas y religiosas seguidas hasta entonces en el Perú, transformaciones que estarían bajo la égida de la corona.

Para cumplir estos objetivos, surgieron dos figuras emblemáticas, que llegarían a trabajar de forma casi simbiótica: Francisco de Toledo y los Jesuitas. Ambos allanarían el camino para la realización del III Concilio limense.

La celebración del Tercer Concilio limense marca indudablemente, el comienzo de una nueva etapa, en el largo proceso de evangelización del Nuevo mundo; las disposiciones canónicas emanadas de éste, estarían vigentes hasta el Concilio Plenario de la América Latina de 1899.

De los tres documentos catequéticos tomaremos el "Tercero cathecismo y exposición de la Doctrina Christiana, por sermones"; se pueden considerar

varios enfoques, para analizar el sermonario limense, nosotros abordaremos el estudio desde la perspectiva del uso del lenguaje y su interrelación con el contexto socio-cultural de la colonia.

El texto define varios participantes, cada uno de los cuales se encuentra representado por un pronombre. En primera instancia el pronombre YO, que es sustituto del predicador cristiano, ligado a verbos que reflejan una posición activa, de iniciativa y hegemonía del discurso, con un sesgo didáctico y de autolegitimación religiosa poseedora de la verdad.

"... DESSEO enseñaros la verdadera ley de Dios..."

"...Esto enseña la palabra de Dios, la qual yo os vengo a declarar, como lesuChristo nuestro Señor nos manda que lo hagamos, los que somos sus ministros y Predicadores"

Otro participante en el texto es Dios o lesuChristo, identificado con el pronombre EL, este último se relaciona con verbos en imperativo, transmitiendo matices de obligatoriedad en los mensajes.

Por otro lado, a los indígenas se los representa con el pronombre VOSOTROS, que tienen correspondencia con verbos que denotan posición pasiva y de asimilación.

"... Oydme con attencion, porque os va la vida en saber el camino del cielo: y si me escuchays, entendereys qual es lo bueno que aueys de seguir y qual lo malo que aueys de dexar".

Desde el principio se percibe una agresividad camuflada, un espeluznante manejo de adjetivos, que a momentos denota clara y fríamente la intencionalidad extirpadora de creencias, y a veces muestra la cara subterránea, sutil y seductora de la violencia simbólica.

## "HERMANOS MIOS MUY AMADOS..."

"... hermanos bien sabeys, que soys hombres como yo, y como los demas..."

"...Esta alma, hijos mios, quando sale de este cuerpo, no se acaba, ni muere..."

En este contexto, las palabras: hermanos e hijos, funcionan en el texto como mitigadores de violencia. Considerando que el objetivo de los predicadores es imponer el sistema de creencias religiosas y culturales ajenas a los indígenas.

Un cuarto participante, son los antepasados de los indigenas, expresados a partir del pronombre ELLOS.

"Y esto assi lo entendieron (ELLOS), vuestros antepassados, aunque en muchas cosas anduvieron muy errados y engañados, pero bien atinaron a que auia otra vida, y que las animas salidas de los cuerpos no se acauan luego mas viuian en la otra vida. Esto mismo dize la palabra de Dios que tienen los christianos, la qual no puede errar, ni mentir".

Esta concesión por parte de los evangelizadores en relación a los antepasados de los indígenas, integra una serie de estrategias de condescendencia que iremos descubriendo a lo largo de nuestro análisis.

Entendemos por estrategia de condescendencia, a la abdicación temporal y abierta de la posición hegemónica del dominante con miras a colocarse en el nivel de su interlocutor, el dominante sigue sacando provecho de su relación de dominación, la cual continúa existiendo al negarla.

La denegación simbólica, esto es, el ocultamiento ficticio de la relación de poder, explota dicha relación con objeto de propiciar el reconocimiento de la relación de poder en esta abdicación. (Bourdíeu,1995).

Estas estrategias verbales junto al intencional desprestigio de las personas emblemáticas de la religión indígena, se puede apreciar en cierta forma en algunas líneas del Proemio de los sermones.

"Mas es de aducrtir que con los Indios no siruen razones muy subtiles, ni les persuaden argumentos muy fundados. Lo que mas les persuade son razones llanas y de su talle, y algunos similes de cosas entre ellos usadas Exemplos también de cosas que la Scriptura cuenta, y sobre todo el dscubrirles sus errores.

y mostrarles la burlería y falsedad que contienen, y desauthorizar a sus maestros los hechiceros declarando sus ignorancias, y embustes, y malicias".

Un elemento capital en la elaboración discursiva de los evangelizadores, es la legitimación y conservación de la estructura colonial, monárquica y eclesial. Sustentada en las finísimas y delgadas páginas del sermonario.

"... Y dize mas, que los que en esta vida viuen bien, y agradan a Dios tienen bienes y descanso para siempre en la otra vida, y los que en esta vida son malos y enoj an a Dios con peccados, en la otra vida son castigados con pena y tormentos para siempre. Y esto hermanos mios es muy justo y muy conforme a razon..."

Vayamos por partes, suponiendo que un indígena viviera de acuerdo a las normas establecidas por el cristianismo o por dios y no pecara, ¿no era acaso justo y ecuánime que recibiera bienes materiales y tenga derecho al descanso, en este mundo terrenal? La respuesta es obvia, no podía hacerlo; la estructura, la organización colonial del trabajo, la modalidad de propiedad, no se lo permitían.

De esta manera el discurso evangelizador no entra en contradicción con el sistema colonial, al contrario lo apuntala y protege; pues aún los malos cristianos, fornicadores y ricos, sólo serán castigados en la "otra" vida, mientras tanto, roban, explotan, abusan y matan, en este "paraiso" terrenal llamado América, con la anuencia de los Concilios ecuménicos.

Por otro lado así como se afirma el castigo del pecado; mediante una sutíl analogía se insinúa la justeza del castigo a la desobediencia de la autoridad de los Señores.

"Assi también los Señores que mandan, y rigen los pueblos, honran y hazen bien a los que obedecen, y a los soberuios y malos los acota y castigan, y aun a vezes los mandan matar, y todo esto justamente. Porque la virtud merece premio, y el peccado merece castigo".



# LA COSMOVISIÓN ANDINA Y LA EVANGELIZACION DE LOS AYMARA-QUECHUAS

ROBERTO CHOQUE CANQUI

#### 1. INTRODUCCION

s importante establecer los elementos de la cosmovición andina para comprender la importancia de su carácter de la naturaleza, espacialtiempo y espiritual del hombre. Estos elementos servirán para su adaptación en el proceso de la evangelización de los indígenas. Sabemos que la percepción del mundo estaba concebida a través del concepto de Pacha como un todo. Esta concepción estaba o está bastante enraizada entre la gente aymara-quechua como una forma de concebir la realidad de la naturaleza y espiritualidad del hombre como una unidad. Para el hombre andino esta forma de concebir el mundo, ha debido ser el mecanismo de enfrentar a la política evangelizadora cristiana que perfilaba a cambiar la mirada religiosa desde la perspectiva lineal de la historia. Es decir estaba orientada hacia la pretensión de contraponer el Dios de los conquistadores al mundo pagano indígena.

La concepción dual, tripartición y cuatripartición es fundamental en el pensamiento aymara-quechua. En este caso, los trabajos de Therese Bouyse-Cassagne y Olivia Harris, particularmente, son importantes para comprender el pensamiento aymara a través del concepto de Pacha. A partir de Pacha la reconstrucción del mundo espacial, espiritual y humano (jaqi) andino nos permite comprender el contraste histórico andino-cristiano.

No sólo se bastó la utilización de las instituciones indígenas, sino también sus divinidades ancestrales (tangibles e intangibles), también fue importante utilizar

la misma lengua nativa adoptándola incluso el alfabeto castellano para poder escribir el catecismo en tres lenguas andinas. Aunque los propios indígenas no podrán leer la doctrina cristiana en su lengua sino los misioneros encargados de la evangelización.

#### 2. LA COSMOVISION ANDINA

La cosmovisión andina como una forma de percepción del mundo totalizadora, se necesita conocer cuáles serían los elementos que estructuran para su mejor conocimiento y comprensión. En nuestro estudio, podemos establecer tres estructruras de Pacha que contienen tres elementos fundamentales de la cosmovisión: el espacio-tiempo, la divinidad y el hombre. Por consiguiente, procedemos a analizar la relación de esos elementos, a continuación, a través del concepto de Pacha de la siguiente manera:

El término Pacha, para Bertonio, significa "tiempo". Sin embargo, "si se pospone a Alakh, o a Aca, o a Mancca, significa el cielo, y la tierra, y el infierno, según le procede". Desde luego, según el mismo Bertonio, Pacha sería dual, es decir compone de dos sílabas. Así, la sílaba "paa" significa dos, es decir dualidad, y la otra sílaba "cha" es una interjección para denotar "del que se compadece". Por tanto, la palabra Pacha, traducida etimológicamente, significaría dos fuerzas (espacio-tiempo).

Aclarado de esa manera, ahora necesitamos conocer ¿qué es Pacha en su sentido de totalidad? El mismo Bertonio vincula el término pacha al Dios cristiano. Explica que Dios pachancatha quiere decir: "vivir en tiempo que se conoce el verdadero Dios". Según el diccionario actualizado del mismo autor el término pacha pospuesto significa todo o todos, así markapacha significa todo el pueblo; Taqipacha jaqi, todos los hombres o personas. En este sentido, la significación de Pacha como totalizador del mundo de la naturaleza y significa el equilibrio entre la pacha y el jaqi, también se presenta como espacio-tiempo. De modo que la pacha no sería traducido al castellano como universo sino más bien se trata de componer los elementos que se complementan². Por tanto el concepto

Ludovico Bertonio, Vocabulario de la lengua aymara, (Cochabamba, CERES, IFEA, MUSEF), [1612]; 1984; 242.

Pacha se interpreta como la dualidad complementaria de dos energías: espaciotiempo.

Pacha como espacio-tiempo.

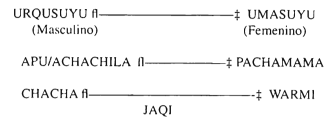
La pacha en aymara desde la perspectiva espacial y temporal está compuesta de tres componentes: akapacha (el tiempo presente o esta tierra), manqhapacha (el subsuelo) y alajpacha (el cielo o sobre suelo). En quechua, son también tres: hananpacha (mundo de arriba), caypacha (la tierra) y urinpacha (mundo de abajo), de manera que los términos de "arriba" y "abajo" destacan los opuestos cielo e inframundo; estos dos mundos constituirían, además el dominio de Inti y Pachacámac. Esos elementos de la cosmovisión andina han sido aprovechados por la Iglesia Católica para introducir la religión cristiana entre los aymara-quechuas.

Pacha como espacio territorial, divino y humano.

El espacio territorial de pacha aymara, a su vez, está compuesto de dos parcialidades territoriales/ecológicas (Urqusuyu-Umasuyu) con sus variaciones microecológicas en ambas parcialidades. Esas parcialidades a su vez están vinculadas a las deidades duales Apu/Achachila-Pachamama que constituye como una unidad poder religioso-político. Luego el concepto Chacha-warmi es la unidad de Jaqi que significa la unión del varón y la mujer en una sola persona. Esta concepción de unidad al nivel familiar, también puede ser representada a través de la complementariedad de ambos sexos de las autoridades denotando la unidad social de un ayllu o de una marka (o comunidad de ayllus) como si fueran una sola pareja. Esta es la representación gráfica.

Olivia Harris y Thérèse Bouysse-Cassagne. "Pacha: en torno al pensamiento aymara", en: Xavier Albó. Raices de América. El Mundo aymara. (Madrid, Aklianza Edtorial, 1988), 225.

#### **PACHA**



URQUSUYU-UMASUYU denota la complementariedad del espacio ecológico de la pacha. URQU está simbolizado por lo masculino y UMA por lo femenino y SUYU significa región. En este sentido, Urqusuyu es la parte serrana, seca y fría. Mientras Umasuyu es la parte de la humedad que es apta para la agricultura. En la parte intermedia de estas dos parcialidades está el TAYPI (central) representado por Taypiqala (Tiwanaku).

APU/ACHACHILA-PACHAMAMA son dos elementos divinos tutelares que se complementan, pero son transversales a las dos parcialidades espacioecológicos: urqusuyu y umasuyu. Los Apu/Achachila estan ubicados generalmente en los cerros elevados (Illimani, Sajama y otros) y la PACHAMAMA está identificada con la productividad de la tierra. La concepción de esta pareja Apu/Achachila-Pachamama está mantenida desde los tiempos prehispánicos hasta nuestros días, especialmente entre los aymaraquechuas, pese las presiones de su desaparición como consecuencia de la evangelización por parte de los misioneros de los conquistadores. Apu o Achachila significa señor divino. La Pachamama, según Samuel Lafone Quevedo, es el nombre que se da en muchas partes al nivel local generalmente. Desde luego tiene una connotación de la fuerza femenina del universo. La traducción de estas palabras es madre de la tierra (Pacha, tierra; Mama, madre). Para todos los colchaquíes de Salta la Pachamama es traducida como Madre del cerro o de los cerros, puesto que creen que clla tiene sentados sus reales. en aquellos. En este caso "el culto de la Pacha Mama, fálico como es, ideada

como en el seno de la mujer"<sup>3</sup>. Ahora bien, es interesante percibir cómo los misioneros trataron de asociar el Apu y la Pachamama con Jesús y la vírgen María durante el proceso de la evangelización de los aymaras y quechuas.

CHACHA-WARMI que denota la complementariedad entre el varón y la mujer para formar la unidad JAQI, es decir la persona como una unidad. Chachawarmi no sólo sirve para expresar la unidad de dos individuos de ambos sexos sino también para significar la propia organización dual andina que debe ser expresada a través de las autoridades ancestrales, representado por varones y mujeres (maridos y esposas) que denotan como una sola pareja del ayllu o de la marka (anansaya-urinsaya).

PACHA-JAQI se traduce como el equilibrio entre la naturaleza y el hombre (jaqikankaña). El JAQI (lo humano) representa a la sociedad humana que necesariamente tiene su habitad en la tierra. Por lo tanto, PACHA-JAQI denotan la complementariedad entre el hombre (la sociedad humana) y la totalidad del mundo natural. Es decir para comprender lo que es la vida armónica entre el hombre y la naturaleza.

Pacha como tiempo histórico.

Para Bouyse-Cassagne y Harris, espacio y tiempo (Pacha) en la mitología antigua, las edades son tres: Taypi, Puruma y Awqa, Pacha Kuti<sup>4</sup>. Estas edades son tres etapas históricas que explican las diferentes fases del poblamiento de la región del Lago Titiqaqa.

- a) Taypi tiene como su lugar primitivo la isla de Titiqaqa (hoy Isla del Sol) o Tiwanaku como taypi qala que significa la piedra central. Está representado por el dios Tunupa. Tanto para Ramos Gavilán como para Santa Cruz Pachakuti (cronistas), las andanzas de esa divinidad se vinculan con el eje acuático (río Azángaro, lago Titiqaqa, Desaguadero,
- Juan B. Ambrosetti. Supersticiones y leyendas. (Buenos Aires, Ediciones Siglo Veinte, 1976), 81.
- Olivia Harris y Therese Bouysse-Cassagne. "Pacha: en torno al pesamiento aymara". En: Raíces de América. El mundo aymara. Compilación de Xavier Albó. Alianza Editorial. Madrid, 1988, pp. 225-240.

lago Poopó), y mayormente con la zona del lago y con Tiwanaku. En este sentido, el Taypi (centro) está representado por la Isla de Titiqaqa como eje acuático y Tiwanaku como centro ritual primitivo dando origen al mundo pukina-aymara en el sur andino. Es decir que esta primera edad mediante una percepción lógica relaciona a los hombres a sus lugares de origen (paqarina) que son los lagos, las fuentes, etc., y sus dioses como un centro primordial o taypi.

- b) Puruma, según Juan Santa Cruz de Pachakuti, es el tiempo de Puruma, es decir es el "purunpacha". En esta época "todas las naciones de Tauantinsuyo vinieron de hacia arriba de Potosí tres o cuatro ejércitos en forma de guerra, y así los vinieron poblando, tomando lugares, quedándose cada uno... en lugares baldíos,...". Esos nuevos pobladores habrían venido en el tiempo de Ch'amakpacha (oscuro, o oscuridad). Entonces esto quiere decir que en esta etapa histórica hubo el proceso de poblamiento de gente de una cultura de cazadores y anterior a la agricultura, aprovechando las tierras vírgenes que posteriormente desarrollarían la agricultura y la ganadería. Desde luego tuvo que haber enfrentamientos entre los primeros pobladores para poder ubicarse en lugares de importancia por la fertilidad de la tierra. Por otra parte, los términos purun o puruma sirven para significar cuando las tierras son de barbecho o desérticas. A esta noción queda asociada también la de virginidad y por extensión la de salvaje y la de libre: así "la mujer virgen", "la vicuña sin cazar", "el pez nunca pescado", "la planta salvaje" son reputados puruma.
- c) Awqa, Pacha Kuti. Esta etapa estaría relacionada a la época de guerra puesto que se llama awqa pacha o también pacha kuti, que Bertonio traduce como "tiempo de las guerras". Se sabe que durante el Intermedio-Tardío (antes del dominio inkaico), los múltiples señoríos aymaras guerreaban constantemente unos contra otros. Mercado de Peñalosa escribe a propósito de esta época en la visita de Pacajes, manifestando: "Poblaron en esta provincia en los cerros más altos que hay en ella, y vivían a manera de behedría, sin reconocer señorío a nadie, sin pagar tributo, porque todo era traer guerra con otros,...". Esto quiere decir en esta etapa, como consecuencia del crecimiento de poderes regionales

(señoríos aymaras), surgieron varios jefes políticos regionales (Pakaxa, Lupaqa, Karanka, Qhana, etc) y que se enfrentaron entre ellos.

Todas esas referencias sobre el concepto Pacha nos permiten comprender que la cosmovisión andina es una realidad totalizadora. Para su mejor comprensión sobre la evangelización, a continuación, entramos a establecer los mecanismos de ese proceso.

# 3. UTILIZACION DE LA FIGURA DEL SOL INKAICO Y OTROS ELEMENTOS SAGRADOS

Por la complicada interpretación de la fe cristiana entre la gente indígena, la evangelización fue muy difícil de llevar en forma decidida sin conocer el tejido mundo cultural ancestral andino. Esta situación sólo podía ser inteligible y comprensible a través de las prácticas de la ritualidad a los APU, las Wak'a y la PACHAMAMA; resulta que esto constituía la expresión espiritual andina, bastante enraizada entre la gente aymara-quechua. Convertir al Apu como Jesús y a la Pachamama como Virgen María de hecho significaba extirpar su valor de deidad andina con el propósito de penetrar en la mente de la gente aymara-quechua con la idea de Dios cristiano y de esta manera facilitar el proceso de evangelización.

La presencia inka en la región del lago Titiqaqa había creado una religiosidad centralizada en torno a la figura del Sol. El primer inka se convirtió en el hijo del Sol. Esta figura era importante para los misioneros en presentar la imagen de Dios y del Hijo de acuerdo a la Sagrada Escritura (Biblia) a través de la interpretación del dios solar inkaico. La aparición del Sol en forma resplandeciente entre la gente andina, fue un acontecimiento novedoso. El discurso del Sol se expresa de esta manera:

"Sabed que soy el que por vuestro adorais, sin engañaros en esto he querido mostrarme a vosotros sacrificios y doliendome vuestra ignorancia en gobernaros por tantas cabezas, yo soy solo en el cielo y así quiero que en la tierra haya y no sólo que a todos gobierne, siendo respetado como Dios. Este será me hijo que de aquí a

ocho días a esta misma hora en este asiento y con la propia figura que me veis ahora, bajará a quedarse entre vosotros para gobernaros, respetadle y adoradle como a mí que soy su padre, dando la nueva por todas las tierras, para que sus gentes acudan a lo mismo y advertid por su autoridad os hablará pocas veces remitiendo las más, despachos a fulano (y señaló el ayo) de cuya boca sabeis que manda mi hijo, de quien tendré nietos que irá sucediendo en el Reyno, que desde ahora es mi voluntad dejar establecido"<sup>5</sup>.

En ese discurso, Ramos Gavilán trata de mostrar la presencia de Dios cristiano, procurando explicar con elementos bíblicos, que sin duda su objetivo era para encaminar a los andinos hacia el Hijo de Dios (Jesucristo) que es el componente de la trinidad: Dios el padre, el Hijo y el Espíritu Santo. Desde luego, encontrar la isla Titiqaqa<sup>6</sup> como el lugar sagrado o templo más importante entre la gente Qulla, es decir el "más célebre que había entre los indios collas". La importancia de su significado fue sustentada por "uno de los ancianos que desde su niñez se había criado en el ministerio de aquel famoso adoratorio", más que todo con el propósito de ganarse gracias con Túpak Inka Yupanki, ya declarado por devotísimo al Sol, viajó a Cuzco donde el inka se encontraba<sup>7</sup>. A este inka le agradó la isla Titiqaqa y determinó que allí habitase gente de su parentela, traído del Cusco. Especialmente "algunos llamados ingas o incas" y que éstos tuviesen las demás naciones para que allí residan con el objeto de prestar su servicio de guardia del centro ritual (adoratorio). Allí Túpak Inka Yupanki puso por gobernador a Apu Inka Suksu, nieto de Wiraqucha Inka que fue bisabuelo de Wayna Qhapaq y abuelo de Túpak Inka Yupanki. Suksu fue padre de Apu Chilagu Yupanki, abuelo de Alonso Wiraqucha Inka y Pablo, su hermano, que aproximadamente hasta 1621 gobernaba el pueblo de Qupaqhawana. Aquel Apu Chalqu Yupanki envió Maku Inka, hijo de Wayna Ohapaq, a matar secretamente porque había dado su apoyo a los españoles

Monso Ramos Gavilán, Historia de Nuestra Señora de Copacabana. (La Paz, Academia Boliviana de Historia, 1976), 15.

Etimológicamente Titiqaqa (compuesta de dos palabras) tiene el siguiente significado: TITI en lengua aymara quiere decir gato (o gato montés) y QAQA significa peña (Ramos Gavilán 1976: 46).

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Ramos Gavilán, 20.

cuando iba con Diego de Almagro a la conquista de Chile<sup>8</sup>. En este caso, el título Apu mencionado tiene doble importancia porque una parte está referida a la jerarquía de la autoridad de una región y por otro lado tiene una significación de poder religioso que representa a la deidad de los cerros.

Otro lugar de trascendencia histórica se encuentra en la península de Qupaqhawana (no tiene comentario) que hasta nuestros días es uno de los centros rituales (andino-cristiano) de importancia en los Andes. Los caciques del pueblo del mismo nombre tienen una importancia particular puesto que todos ellos sustentaban tener la ascendencia inka. Pero por el momento, sólo nos sirve como referencia, puesto que se espera realizar sobre este tema un estudio detenido.

Ha debido ser muy difícil explicar los elementos significativos de las deidades cristianas sin tomar en cuenta las deidades ancestrales en boga. La extirpación de idolatrías debió ser una política destinada a acabar con las divinidades andinas utilizando para ello en la mejor forma las lenguas aymara y quechua. Pero indudablemente tenía una implicación inmediata en la desfiguración de los elementos cristianos, lo cual inducía hacia a una tendencia del "paganismo-cristiano andino".

#### 4. APU Y APUDIOS

La importancia radicó en la figura de Dios. Sin duda esta configuración para los aymara-quechuas, de acuerdo a su imaginación, ha debido ser muy difícil de entender su significación. Por tanto, sólo se podía aproximar a través del significado del Apu. Entonces, para los misioneros el apudiosaba (Dios es Apu) tenía la intención de hacer creer a los aymaras y quechuas que su Apu era el mismo Dios de los cristianos. En aymara se explicaba diciendo: "nanacana Dios apuha" (nuestro Dios es el Apu) y en quechua "Dios apuycu" quiere decir el Dios puede ser Apu<sup>9</sup>. El apu es el cerro, pero como divinidad tutelar de una determinada localidad o región. Su significación divina tenía

<sup>8</sup> Ibid., 44.

<sup>9</sup> Antonio Ricardo Primero. Doctrina Christiana y Catecismo ... (Ciudad de los Reyes, 1584), 1.

mucha fuerza entre la gente andina. Así, el cerro nevado de Illimani (de La Paz-Bolivia), según la denuncia de los extirpadores, fue objeto de adoración<sup>10</sup>. Pero el término Apu también era el título de una autoridad política de alta jerarquía de un suyu o mamani (Estado regional). Esta situación se explicaría que hubo una estrecha relación entre el poder político y el poder religioso para sustentar el poder simbólico de una autoridad andina. Para los evangelizadores, sin duda, el Anudios era el Dios evangelizador andino, pero no tiene una traducción al castellano en el mismo sentido sino como Dios de los conquistadores. Por otra parte fue evidente la búsqueda de un dios andino verdadero que aproxime al Dios cristiano que sería el dios importante de los inka, Pachakamak, considerado como criador del universo como equivalente al Dios de los cristianos<sup>11</sup>. Garcilaso de la Vega traduce que su nombre está compuesto de Pacha que significa "mundo universo" y cámac, (verbo cama) quiere decir ánima<sup>12</sup>. Sin duda, Pachacámac para la masa indígena no funcionaba y entonces para los evangelizadores no había otra opción que recorrer al Apu.

Dios awki, Dios yuqa y Dios Espíritu Santo, aka kimsa personapacha mayni Diosakiwa: estas tres personas juntas son un solo Dios. "Aka kimsa persona chika, es lo mismo que kimsa personapacha y este parece ser el término propio y claro para explicar la Trinidad y unidad de Dios<sup>13</sup>. De esta manera, la concepción Pacha ha sido empleada para explicar el universo de la trinidad como una unidad de Dios. Entonces el Apudios, según los evangelizadores, era el Dios cristiano conformado por tres personas: Dios el padre [Dios auki], Dios el Hijo [Dios yuqa] y el Espíritu Santo [no tiene traducción]. La Trinidad que es una unidad divina para los cristianos. La interpretación de este Dios,

Josep M. Barnadas. "Idolatría en Charcas (1560-1620), datos sobre su existencia como paso previo para la valoración del tema de su extirpación". En: Gabriela Ramos y Henrique Urbano. Catolicismo y Extirpación de Idolatrías. Siglos XVI-XVIII. edc. Cusco, 1993, p. 96.

Giovanni Anello Aliva, S. J. Historia del reino y provincias del Perú ... Pontificia Universidad Católica del Perú, Lima, 1998, p. 159.

Garcilaso de la Vega. Los Comentarios Reales de los Ineas. Tomo I. Ediciones de Cultura Popular, Lima, 1967, p.p. 132-133.

Radio "San Gabriel". Transcripción del Vocabulario de la Lengua Aymara de Ludovico Bertonio. (La Paz, Biblioteca del pueblo aymara, 1993), 792.

compuesto de tres personas, ha debido de ser entendido como individualidades y con mucha dificultad. "Jesucristo es Dios y hombre verdadero, que siendo hijo de Dios como lo es, se hizo hombre en el vientre de la virgen María, y nacido quedando ella virgen, y murió en la Cruz por librar a los hombres". La explicación de la virginidad de María ha debido ser asociado a las mujeres escogidas (vírgenes) durante el inkario. Pero para los aymara-quechuas hasta ahora su significación no puede ser entendida ni comprendida. Sino mecánicamente repetida.

#### 5. LA OTRA VIDA

¿Cómo entender la otra vida que dura y no se acaba? Es decir después de la muerte física viene la otra vida que es espiritual e inmortal, es decir la vida que dura para siempre: "viñay jakaña". Este tema de inmortalidad para el aymara aunque cristianizado será difícil de entender, puesto que para alcanzar esa vida los hombres debían ser buenos, es decir buenos cristianos. Desde luego para alcanzar esa vida hay que conocer al Dios verdadero de los cristianos (formado de tres personas). Este Dios era el Dios auki (tata dios) o APUDIOSA. Para conocer a ese Dios el hombre tiene que tener fe (en aymara sería: Diosaru iyawsaña) en el sentido de creer o aceptar. Pero conocer al Dios cristiano significa conocer al pecado a través de algunos actos considerados como malos, por ejemplo, el adulterio. Entonces los malos cristianos fueron considerados como pecadores y por lo tanto no podrán ser buenos, esperando su castigo de Dios. El que deja de adorar al Dios, adora al Diablo (supaya) en las wak'as<sup>14</sup>. Para los aymara-quechuas entender la otra vida que es inmortal no tendrá mucho sentido puesto que sus muertos no estarán lejos de su habitat sino junto a ellos. Físicamente sus cuerpos se guardaban en los nichos construidos en forma de torres (funerarias o chullpas) y hasta entonces no acostumbraban sepultar debajo de la tierra, es decir en la manghapacha. De manera que los elementos cristianos no entraban en la mentalidad indígena puesto que estaban sustentados por sus deidades ancestrales. De ahí por qué se empleaba el Apudios como Dios cristiano de los aymara-quechuas.

Catecismo y exposición de la Doctrina Cristiana en treinta y un sermones... (Lima, 1583), 7.

En conclusión, podemos decir que el proceso de evangelización, entre la extirpación y la adopción de los elementos de la cosmovición andina, fue un enredo para los aymara-quechua sin poder ser cristianos de verdad sino mantener su religiosidad ancestral basada en sus divinidades tutelares: Pachamama y Apu o Achachila.



## **BIBLIOGRAFÍA**

## AMBROSSETTI, Juan B.

1976

Supersticiones y leyendas. Ediciones Siglo Veinte. Buenos Aires.

#### ANELLO OLIVA, Giovanni

1998

Historia del reino y provincia del Perú y vidas de los varones indignes de la compañía de Jesús. Edición, prólogo y notas de Carlos M. Galvez Pela. Pontificia Universidad Católica del Perú. Lima

## ARRIAGA, Pablo Joseph de

1999

La extirpación de idolatría en el Piru [1621]. Centro de Estudios Regionales Andinos "Bartolomé de Las Casas". Cusco.

#### BERTONIO. Ludovico

1984

Vocabulario de la lengua aymara [1612)]. CERES, IFEA. MUSEF. Cochabamba.

#### CATECISMO

1583

Catecismo y exposición de la Doctrina Cristiana en treinta y un sermones para enseñar a los indios y predicar el Evangelio a los Infieles, conforme a lo dispuesto en el Concilio de Lima celebrado el año 1583.

## CHOQUE CANQUI, Roberto

1994

"Una iglesia de los Guarachi en Jesús de Machaqa (Pacajes-La Paz)". En: Ramos, Gabriela, comp. La venida del Reyno. Religión, evangelización y cultura en América. Siglos XVI-XX. Centro Bartolomé de Las Casas. Cusco; pp. 135-149. 1997

"Cacicazgo Aymara de Pakaxa". En: Estudios Bolivianos 4. Historia. Instituto de Estudios Bolivianos. Facultad de Humanidades y Ciencias de la Educación, UMSA. La Paz; pp. 5-75.

#### DE LA VEGA, Inca Garcilaso

1967

Los Comentarios Reales de los Incas. Tomo I. Ediciones de Cultura Popular. Lima.

#### DURAN, Juan Guillermo

1982

El catecismo del III concilio provincial de Lima y sus complementos pastorales (1584-1585). Editorial "El Derecho". Buenos Aires

#### ESCOBARI de QUEREJAZU, Laura

2000

"La educación de hijos de caciques s.XVII". En: Historia y Cultura. Sociedad Boliviana de Historia. Talleres de Artes Gráficas Editorial "Garza Azul". La Paz.

## ESTERMANN, Josef

1998

Filosofía Andina. Estudio intercultural de la sabiduría autóctona andina. Abya-Yala. Quito.

# GISBERT, Teresa

1980

Iconografía y Mitos Indígenas en el Arte. Gisbert y Cia. S. A. Libreros Editores. La Paz.

1999

El Paraiso de los Pájaros Parlantes. La imagen del otro de la cultura andina. Plural UNSLP, La Paz.

# HARRIS, Olivia y BOUYSSE-CASSAGNE, THERESE

1988

"Pacha: en torno al pensamiento aymara". En: Xavier Albó. Raíces de América. El mundo aymara. Alianza Editorial. Madrid; pp. 217-281.

## HUANCA L., Tomás

1989

El yatiri en la comunidad aymara. Ediciones CADA. La Paz.

#### FIRESTONE, Homer L.

1988

Pachamama en la cultura andina. Los Amigos del Libro. La

## LLANQUE CH., Domingo

1986

"Producción alimentaria y ritos agrícolas entre los aymaras". En: Alimentación en la región Sur Andina. Universidad Nacional del Altiplano. Instituto de Investigaciones para el Desarrollo Social del Altiplano (IIDSA). Puno; pp. 45-74.

## MARTINEZ CERECEDA, José L.

1995

Autoridades en los Andes, los atributos del Señor. Pontificia Universidad Católica del Perú. Lima.

## MESA, José de y GISBERT, Teresa

1978

Monumentos de Bolivia. Gisbert y Cía. La Paz.

#### Radio San Gabriel

1993

Transcripción del Vocabulario de la Lengua Aymara del Ludovico Bertonio 1612. Biblioteca del Pueblo Aymara. La Paz.

## RAMOS GAVILAN, Alonso

1976

Historia de Nuestra Señora de Copacabana. Academia Boliviana de Historia. La Paz.

## RICARDO PRIMERO, Antonio (impresor).

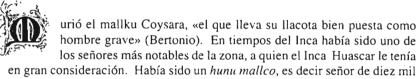
1584

Doctrina Christiana y Catecismo para instrucción de los Indios y de las demás personas que han de ser enseñadas en nuestra Sancta Fe con un confesionario y otras cosas necesarias para los que doctrinan. Compuesto por autoridad del Concilio Provincial que se celebró en la ciudad de los Rwywa el año 1583. Y por la misma traduzido en las dos lenguas generales, de este Reyno, Quichua y Aymara. Ciudad de los Reyes.



# DE GUERREROS A EVANGELIZADORES: LA ÉLITE INDÍGENA DE POTOSÍ EN LA COLONIA TEMPRANA

XIMENA MEDINACELI



indios de guerra a quien el inca le otorgó varios privilegios: llevar trajes con hilos de oro y plata, el derecho de andar en litera y usar quitasol de plumería, beber en cocos de plata, tener indios de servicio y tierras personales<sup>1</sup>.

Coysara representa el primer eslabón de la cadena entre dos tiempos históricos, dos visiones de mundo, cadena que se prolongará por varias generaciones. Primero acompañó a Diego de Almagro en una expedición que duró dos años hasta Chile llevando un contingente de hombres, de llamas y vituallas. Pero también fue el jefe guerrero de los Charcas que comandó la resistencia contra la invasión española haciendo «junta» con los caciques de la región y marchó hasta Cochabamba para participar en la resistencia al ingreso de los Pizarro. Luego de que su ejército sufriera muchas bajas tomó la decisión de rendirse saliendo al Tambo de Auquimarca en los valles del Norte de Potosí. Bajo su influencia los otros señores étnicos también lo hicieron. Reveló, a Hernando

Este trabajo está basado principalmente en una lectura particular del Memorial de Charcas 1584-1599. En conjunto el memorial consta de tres partes, dos de ellas son la probanza de don Fernando, la una llevada a cabo con testigos en La Plata y la otra en Potosí y una tercera, la de don Juan, hijo de Fernando que tuvo lugar 15 años más tarde.

Todas las comillas, a no ser que se indique lo contrario, corresponden a fraces textuales del Memorial de Charcas.

y Gonzalo Pizarro, juntamente con Moroco capitán de los Qhara Qhara, la existencia de las riquísimas minas de Porco que se encontraban en el territorio Qhara Qhara. Para los señores étnicos se trataba ahora de sobrevivir en las nuevas condiciones de la mejor manera posible. Cuando Manco Inca que comandaba la resistencia en Vilcabamba cerca del Cuzco en la década de 1570. Se enteró que Coysara se había rendido, anunció que lo mandaría a matar por lo que Coysara tuvo que esconderse. Todavía en tiempos de los españoles el testigo Martín de Lora dijo que lo vio en andas y con quitasol como a señor de gran dignidad. Coysara no fue bautizado.

El siguiente eslabón de la cadena es Ayaviri. «El que posee la vara»<sup>4</sup>. En la probanza de méritos que su hijo envió al rey de España, Ayaviri fue presentado como el señor heredero al mando de los Charcas. Sirvió a la Corona en toda la etapa de las Guerras Civiles y también acudió en el campo español contra los indios de guerra (probablemente contra los chiriguanos). Como poderoso señor que era, dijo que tenía muchos indios y caciques bajo su mando. Según los testigos era «en su trato y comunicación muy ladino» y «esperto en negocios de justicia» y en la pesquisa que hicieron sobre el trato que daban los caciques y quipucamayos a los indios, salió favorecido por el buen trato que él les había dado

Aunque por otro lado se sabe que castigó a sus indios de manera muy severa, como lo hizo con los de Paria que, cuando era gobernador Polo de Ondegardo, intentaron revelarse. También se sabe que había castigado a otros indios que se habían levantado matando a un español. El general de campo Pedro de Cuellar relata que vio cómo llevaban a Ayaviri en andas y con quitasol de plumería y en hombros de los indios, que lo llevaban con mucha veneración. Ayaviri fue también un símbolo, su nombre se convertirá en el apellido de la familia. Lo bautizaron como Alonso Ayaviri y dicen fue buen cristiano.

Documentación paralela al Memorial de Charcas, nos informa que el proceso de inserción en la sociedad colonial fue complejo. Alonso se quejó en un

<sup>3</sup> Los Qhara Qhara son una federación de señoríos ubicados en el Norte de Potosí. En su territorio se encontraba la ciudad de Potosi.

<sup>4</sup> Xavier Albó me sugirió la siguiente traducción: Aya-radical que significa llevar algo largo. Wi - nominalizador que transforma aya, Iri - hace verbo, nuevamente "el que..." En resumen Ayaviri podría hacer referencia a las autoridades que llevan una vara.

documento de que los españoles no lo respetaban y en una ocasión lo lanzaron al suelo junto con paja encendida a causa de no haber reunido suficientes indios para alguna empresa de los españoles.

El hijo de Alonso Ayaviri se llamó Fernando. Don Fernando aprendió de niño la función de mandar junto a su padre y siendo ya joven fue entregado a los padres jesuitas para que lo eduquen. ¿Ouién convenció a Don Alonso para que su hijo Fernando fuera educado por los jesuitas en Potosí? Podemos suponer incluso consultas familiares para decidir este tipo de acciones, o tal vez cierta presión de parte de los curas. Lo cierto es que Fernando Ayaviri eleva ante el Rey un memorial en 1583 donde muestra muchas de sus virtudes entre las que se cuenta el haber sido educado por los padres jesuitas por lo que «salió bien doctrinado y de muy buenas inclinaciones, vida y costumbres». En tiempo de su niñez se crió en la villa de Potosí en la casa del contador Diego de Ibarra, persona muy principal donde tuvo muy buena crianza y costumbres y cuando fue algo mayor pasó a ser doctrinado y educado por el canónigo Cuellar de Ocampo.

Fernando tomó también el apellido de su encomendero. Se llamó Fernando Ayaviri y Velasco. Vivió diez años en Potosí, el nuevo centro urbano, el nuevo *Taypi* colonial indígena. En atención a sus servicios a su Majestad - le había servido durante 15 años, dio 2000 pesos ensayados a la Corona - el virrey Toledo le permitió seguir usando el título de Cacique gobernador, siempre bajo el juego de la reciprocidad. Como su padre fue, no solamente un buen cristiano y temeroso de Dios, sino que se jactaba de «vivir en pulicia» y de haber tenido «mucho trato con españoles». Consigue que le confirmen su cargo, su salario y ordenan que los indios le obedezcan en todo lo que no fuera contrario a la fe católica.

En su calidad de autoridad indígena, «por se hábil y suficiente y de calidad», es decir descendiente de gente principal y de la parcialidad de hanansaya de los Charcas, elementos que hacían a una autoridad en términos de la cultura andina, lo eligieron por su capitán en tiempos del Virrey Martín Enríquez. Y por ser temeroso de Dios en términos de la cultura occidental - hizo todo lo posible para que los naturales «dejen sus creencias, costumbres y borracheras». Algunos testigos cuentan que don Fernando era muy celoso de la doctrina de los naturales y que lo vieron algunos días domingos ayudando a los padres

teatinos a recoger, con una cruz en la mano en alta a los indios para que escuchen los sermones. Para ello los días de fiesta hacía juntar a los indios de las 14 parroquias de Potosí congregándolos en el monasterio de los jesuitas para que sean doctrinados por los sacerdotes de esa orden. Y andaba en las rancherías evitando borracheras y sus *taquies*. Probablemente era uno de los pocos a los que se autorizó tomar el santísimo sacramento (comulgar) pues no se le veía en ninguna borrachera y no «comía» coca. En su labor evangelizadora, ayudó a descubrir muchas *huacas* y dio el ejemplo para que otros caciques se «trasquilen sus coletas que como indios llevaban» empezando poco a poco a vivir en policía. Además, no era hijo bastardo, mostrando una total adhesión a los requerimientos del conquistador. Resalta también un elemento que probablemente funcionaba entre ambos campos culturales: daba buen trato a los naturales, no sólo a los de su provincia sino también a los «collasuyus», es decir a los del sector del lago Titicaca; de él dicen los testigos que fue buen cristiano

Don Fernando fue un personaje de primer orden. No solamente se comportaba como un españolado en Potosí, sino que tenía una casa importante a la usanza española en su lugar de origen, Sacaca. El rector de los jesuitas, Diego Torres Rubio, como su testigo, declaró que en 1591, cuando prestó su celda para que se alojara el presidente de la Audiencia de Charcas, don Fernando fue llamado, y allí ante la solicitud de un préstamo a la Corona, éste le regaló a la Audiencia 2.000 pesos ensayados. También dicen los testigos que Fray Domingo de Santo Tomas lo quería mucho y que cuando el virrey Toledo fue a Potosí se informó de su calidad y entendimiento y fue muy bien servido por él, tanto que tomó su parecer en cuestiones del gobierno de los indios. Murió alrededor de 1597, «y aun después de muerto se ha visto bien ... que dejo en su testamento capellanías, obras pías y sacrificios y otras limosnas que aun a muchos españoles muy ricos ha hecho ventaja».

El último eslabón en esta cadena de transición hacia un sistema colonial andino<sup>5</sup>, es Juan, hijo de don Fernando, quien dejó de lado el apellido del encomendero utilizando un apellido compuesto por dos palabras en aymara: Ayaviri Coysara.

<sup>5</sup> Tomamos la frase del título del libro de C.S. Assadourian «Transiciones hacia el sistema colonial andino» 1994.

Sonoro, como los apellidos que llevaba la nobleza europea, pero también como utilizaba la nobleza cuzqueña<sup>6</sup>.

Se presenta en el Memorial como hijo legítimo de Fernando Ayaviri y María Coocama. Su madre aún vivía en 1598 pero nunca había sido vista en Potosí, ella se quedó a vivir en el pueblo de Sacaca. Ambos padres eran descendientes de nobles indígenas de la zona, su nobleza era heredada y debía continuar.

Fernando complementa el memorial al Rey 15 años después que su padre, en 1599, cuando tenía 26 años. Dice Juan que fue hijo único y nadie más que él heredaría el cargo, el rango y la riqueza. Como su padre, fue educado por los curas durante mucho tiempo, y como alumno aventajado recitaba oraciones públicamente. Tendría unos 16 años cuando fue entregado a los padres jesuitas en Potosí. Dadas las fechas es posible que hubiera conocido a Blas Valera y a Ludovico Bertonio, e incluso presenta como testigo al jesuita Diego Torres Rubio antiguo rector de los jesuitas y autor de un vocabulario quechua; es decir que vivió entre ellos en la época más fructífera y creativa de su propuesta misionera en las tierras altas.

Al mismo tiempo aprendió junto a su padre, con quien fue visto haciendo las diligencias de su cargo como reunir miles de indios para la doctrina. Su padre mandaba a su maestro, el sacerdote Juan Delgado, cartas «muy regaladas» para que cuide y eduque a su hijo.

Sus competencias sociales eran las de un encomendero, es decir de los más altos niveles de la sociedad colonial hispana. Leía, escribía, sabía latín y no solamente «vivía en policía» y vestía hábito español sino que andaba a caballo tenía varios sirvientes y esclavos, teniendo en su mesa diariamente diez o doce soldados que comían en vajilla de plata. Gastó en su persona más de 15.000 ducados tratando a su persona muy honradamente usando ropas

Si una diferencia se puede anotar entre los nombres en el área aymara y la quechua, es que la primera utilizó nombres simples: Condori, Choque, Willca, mientras que entre los quechuas los nombres prestigiosos solían ser compuesto: Guaman Poma, Tito Cusi. En ejemplos coloniales encontramos incluso algunos mucho más elaborados como el famoso Juan Santa Cruz Pachakuti Yamqui Sallcamayhua, cronista indio de los Canas y Canchis al norte del lago Titicaca. (Medinaceli ined. 1996).

costosas. Juan pide que los testigos confirmen que llevaba su persona «muy adornada como la truje con vestidos costosos de español para ser respetado y temido, para que con mas llaneza y temor los indios y caciques que acudían a las ... minas con mas presteza acudiesen a las dichas minas». Dice en su probanza que de manera paralela a su educación con los curas su padre le hizo enseñar «ejercicios virtuosos» como tañer, danzar y jugar a las armas y a la caña, cosas que acostumbran ejercitar los hijos de los caballeros.

Al momento de mandar el memorial tenía 26 años, era «muy agestado y de buena estatura, lustroso y no hacía (hace) diferencia en trato, aspecto, ni habla a los españoles políticos y cortesanos» y sólo se diferenciaba de ellos por el "color de rostro moreno". Era también buen cristiano y procuraba la doctrina de los indios.

En el memorial pidió al Rey seis cosas: que se le otorguen más indios para que estén bajo su mando, el título de Cacique principal y un salario de 300 pesos, una cédula que le permita usar escudo de armas a él y a sus descendientes, el cargo de Alcalde Mayor de naturales, que se le permita usar el hábito de Santiago y administrar los bienes de comunidad de Chayanta, antigua mitad del señorío de los Charcas sobre la que perdió jurisdicción.

Su deseo era afianzarse como elite indígena a nivel local y en esta perspectiva el papel que jugaba el ser cristiano era central. Además sus aspiraciones parecen coincidir de manera plena con la de la evangelización del siglo XVI donde la elite indígena estaba llamada a cumplir un rol evangelizador al mismo tiempo que de liderazgo político. El rol de las autoridades indígenas en cuanto al proceso de evangelización fue central. Las autoridades debían ser el ejemplo, aprovechando su gran ascendencia sobre la población indígena y la «calidad de personas superiores» como eran consideradas. Así fue concebido su rol por el sistema colonial y ellos lo asumieron también de la misma manera ya que implicaba un reconocimiento a su calidad de señores étnicos descendientes de los antepasados fundadores de sus ayllus.

La historia personal de Juan Ayaviri Coysara es singular. En 1614, cuando tenía 42 años, era el cacique gobernador de las tres parcialidades de Sacaca. Es decir que era la autoridad máxima de esta fracción del antiguo señorío Charca. A pesar de que en términos de la cultura andina una autoridad precisaba

contar con una pareja para estar completa, Juan estaba oficialmente soltero y ningún hijo suyo se registra en la revisita de 1614. Un dato aislado del memorial indica que podría haber quedado viudo cuando suplió a su padre como Capitán y Alcalde Mayor, cuando tendría unos 23 años. Algunos documentos posteriores mencionan a una hija suya, Teresa Ayaviri, quien por ser mujer quebró la cadena de sucesión ya que en términos de la cultura occidental la transmisión del poder debía darse «por linea recta de varón».

Se trata, como se puede apreciar muy nítidamente, de una lectura de la evangelización, no desde la conquista espiritual - o relativizando un poco - no solamente desde la conquista espiritual sino de la necesidad política. «Será cuestión entonces de cómo los sermones fueron escuchados» (Villena en este mismo libro) y al parecer éstos fueron escuchados en varios planos. Primero como un conjunto de cambios culturales dirigidos a un fin político: afianzar el poder de la élite indígena. Entre estos cambios culturales, que no son una transformación abrupta sino de alguna manera transiciones, resaltamos cuatro aspectos: una lectura de la historia, y esto implica una cierta percepción de los ciclos temporales. Segundo como una traducción cultural donde los valores y los símbolos se muestran, se esconden o se modifican según los nuevos parámetros. Tercero, como un uso del lenguaje escrito sin la pérdida del texto visual. Finalmente, cuarto, como una visión de sí mismos como élite indígena; esto quiere decir con mucho poder en vías de extinción.

Estos señores étnicos son, pues, un ejemplo de la vigencia de una élite indígena andina en tiempos coloniales, en este caso una élite local ubicada en el Norte de Potosí que provenía de una tradición aymara, y no de la cuzqueña, que es sobre la que más se ha trabajado. Se trata de un sector privilegiado de la sociedad indígena que todavía hasta las primeras décadas del siglo XVII luchaba por mantener este lugar en la sociedad colonial.

# Una propuesta de lectura del proceso evangelizador

Ha sido corriente en la literatura de las últimas décadas preguntarse cuál fue el universo mental con que los europeos vieron y tradujeron en sus crónicas a la llamada cultura andina, pero nos hemos preguntado menos cuál fue el universo

mental con que los indígenas vieron y tradujeron a la cultura europea. En este caso no me voy a detener a analizar el «universo mental» aymara, sino simplemente preguntaré cómo fueron escuchados los sermones en el siglo XVI por una élite indígena como los Ayaviri-Coysara. Para conseguir este propósito he realizado una lectura del Memorial de Charcas, que es un amplio documento de probanza de méritos que don Fernando y don Juan Ayaviri elevan ante el Rey. Esta lectura buscó elementos de la evangelización presentes en este documento.

Una de las hipótesis de este trabajo es que evangelización en el siglo XVI era un concepto mucho más amplio de lo que entendemos hoy. La comprendieron tanto evangelizadores como evangelizados, como un conjunto de conocimientos, gestos y costumbres tanto religiosas como no religiosas (Gutiérrez). La pudieron entender, también al estilo jesuita como un proyecto político.

Es de primera importancia hablar de Potosí. La Villa Imperial en el siglo XVI no solamente era una ciudad enorme, la más poblada de América, sino que los indios la habían convertido en el nuevo Taypi, en el nuevo centro político y tal vez también ritual del mundo indígena colonial. Ya Therese Bouysse en su trabajo sobre la identidad aymara intuyó esto cuando analizaba las categorías espaciales de urco, uma y taypi. En Potosí confluyeron miles de indígenas de todo el virreinato del Perú aunque sea temporalmente y allí vivieron de manera permanente - o casi, tomando en cuenta el sistema de doble residencia andino - las principales autoridades indígenas. Allí también se instalaron los curas y frailes de todas las órdenes y se fundó un colegio para hijos de caciques manejado por los jesuitas. En Potosí vivieron una etapa de su vida el padre Bertonio, Blas Valera y otros personajes de primera línea en la historia colonial; incluso se quedó un tiempo el virrey Toledo. En síntesis, en Potosí se construía la nueva sociedad indígena colonial y su influencia retornaba con los miles de mitayos y sus familias a las áreas más escondidas del virreinato.

## Cómo escucharon los sermones los señores étnicos

Lo más importante de este periodo de transición a un sistema colonial andino (Assadourian 1994), es que, por lo menos de la manera como aparece en el

memorial, la evangelización fue escuchada como un conjunto de cambios culturales. Como bien sostienen algunos autores (Gutiérrez) evangelizar en el siglo XVI era algo más que una búsqueda de cambios espirituales, implicaba cambios en la vida cotidiana, en los gestos, en las costumbres y también podía implicar una propuesta política. Esta última, se dice, particularmente impulsada por los jesuitas a quienes se atribuye la creación de la idea de un «nacionalismo indio» (Urbano).

Los sermones enfatizan en la religiosidad andina para rechazarla, pero además la descomponen en fragmentos donde ciertos elementos pasan a ser parte de la idolatría y otros de la vida cotidiana. Estas «otras» formas, más cotidianas, que en el sistema prehispánico formaban parte de un todo se iban desagregando. Lo ritual, lo espiritual, el más allá, los antepasados, la muerte, los ciclos de vida, el matrimonio, el bautizo, la cura de enfermedades, ... pasaron a ser sospechosos. Mientras que la historia, el poder, la escritura (el tejido), los viajes, la actividad económica, ... que bien pudieron ser también religiosos estaban al otro lado de la línea, estaban tolerados.

Pero la línea probablemente no estaba tan claramente delimitada. Por una parte los sermones insisten en lo peligroso que puede ser el saber de los viejos indios mientras que por otra en el memorial de Charcas, son parte del mismo poder los vecinos, los encomenderos, los que vieron los sucesos pasados tanto como los curas. Los testigos elegidos en las probanzas de los Ayaviri son vecinos y conquistadores, un encomendero, un «inga del Cuzco» residente en La Plata, otro notable vecino de la villa de Oropesa (luego Cochabamba), así como un indio Yampara que estuvo en la resistencia frente a los españoles y funcionarios de la real Audiencia. La mayoría de ellos eran viejos.

La probanza de Fernando tiene una segunda parte que se llevó a cabo en Potosí, mientras la primera lo fue en La Plata. En Potosí los testigos cambian. Se trata en este segundo caso de tres tipos de testigos: primero los curas y presbíteros, por otra vecinos españoles y por último los caciques y principales. Entre estos últimos resalta el hecho de que prácticamente todos pertenecen al antiguo señorío de Paria (Son de Sipe Sipe, Tapacarí y Paria). Estos detalles nos hablan de que los testigos han sido cuidadosamente elegidos y del lugar que juegan los representantes de la iglesia en los fines políticos de la élite indígena.

## Escuchar los sermones como una propuesta política

En el memorial se hace evidente que los caciques despojaron a sus relatos históricos y a ciertos aspectos de su cultura y de su vida política, de cualquier elemento que pudiera ser sospechoso de idolatría. Es difícil evaluar, sin embargo, cuánto tiene esto únicamente de forma y que en el fondo se estaba haciendo simplemente una simulación. Seguramente esta fue una sospecha que estuvo presente en todo el periodo colonial y aún republicano. Seguramente es la pregunta que se hacen todavía algunos hoy en día. ¿Hasta qué punto fueron transformadas las creencias religiosas nativas? Hay muchas vías de respuesta que no pretendo ensayar en este trabajo, lo que me interesa es más bien establecer algunos de los cambios ocurridos en este primer momento cuando se inicia la creación de una tradición y las características que éstos tuvieron.

La evangelización, escuchada por la élite indígena, implicó la posibilidad de una propuesta política donde los privilegios de la élite indígena no se perdían sino que incluso se justificaban. Los señores étnicos, tanto aymaras como quechuas e incluso nahuas, como mostró Grusinski para México, apostaron a ser cristianos como una forma de mantener su antiguo poder.

# Una lectura del tiempo y la historia

« (Digan) ... si saben que antes y en tiempo del Ynga los antepasados y predecesores del dicho don Fernando Ayaviri fueron señores de vasallos y caciques de las dichas parcialidades de Sacaca y pueblo de Collaoma y Chayanta, Moscarí y Vitoria, los quales no reconocieron superior ni mucho menos sucedieron en el dicho cacicazgo por título y nombramiento de S. M. Sino por sucesión legítima y línea recta como dicho es y asimismo fueron señores de duo y en el tiempo y antes del ynga y después acá que hera las insinias de los cavalleros y como tales fueron avidos y respetados, contribuidos, libres de tributo ni servidumbre mas que a el exercicio de las guerras ni compelidos a oficios ni cargos. Digan.

Yten si saben que antes del dicho ynga heran y gozaban de las dichas libertades hasta Copacatiaraca su predecesor que fue el que dio la obediencia a el ynga el

qual le confirmó lo que antes tenía que fue por el ynga Ynga Yupanqui el que conquistó la dicha provincia de los Charcas y las demás provincias deste reyño. Digan.

Yten si saben quel dicho capitán tuvo un hijo Coocoho el qual sucedió en el estado, que fue en el tiempo del ynga Topa Ynga Yupanqui y Guayna Capa su hijo, el qual es abuelo de don Alonso Ayaviri y visabuelo de don Fernando Ayaviri hera señor principal de toda la nación de los Charcas por la linea recta señor de diel mil vasallos del repartimiento de Chayanta y de los repartimientos de Cochabamba y del repartimiento de Sacaca y pueblo de Collaoma y como a tal los yngas de Topa Ynga Yupanqui y Huayna Capac su hijo le guardavan las honras y preminencias que suelen guardar a los tales por su calidad y señorío y nobleza y fue respetado de todos los indios de la nación de los charcas: asimismo fue señor de lampa ques a manera de litera y traia quitasol de plumerias y adonde quiera que yba el dicho Coocoho le llevaban cien indios con la dicha litera y langa en las quales no caminavan si no heran los semexantes señorese los quales dichos yngas le dieron asimismo ynsinias de cavallero, dos camisetas la una de chapería de oro y la otra chapería de plata y mucha ropa fina de cunbe y cocos de plata y oro y tenía más de cinquenta indios de servicios personales e indias ansí para el seravicio de su casa como para las labranzas de sus chacaras y sementereas y guarda de ganados y otras cosas y ansi como tal los dichos yngas cada uno en su tiempo le ocupavan en capitanias y conquistas allende del gobierno que tenía por le venir el dicho cacicazgo por justo y derechos títulos de línea recta de huno Maico que quiere decir señor de Sava (salba) en los reynos de España. Digan.

«Si saben que después de aver governado muchos tiempo el dicho Coocoho, visabuelo del dicho don Fernando Ayaviri ... sucedió como su heredero universal, Cuysara, su hijo, abuelo del dicho don Fernando Ayaviri el qual antes y después de fallecido Guaina Capa cuando sucedió en el gobierno Gualcar Ynga en compañía de los dichos yngas como persona tan calificada y señor de diez mil indios de guerra ... y el dicho Gualcar Ynga hacía mucha confianza de su persona y le encargava negocios de mucha calidad como hera enbialle a cosas de gobierno, conquistas, castigos y rebeliones de provincias y andava como el dicho Cohoco su padre en la misma lanpa y traía quitasol de plumería la qual joya el ynga no da a todos sino a personas de calidad y autoridad .. y le daban presentes de camisetas y mantas de lo rico que hacian para su

mesmo vestir, cocos, manillas de oro y plata y gargantillas y otras cosas de mucha estimación...

"Yten si saben que el tiempo que estava governando el dicho Cuysara y por horden del dicho Gualcar Ynga entraron los españoles en este reyno ... Hernando Pizarro y Gonzalo Pizarro subieron gente a esta provincia para cuya resitencia hicieron consulta y junta general ... (la lista de todos los señores étnicos que estuvieron en la resistencia)".

"Por el tiempo en que estava gobernando el dicho Cuisara en acompañamiento y por horden del dicho Guascar Ingá entraron los españoles en este reyno ... Hernando Pizarro y Gonzalo Pizarro subieron con gente a esta provincia para cuia resistencia hizieron junta general y se hallaron en el valle de Cochabamba en la dicha resistencia ... de los Quillacas Guarache, ... de los Carangas Chuqui Chanki ... de los Caracaras, Moroco, de los Soras, Harasia y Guaita ... de los Chichas Corutari, de los Chuuis e Yamparas Jaraxuri y de los mitmas de Pocona don Fernando Turumaya y otros muchos desta provincia".

El primero que dio la obediencia fue el dicho Cuysara, le llevaron con el Adelantado don Diego de Almagro y Pedro de Valdivia.

Son cuatro generacionas que don Fernando recuerda hacia atrás Copacatiaraca, Coocoho, Cuysara, y Ayaviri. Según Zuidema, siguiendo a Bocanegra un ayllu o panaca, presenta a un solo progenitor masculino es decir un grupo con ascendencia común: «el grupo de unidad de hermanos con sus hermanas descendientes de un antepasado masculino en una línea masculina de hombres y línea femenina de mujeres por cuatro generaciones» (Zuidema: 78-79). Eventualmente también podría incluir un quinto grado, que en el memorial también aparece cuando se menciona que todos los charcas son «chusma de Haracha». El ego y toda la serie de antepasados conforman una cadena donde los hechos y logros de los antepasados se perciben como parte del presente. Y era seguramente un tiempo cíclico.

Estos antepasados nobles están inscritos en tres grupos de edades muy claramente delimitados. El tiempo pre-inca con Haracha; un pasado difuso, sin hechos concretos y con menor incidencia sobre el presente a no ser con la poderosa función de marcar la existencia de los Charcas como grupo y con señorío por sí mismos bajo ningún poder externo.

El segundo período está bajo el dominio Inca y comienza con el mallku Copacatiaraca, tiempo en el que ocurren una serie de sucesos que lo marcan. Las referencias temporales no son años abstractos sino nombres de los Incas reinantes. Allí figuran Inca Yupanqui, Tupac Yupanqui, Huayna Capac y Huascar Inca

El tercer periodo está bajo el dominio español y se inicia con Cuysara. Las referencias temporales son los ingresos de Almagro y Pizarro.

Pero los antepasados, que en el memorial aparecen como referencias temporales fueron en el pasado objeto de veneración y esto lo han establecido muy bien los conquistadores de modo que en el sermonario se insiste en que los antepasados son solamente eso, personas de carne y hueso que han pasado por este mundo.

"¿Más qué os diré de los que entonces llaman hechizeros, se encomiendan a las Guacas, se confiesan con los Ichuris, ofrecen cuyes, y hacen otros engaños de sus antepasados?" (Sermón XVII).

En el texto del memorial toda referencia religiosa fue cuidadosamente eliminada, jugando las reglas del nuevo juego colonial. Están evangelizados. Aun así del modo como se los cita en el memorial, pueden ser recordados sin ser acusados de idolatría aunque queda pendiente la pregunta de ¿cuánto se despojó a la memoria de su sentido religioso?

Si bien en todo este relato hay - en términos andinos - elementos religiosos, como la relación mágica con los antepasados. En términos de la cultura occidental son simplemente referencias a la historia. Se evidencia un tratamiento muy cuidadoso de los datos para no ser tachados de idólatras. En el paso del quipu a la palabra escrita se puede hacer una traducción cultural sin sobresaltos. Están evangelizados.

# Escuchar los sermones como una lectura de la historia o parte I de la propuesta política

Uno de los aspectos que es notable en el Memorial es una particular lectura de la historia que hacen los Ayaviri Coysara. Se preguntarán qué de evangelización tiene un asunto de esta naturaleza. El punto es que los antepasados, que en el memorial aparecen como referencias temporales fueron en el pasado prehispánico objeto de veneración. Esta diferencia fue muy bien establecida por los evangelizadores. Hay entonces un conflicto implícito entre dos maneras de ver la historia, una como parte de un tiempo sagrado y otra simplemente histórico. En el sermonario se insiste frecuentemente en no venerar a los antepasados y consecuentes con este principio en el texto del memorial eliminan cuidadosamente toda referencia religiosa relacionada con ellos , jugando las reglas del nuevo juego colonial. Se quiere poner en evidencia que están evangelizados aunque la magia del tiempo no se elimina del todo, se elige, por ejemplo, el mes de febrero para presentar el memorial, el mismo tiempo que se elegiría un siglo más tarde para los levantamientos rebeldes (Arze Silvia 1991), el tiempo cuando las fuerzas de la naturaleza están abiertas.

Pero es más, es posible detectar con bastante precisión los cambios. Hasta 1583, cuando Don Fernando elabora su probanza, la memoria histórica que presenta es notablemente «andina». Entre el pasado y el presente fluye el tiempo, en una percepción cíclica del mismo, del abuelo al padre, del padre al hijo y de él al bisabuelo en un constante ir y retorno. Parece ser una visión de sí mismos en un tiempo profano y sagrado al mismo tiempo. En cambio se puede ya detectar una ruptura en la siguiente generación. Don Juan Ayaviri a fines del siglo XVI, en 1599 que es cuando le toca presentar su probanza, narra la historia de una manera más lineal. El tiempo cíclico que prevalece en la mirada andina se tiene que acomodar al tiempo lineal y cristiano, con un inicio en la creación y con un fin universal en el juicio final.

# La lógica del quipu y la reciprocidad, parte II de la propuesta política

Aunque todavía se discute la capacidad de un *quipu* para expresar ideas abstractas, hay muchos datos de los cronistas que confirman que hubo muchas clases de quipus. Los más famosos son los contables sin embargo hay muchas

referencias de quipus que registraban leyes, rituales, y también acontecimientos históricos. Aquellos que cada Inca reinante mandó a registrar.

Según John Murra, aunque hubo muchas escuelas de *quipucamayos* y no todos podían leer cualquier *quipu*, hubo una lógica en el registro que era común a todos. De este modo nos muestra en su artículo sobre las «etnocategorías de un quipu estatal» cuál fue la clasificación cultural de los objetos que aparecían de forma secuencial en el *quipu* de los señores de Jauja. Descubrió que uno de los principios que funcionaba para su uso (registro y lectura) era el de la repetición de ciertas fórmulas basada normalmente en jerarquías. De este modo primero se anotaron a los hombres, luego a las mujeres, después a las llamas en un orden lógico y jerárquico. Basado en este principio Marti Parssinen propone que también los relatos históricos de algunos cronistas que tuvieron como informantes a indios viejos se pudieron basar en *quipus*.

Aquí propongo que parte de la información que trae el Memorial de Charcas se basó en un *quipu* de tipo histórico que guardaban las familias de los mallkus. En este sentido el Memorial se presenta como una bisagra entre dos modos de ver el mundo, mejor de leer el mundo. Esta información se refiere a los datos de la historia local tanto prehispánica como de las primeras décadas de la Colonia.

Cuál fue la secuencia del relato histórico que presentó don Fernando Ayaviri en 1584 (coincidentemente en el tiempo que se llevaba a cabo el tercer concilio limense):

- La historia está dividida en partes muy claras, en periodos que están señalados por cada uno de sus antepasados, por el nombre de un señor étnico de los Charcas.
- 2) El lugar, el espacio físico, ya sea el área que cubría el señorío o donde ocurrieron los sucesos.
- 3) La autoridad a la que fueron sometidos hace las veces de referencia externa al señorío. En este caso el nombre del Inca.

De hecho, en relación a la probanza de los Colque Gerarachi, Espinoza Soriano sostiene que de Jesuita Anónimo (Blas Valera) indica que Colque Gararachi tenía quipus en su casa donde guardaba sus memorias de cosas pasadas.

- 4) La relación entre el señor étnico y el inca: le dio obediencia, le ayudó en nuevas conquistas, ...
- 5) La respuesta recíproca que reciben: el inca les confirma el mando que tenían, les da insignias de poder, les otorga más poder.

La cadena comienza con el siguiente antepasado. Es interesante que este relato no se cortó con la invasión europea y más bien se observa continuidad en la historia y en la lógica del relato. De esta manera la historia sigue siendo marcada por la autoridad indígena que gobernaba en ese momento, el lugar de los hechos, el nombre del conquistador o de los conquistadores y los servicios que prestaron a la Corona. En el momento en que se detecta un corte es en el último punto cuando la Corona española no devuelve en reciprocidad los servicios recibidos.

El sentido moral de la sociedad se rompe aun cuando la reciprocidad está no solamente aceptada sino reforzada por el nuevo sistema moral colonial. «En los sermones se encuentran numerosas referencias ...» "En el tercer mandamiento dice Dios: Santificarás mis fiestas y no hagas en ellas obra servil de trabajo. Cosa es muy cierta, hermanos, que algunos días en el año demos a Dios, pues el nos da todos los días y todo el tiempo" (Sermón XX). Dios murió por nosotros y nosotros que hacemos? ... Hay pues una incoherencia en el mensaje, una ruptura entre el mensaje y los hechos, pero al mismo tiempo una base sobre la cual elaborar los reclamos.

## De los símbolos de poder

Cuando los Ayaviri hacen sus peticiones a la Corona van enumerando una serie de objetos que son símbolos de su lugar privilegiado dentro de la sociedad incaica. Recibieron el honor de usar *duo*, lampa, camisetas con chapas de oro y plata, cocos de plata, indios e indias de servicios, mantas de lo rico, manillas de oro, gargantillas y otros signos más. Pero, además, su calidad de élite estaba marcada por ser guerreros del inca «y no ovejeros como fueron los quillacas», por ejemplo. Estos símbolos se otorgaron y se confirmaron con cada uno de los señores y con cada uno de los incas reinantes. Hacen al mismo tiempo un esfuerzo por traducir en términos de la nueva sociedad el significado de tales términos.

Casi cada uno de estos símbolos tuvo su equivalente en la sociedad colonial. Como se crió anteriormente, el uso de ricos tejidos fue cambiado por costosos trajes a la usanza europea. El memorial es explícito en la cantidad de ducados que gastaron tanto Fernando como Juan Ayaviri en vestirse de acuerdo a su alcurnia. El derecho que tenían de ser llevados en andas, que todavía usó Alonso Ayaviri, fue transferido al uso del caballo, al cual no tenían derecho el común de los indios. El uso de cocos de plata, por vajilla de plata. La posibilidad de contar con yanaconas de servicio personal se mantuvo pero ampliada con los esclavos negros. Pero lo más interesante, teniendo en cuenta nuestro tema, es que su lugar en la sociedad como guerreros se fue transformando. Cuysara, que no fue bautizado dio hombres de guerra a Diego de Almagro y presenta con orgullo el haber dado batalla a los propios españoles. Todavía su descendiente, Alonso Ayaviri cuando enumera sus servicios a la Corona recuerda que apaciguó varios levantamientos y dio guerreros para acudir a la lucha contra los chiriguanos. Pero con don Fernando y don Juan ya estos términos no tienen sentido. El ser guerreros del inca no tiene su correlato en la nueva sociedad colonial. Ahora el énfasis que ponen los caciques coloniales está en su calidad de evangelizador, cabalgando con la cruz en alto como un antiguo guerrero.

# Textos visuales ¿parte III de la propuesta política?

El otro asunto es el de los textos visuales que de manera tangencial hacen su aparición en el memorial. Se trata de la petición, de parte de los Ayaviri, de un escudo de armas a la Corona española. Los iconos de este escudo no pueden ser despojados de su sentido mágico dada la ambigüedad con que se leen las imágenes. Aquí encontramos un resquicio donde, aun entre las élites indígenas, el despojo ritual no es tan evidente y su calidad mágica todavía puede estar presente. Puede tratarse de la parte III de la propuesta política.

Entre las peticiones que hace Don Fernando y luego reclama insistentemente don Juan; está el mencionado escudo de armas que ... «las pueda poner sobre sus casas y en las demás partes y lugares donde las acostumbraban a poner las suyas los caballeros hijodalgos».

El escudo de armas hasta ahora no ha sido encontrado ni en archivos ni en la zona de Sacaca sin embargo ha sido reconstruido en un trabajo que intenta hacer una lectura del mismo (Arze y Medinaceli 1991). El escudo estaba compuesto por cuatro cuartos en fondos azul y verde.

«a la parte isquierda está una cabesa de un indio cortada por la mitad de la garganta y una mano quela tiene assidos los cavellos y está en campo verde, y de la garganta salpicadas gotas de sangres u en el otro que está abajo deste están sinco asientos de agedres blancos en campo asul y en el otro quadro de la mano derecha esta un pajaro de colores verde, amarillo y colorado ensendido y muchos rrayos a la redonda a manera dellamas, el qual esta en campo asul, y en el otro de abajo de este esta un leon en campo verde con pintas blancas y negras por el cuerpo mui pequeñas y la lengua de fuera y ensima del escudo esta un indio como Inga...» (ANB 1774 EC 135 f 87-88, en Arze y Medinaceli 1991).

Todas estas figuras podían ser parte de la heráldica europea, por tanto el Rey les permitió ostentar este escudo en sus casas o donde fuera necesario. Pero si hacemos una lectura desde la cultura andina se evidencia que cada uno de estos iconos tiene una fuerte carga histórica y mágica, pero además «cuando buscábamos la relación entre el contenido de las figuras encontramos que se podía pensar en dos ejes. El eje azul... que permitió pensar en la relación entre estabilidad (*tiyay*) y la destrucción (*pachakuti*) que llevados a un plano más concreto hablan de un orden social y la posibilidad siempre presente de un derrumbe de ese orden» (Arze y Medinaceli 1991: 71). Es decir implícitamente una propuesta política ligada a un mundo mágico - religioso.

En conjunto, ¿estamos hablando de mezcla, de superposiciones, de resemantizaciones? Estamos hablando, creo de un proceso donde ocurre de todo. Pero, en el caso concreto que presento y donde los protagonistas son parte de la élite indígena, lo que en esta etapa de «invención de la tradición» parece ocurrir de manera particular, es un despojo de ciertos elementos mágicos y rituales, en este caso - en otras palabras una profanación, un volverse profano el mundo religioso indígena. Será luego, con el retorno de miles de mitayos que han pasado por Potosí, que algunos aspectos, - tal vez aislados de la evangelización - realizarán también un viaje hacia una re-elaboración más popular, más rural y quizás mágica de los mismos.

Assadourian, Carlos Sempat

1994 Transiciones hacia el sistema Colonial Andino, IEP, colegio

de México, Lima-México.

Arze, Silvia

1991 "La Rebelión en los ayllus de la provincia colonial de Chayanta

(1777-1781)". En: Estado y Sociedad, Revista Boliviana de

Ciencias Sociales. FLACSO, La Paz.

Arze, Silvia y Medinaceli, Ximena

1991 Imágenes y presagios. El escudo de los Ayaviri, Mallkus

de Charcas, Hisbol, La Paz.

Arnold, Denise y Yapita Juan de Dios

1992 Hacia un orden andino de las cosas La Paz, Hisbol

Bertonio, Ludovico

[1612] 1984 Vocabulario de la lengua aymara CERES - MUSEF. La Paz.

Bustamante, J.A.

1985 Apuntes para una historia de la iglesia en Sakaka. Mimeo.

Karipuyo, Potosí - Bolivia.

Estenssoro, Juan Carlos

1986 Descubriendo los poderes de la palabra: Funciones de la prédica en la evangelización del Perú (siglos XVI - XVII)

Cuadernos para la historia de la evangelización en América

latina. Nº 2.

Falque, Emma

1986

Discurso de Francisco de Avila en honor de Bartolomé Lobo Guerrero Traducción del latín. Cuadernos para la historia de la evangelización en América latina. Nº 2.

Gruzinski, Serge

1986

Aculturación e individualización: modalidades e impacto de la confesión entre los indios nahuas de Mexico. Siglos XVI - XVIII. Cuadernos para la historia de la evangelización en América latina Nº ?

Gruzinski, Serge

1995

La colonización de lo imaginario Sociedades indígenas y occidentalización en el México español. Siglos XVI - XVIII Fondo de Cultura Económica. México.

Lockhart, James

1982

El mundo hispanoperuano 1532-1560, Fondo de Cultura económico. México.

Medinaceli, Ximena

2001

¿Nombres o apellidos? El sistema nominativo indígena es Sacaca, S. XVII. En prensa.

Meiklejohn, Norma

1988

La iglesia y los lupaqas durante la Colonia. Centro de estudios rurales andinos Bartolomé de Las Casas. Cuzco.

MEMORIAL DE CHARCAS 1584 - 1598. .

Transcrito por Margarita Suarez, Londres 1986, Inédito.

Medina, Miguel Angel

1986

El carisma de Domingo de Guzmán y la evangelización de América en el siglo XVI Cuadernos para la historia de la evangelización en América latina. Nº 2.

Millones, Luis, comp.

1990 El retorno de las Huacas. Estudios y documentos del siglo XVI, IEP, SPP Lima.

Murra, John

1975

"Las etno-categorías de un khipu estatal(1973)". En: Formaciones Económicas y nolíticas del mundo andino. I.E.P., Lima

Ocaña, Diego de

[1599] 1969

Un viaje fascinante por la América Hispana del siglo XVI Studium ediciones. Madrid

Pärssinen, Maetti

1992

Tawantinsoyu. The Inca State and Its Political Organization. SHS, Helsinki.

Ramos y Urbano comp.

1993

Catolicismo y Extirpación de Idolatrías. Siglos XVI -XVIII Centro Bartolomé de las Casas. Cuzco 1993.

Platt Tristan

1989

«Cultos milagrosos y chamanismo en el cristianismo surandino» en Iglesia, Religión y Sociedad en la Historia Latinoamericana. Szeged, Hungary.

Taylor Gerald

1987

Ritos y tradiciones de Huarochiri del siglo XVII. Estudio biográfico sobre Francisco de Avila IEP - IFEA Lima- Perú

Zuidema, Tom

1989

Reyes y Guerreros. Ensayos de Cultura Andina, Fomciencias, Lima.

# EL DISCRETO ENCANTO DE LA EUCARISTÍA

una experiencia ficcional con el «3er. Catecismo o Sermonario» del 3er. Concilio Limense (1584-1585)

#### MARCELO VILLENA ALVARADO

- 0. UNA SUSPENCIÓN NOVELESCA OF DISBELIEF
- 0.0. La fricción
- 0.1. De arte poética
- 1. COREOGRAFÍA Y DRAMATIS PERSONÆ
- 1.0. Algunos trazos
- 1.1. Cuestión de fe
- 1.2. Cuestión de extirpe
- 1.3. La tentación universal
- 1.4. Simpatía por el demonio
- 2. DIÁLOGOS Y ACOTACIONES
- 2.0. Una Babel feliz
- 2.1. Las santas cosas
- 2.2. Música sin palabras
- 2.3. Imágenes en movimiento
- 2.4. El banquete
- 3. DIVINA PARODIA
- 3.0. Portarse como un cretense
- 3.1. Comer papas

El sacerdote pasaba por delante de ellas, murmurando, sosteniendo la cosa en las manos. Se detenía ante cada una, sacaba una comunión, le sacudía alguna que otra gota (¿están en agua?) y se la ponía limpiamente en la boca. El sombrero y la cabeza se inclinaban. Luego la siguiente: una vieja diminuta. El sacerdote se inclinó para ponérsela en la boca, todo el tiempo murmurando. Latín. La siguiente. Abre la boca y cierra los ojos. ¿Qué? Corpus. Cuerpo. Cadáver. Buena idea el latín. Los deja atontados primero. Asilo para agonizantes. No parece que lo mastiquen: se lo tragan solamente. Idea rara: comer pedacitos de cadáver, por eso lo entienden los caníbales. [James Joyce, Ulises]

## 0. UNA SUSPENCIÓN NOVELESCA OF DISBELIEF

0.0. La fricción

bandonar aquí todo historicismo pues, efectivamente, a un afán novelesco desde el pórtico se alude. No por mera asociación de imágenes, sin embargo, sino más bien tentando un contrapunto a la manera de Lezama para enlazar, en adelante, el «3er. Catecismo o Sermonario» concebido por el 3er. Concilio limense (1582-1583) y, desde el epígrafe, la eucaristía vista por Leopold Bloom en Dublín, entre las 9 y las 10 de la mañana del jueves 16 de junio de 1904. Así las cosas, un tal enlace (la fricción de un hecho inolvidable con otra pura insignificancia [Lezama Lima 1988: 219]) no podría contentarse con recordar cierto vínculo que asimila anecdóticamente, a kilómetros y siglos de distancia, la formación escolar de un Joyce —con los jesuitas de Belvedere- y la empresa evangelizadora de la Iglesia en los Andes -profundamente marcada por la experiencia intelectual, política y religiosa de la Compañía de Jesús [Urbano s.f: 236]. Así las cosas, un tal enlace tendría sobre todo la virtud de imaginar una potencia con la que, a pesar y en contra suyo, la tradición jesuítica habrá tenido algo que ver: por una parte, uno de los más grandes experimentos ficcionales del siglo XX; por la

otra, una de las más traumáticas y determinantes ficciones de nuestra historia, eso que Urbano [1993: 7] llama la invención del catolicismo andino.

Tales fricciones se irán fraguando, pero conviene, primero, sentar que el afán aludido desde el pórtico convoca, en primera instancia, una mirada que (como la de Bloom) ha de enfrentar el «3er. Catecismo o Sermonario» dentro de una ficción:

Una técnica de la ficción tendrá que ser imprescindible cuando la técnica histórica no pueda establecer el dominio de sus precisiones. Una obligación casi de volver a vivir lo que ya no se puede precisar.

[Lezama Lima 1988: 217]

En otros términos, parafraseando a Foucault [1972: 13], el afán novelesco responde aquí a una puesta en cuestión del «documento». Si frente a un «documento» se trata de reconstruir un pasado concebido como su referente, de descifrar e interpretar lo que en él alguien dijo o quiso decir (sentidos instituidos más o menos explícitos o subyacentes, la expresión de sujetos trascendentes), con una ficción, en cambio y sin disimulo, se trata de experimentar, de activar y elaborar apostando por una producción de sentidos (un algo por hacer).

Que se entienda: no leer el «3er. Catecismo o Sermonario» como documento, leerlo como texto ficcional, no implica hacer abstracción ni de su contexto ni de su significado histórico concreto. Por supuesto, resulta impensable acercarse al «Sermonario» sin considerar que se está frente a uno de los pilares de la «Carta Magna» para la Evangelización en los Andes (Urbano), el Catecismo del Tercer Concilio Provincial de Lima, 1584-1585; sin considerar que dicho evento se dio la tarea de poner orden en la anarquía catequética y uniformizar el proyecto evangelizador según la perspectiva global del proyecto colonial. Así, por ejemplo, no se puede olvidar que la extirpación de idolatrías —y su afán («etnocida», se diría hoy) de hacer tabula rasa con prácticas, ritos, creencias y toda forma de religiosidad prehispánica— despliega en los hechos un programa metafórica y violentamente expresado desde la primera línea del

«Proemio» al Confesionario, otro de los anexos al Catecismo del concilio limense:

[fol. 2 r] Para asentar la doctrina del Evangelio en cualquiera nación donde se predica de nuevo, del todo es necesario quitar los errores contrarios que los infieles tienen. Perque no hay gente tan hárbara que no tenga algún género de superstición [...] Y mientras no les desengañaren de sus errores los que doctrinan, por de más es pensar que hayan de recibir la fe estos indios, aunque más le repitan y hagan repetir la doctrina cristiana, como sería en balde y sin fruto sembrar en matorral espeso [fol. 2 v] sin desmontarle primero y romperle muy bien. [en Durán 1982: 426]

Así, más concretamente, tampoco se puede olvidar que la práctica de la confesión sistematizada por este mismo Concilio apuntó (en tanto instrumento de control, represión e instigación a la denuncia, particularmente acucioso en cuestiones de sexualidad y parentesco) hacia la destrucción del ayllu como instancia de organización no sólo política, sino también cultural y biológica [Harrison 1994, Azoulai 1987].

Con este entendido, si leer el «3er. Catecismo o Sermonario» como texto ficcional supone cuestionarlo en tanto documento (es decir, suspender momentáneamente la pregunta sobre la verdad de su referente), esto no supone dejar de tomar en cuenta su dimensión histórica. Leerlo como texto ficcional significa aquí, recurriendo otra vez a Foucault, devolverle —y devolver quizás a la evangelización en su conjunto— un carácter de práctica discursiva:

Tarea que consiste en no —en ya no—tratar los discursos como conjuntos de signos (elementos significantes que remiten a contenidos o a representaciones) sino como prácticas que forman sistemáticamente los objetos de los que hablan. Cierto, los discursos están hechos de signos, pero lo que hacen es más que utilizar estos signos para designar las cosas. [Foucault 1972: 67]

Como discurso, como ficción, el «Sermonario» dejará pues de referir a procesos externos y más o menos conocidos; como discurso, como ficción, el «Sermonario» será más bien esa práctica que habrá participado activamente en dichos procesos. I Así, el «Sermonario» no estará en la mira como vehículo transparente de una comunicación (una inocente transmisión de la doctrina, una menos inocente imposición del proyecto colonial), sino como práctica que desde la opacidad de su hacer (Buena idea el latín. Los deja atontados primero) habrá alterado toda transmisión ideal de sentidos. Así, al leer el «Sermonario» como texto ficcional se problematizarán tal vez representaciones establecidas: representaciones del proceso de evangelización, del conflicto y del diálogo colonial, por supuesto, pero también, y ante todo, representaciones que afectan a sus actores: enfrentamos aquí una práctica en la que también se determina el estatuto de sus sujetos.

En el análisis propuesto, las diversas modalidades de enunciación en lugar de remitir a la síntesis o a la función unificante de un sujeto, manifiestan su dispersión [...] Se renunciará entonces a ver en el discurso un fenómeno de expresión —la traducción verbal de una síntesis operada en otro sitio; se buscará más bien un campo de regularidad para diversas posiciones de subjetividad. El discurso, así concebido, no es la manifestación [...] de un sujeto que piensa, que conoce y que lo dice: es al contrario un conjunto en el que pueden determinarse la dispersión de un sujeto y su discontinuidad consigo mismo. [Foucault 1972: 74]

Será cuestión entonces del cómo tales sermones pudieron llegar a ser dichos y escuchados, de lo que pudieron haber provocado. Si por *El Loco* de Borda [1966: 514], sabemos que hasta Dios llora porque no puede hacerse comprender, cabe suponer que la evangelización, en tanto práctica discursiva, fue más conflicto que transmisión e imposición de la fe; que los sermones fueron más un hacer irreductible a la intención de sus actores y menos una comunicación transparente; que más que expresar hicieron algo. Por todo esto, su lectura

La asimilación de ambas nociones («discurso», «ficción») se sostiene en tanto, aquí, ambas remiten a prácticas que forman sistemáticamente los objetos de los que hablan.

tampoco podría aspirar a descifrarlos, a mostrar pristina la verdad de su referente: sabiéndose ficción ella misma, práctica y no mera descodificación, pretenderá experimentar con ellos como con una «máquina literaria» [Deleuze 1972:152]: hacer todo lo que queramos, con tal que hagamos funcionar el conjunto; enfrentarlos, incluso, para cuestionarnos a nosotros mismos. En efecto, si de nuestro pasado se trata, el desafío a lo mejor no consista solamente en descubrir:

Recordar es hecho del espíritu, pero la memoria es un plasma del alma, es siempre creadora, espermática, pues memorizamos desde la raíz de la especie. Aun en la planta existe la memoria que llevará a adquirir la plenitud de su forma, pues la flor es hija de la memoria creadora. [Lezama Lima 1988: 219]

# 0.1. De arte poética

Más claramente, leer los sermones como texto ficcional, como un hacer discursivo, será, al mismo tiempo, forjar con su lectura una ficción; una ficción que habrá de construirse al desplegar, con ellos, eso que llamamos una práctica «poética»: Hacer de la lengua un trabajo —ποιεσιν—obrar en la materialidad de lo que, para la sociedad, es un medio de contacto y de comprensión [Kristeva 1978: 9]. Esto supone, ante todo, privilegiar con la mirada esa dimensión del discurso que desde la perspectiva de la comunicación se oblitera; esto supone asir los sermones desde su materialidad para sacarlos del terreno ideal del intercambio comunicativo (donde aparecen como medio expresivo o referencial) y enfrentarlos en el de la producción (donde se activan como materia significante); esto supone, finalmente, transformar al «Sermonario» en Texto, es decir, en un escenario donde se despliegan operaciones específicas.<sup>2</sup>

El afán aludido desde el pórtico responde así, por otra parte, a los serios indicios con los que el propio «Sermonario» se presenta como un dispositivo paradójico:

Ver Ricardou 1978: «Overture», y 1988: «Textures».

un discurso «didáctico» que, lejos de disimular el artificio en pos de una transparente transmisión del sentido, confiesa y ostenta su propia materialidad. Y es que al diseñar la «Carta Magna» de la evangelización el 3er. Concilio no sólo consagró la «pedagogía del miedo» (evocación de los terrores del infierno) y la «pedagogía de la represión» (promoción de castigos exteriores y corporales por ser los indios gente tan fácil y de tan corto entendimiento [Durán 1982: 158]). El 3er Concilio activó también una clara y muy consciente preocupación por asuntos relacionados con el modo de transmisión de la doctrina. Esta problemática muestra su verdadera dimensión al considerar lo que para Estenssoro [1994] es el rasgo específico del concilio limense: la apuesta por una evangelización centrada en prácticas verbales que matizaba en algo con respecto a las estrategias evangelizadoras empleadas anteriormente:

... el paso de una comunicación centrada en lo visual y el ceremonial, a otra en que la palabra es el vehículo que da cohercncia a la totalidad del discurso religioso [Estenssoro 1994: 75].

Si la primera evangelización, basada en las formas exteriores del culto y la ceremonia, fue el espacio conflictivo que disputaron diferentes proyectos (los unos buscando una total aculturación, la sustitución de rituales, vestido y música tradicionales, por otros enteramente nuevos; apostando los otros, desde la premisa de una natural predisposición hacia la fe cristiana, por el sincretismo, sirviéndose de las ceremonias que encontraron [y] cambiando tan sólo el objeto de culto [Estenssoro 1994: 76]), la primera evangelización habría sido también, y por lo mismo, un espacio que ofrecía determinadas posibilidades de respuesta y resistencia basadas en la apropiación de elementos simbólicos cristianos para la celebración de antiguos ritos (Idea rara: comer pedacitos de cadáver, por eso lo entienden los caníbales). Fue esto, precisamente, lo que el 3er. Concilio habría querido «corregir» al centrar la estrategia evangelizadora en la palabra: ajustar las tuercas, cerrar las puertas que la primera evangelización había dejado abiertas. Sin embargo, cabe preguntarse si tal opción (asumida desde una perspectiva logocéntrica, como es obvio) podía efectivamente reducir o anular las ambigüedades del discurso visual y ceremonial, o si al contrario la palabra permitía también jugar con sus propias ambigüedades [Estenssoro 1994: 971.

La sola pregunta presenta el cambio de estrategia evangelizadora en su justa dimensión pues más de un problema se hace explícito al encarar este cambio de estrategia. No tanto porque al pasar de un medio a otro se pasara de una problemática a otra, sino más bien porque con dicho paso sale a luz cierta continuidad que denota a la evangelización como práctica discursiva; porque allí las preocupaciones conciliares respecto al modo, el estilo, la forma y la apariencia salen a luz como algo más que cuestión ornamental o meramente utilitaria: plantean, en última instancia, el problema de la (ir)reductibilidad de la producción frente al *logos* —en este caso, la doctrina. Es por esto que el «3er. Catecismo o Sermonario» sugiere una entrada prometedora a la hora de explorar el proceso de evangelización: éste se insinúa allí como una práctica discursiva particularmente conflictuada por sus propias determinaciones materiales, como una apuesta de traducción socavada por las operaciones y transformaciones que ella misma despliega.

En este marco, los sermones del 3er. Concilio adquieren un interés singular y, a lo mejor, significativo. En primer lugar porque, aun si destinados también a los «curas y doctrineros de indios», los sermones sobrepasan la perspectiva de «circulación interna» que caracterizó a los otros textos conciliares (el Catecismo Mayor y el Confesionario): si en éstos la Iglesia habla, instruye y prepara a sus propios evangelizadores, los sermones (concebidos como fuente de inspiración, como muestra a seguir) ofrecen una especie de modelización del discurso por actualizar «frente al otro» a lo largo de los Andes. Pero los sermones también adquieren interés singular porque, aun tratándose de un modelo u horizonte inalcanzado, harían patentes tanto las manipulaciones retóricas por las que

Ya dize que tiene dotrina y que es propetario, otro obispo. Con ello destruy[e] toda la prouincia. Y ansí se acaua los yndios en este reyno.

No es cuestión aquí de si éstos fueron los sermones «real» y generalmente actualizados. Lo referido por Guamán Poma, por ejemplo, muestra que la situación que el 3er. Concilio se propuso superar siguió dándose mucho después:

Cómo los dichos padres y curas no son muy bien desanimados de la lengua del Cuzco, quichua, chinchaysuyo, aymara para confesar y dezille dotrina y sermón cada semana, el euangelio y la uida de Dios y de su madre bendita Santa María y de sus sanctos y sanctas ángeles. Sauiendo quatro palabras: «Apomuy cauallo. Mana miconqui. Padreta ricunqui. Maymi soltera? Maymi muchachas? Apomoy dotrinaman» [«¡Trae el caballo! ¡No comas! ¡Anda a ver al padre! ¿Dónde está la soltera? ¿Donde están las muchachas? ¡Tráelas a la doctrina!], no saue más.

apuesta la evangelización, como los problemas con los que ésta se enfrenta, desde la materialidad de su producción, en el conflicto de códigos culturales. Los sermones invitan pues a experimentar, con ellos, una simulación del espectáculo evangelizador.

Tendría entonces algún encanto, una aproximación al «3er. Catecismo o Sermonario» que, además de apostar por la ficción, experimenta con lo que desde la materialidad de su dispositivo rige en última instancia la práctica de los sermones. Tristan Platt [1996: 17], haciendo suyo el rechazo de Kubler (rechazo de todo estudio de los significados simbólicos en la historia cultural que no tenga en cuenta los cambios en la infraestructura formal que los sustenta), invitaba a poner otra vez la mirada sobre la apariencia estética de las cosas. Esta misma invitación se desprende del lapsus recogido por Estenssoro [1994: 97] en otro concilio limense, dos siglos después del tercero: en lugar del lema evangelizador (la fe entra por el oído) se había escrito allí. de manera casi herética y a partir de un desliz de apariencia, «meramente formal», la fe nace del oído. Si en ambos casos se alude a respuestas creativas que pudieron haberse concretado en la ya mencionada «invención del catolicismo andino», una experimentación desde la materialidad significante de los sermones (la «superficie», la «apariencia») podría en efecto echar luces sobre dicha ficción. Pero no está dicho que también pueda problematizarla mostrando, por ejemplo, algo diferente de la histórica y canónica capacidad integradora del catolicismo; quizás algo parecido a eso que Lezama llamó «señales americanas»: convertir, como en la lección de los griegos, al enemigo en auxiliar [...] entrar en templo ajeno por curiosidad, ganarlo por la simpatía, y llevarlo después al saboreo de nuestra omnisciente libertad [Lezama Lima 1988: 250].

Una lectura ficcional del «3er. Catecismo o Sermonario» consistiría entonces en imaginar, hoy, la suerte de esos sermones recordando la particular eficacia de las prácticas poéticas como prácticas de saboreo. *Idea rara, tratándose de banquetes, la de sugerir tensiones y conflicto. Idea rara: comor pedacitos de* 

Los dichos padres y curas, estando en misa y sermón del euangelio, mescla el sermón de su hazienda y rrescates y otras ocupaciones que ellos pretenden. Y ci no la oy[e], manda asotar al fiscal en este rreyno los padres. [Guaman Poma de Ayala 1615: 576]

cadáver... Tal es, sin embargo, el afán de esta mirada sobre el conflictivo escenario instaurado por la práctica evangelizadora del sermón; afán que se encamina según algo parecido a lo que Barthes [1982: 13] llamó un «método dramático»: simulando desde los sermones el encuentro que éstos produjeron, poniendo en escena a ese «yo» que habla frente a ese otro que no habla:

Rogad a nuestro Señor que toque mi lengua, para hablar, y vuestros oydos para oyr su palabra. [Sermón IV] 4

Barthes buscaba, con el sujeto del discurso amoroso, hacer entender lo que hay en su voz de inactual, es decir de intratable. De ahí la elección de un método dramático, que renuncia a los ejemplos y descansa sobre la sola acción del lenguaje primero (y no de un metalenguaje). Se ha sustituido pues la descripción del discurso amoroso por su simulación, y se le ha restituido a este discurso su persona fundamental que es el yo, de manera de poner en escena una enunciación, no un análisis. Es un retrato, si se quiere, lo aquí propuesto; pero ese retrato no es psicológico, es estructural: da a leer un lugar de palabra: el lugar de alguien que habla en sí mismo, amorosamente, frente a otro (el objeto amado), que no habla. [Barthes 1982: 13]



Figura 1: «Cermón del padre cura» [Guamán Poma 1980 (1615): 577].

# 1. COREOGRAFÍA Y DRAMATIS PERSONÆ

### 1.0. Algunos trazos

Entre los famosos dibujos de la *Nueva Corónica* ... hay uno («Cermón del padre cura») que ofrece generosamente una puesta en escena. Nada extraordinario, a primera vista, nada que no hubiera podido ser imaginado. Al interior de una iglesia, el Señor Cura predica desde su imponente púlpito, arriba, a la derecha del observador, inclinándose hacia su auditorio (una masa de indígenas amontonada abajo, a la izquierda, sobre el piso cuadriculado). Del pie del púlpito a la tiara se cubre prácticamente toda la mitad derecha del dibujo; la pared del fondo, jaspeada con pequeños trazos en paralelo, domina ampliamente la mitad superior. Arriba, casi al centro, aunque ligeramente desplazada a la izquierda, puede verse una ventana por la que caen diagonalmente sobre la masa indígena, en forma de rayos paralelos, la luz y la paloma que representan al Espíritu Santo. Entre el Señor Cura y sus oyentes, reuniendo esos polos según la diagonal dextrodescendente, se leen las palabras del sermón en quechua:

Hijos míos, les voy a anunciar el evangelio, la sagrada escritura. No deben servir a las divinidades locales. Antes, sus antepasados vivieron así, pero ustedes ahora ya están bautizados, hijos. [Guamán Poma 1982: 576, la traducción es de los editores]

Dicha puesta en escena parece encarnar de manera arquetípica el encuentro promovido por los sermones. No sólo porque allí se miran, de perfil, desde los extremos, la figura del evangelizador y la de la población autóctona; sino porque también se sugiere, sobre la diagonal que sirve de puente, la jerarquía presupuesta por la evangelización: el padre que, desde arriba, instruye, ilumina y salva a los gentiles, «sus hijos». Por supuesto, otra es la imagen que se muestra pasando del código figurativo al de la distribución espacial, allí donde

podría leerse la versión indígena de esta puesta en escena. <sup>5</sup> Si bien la diagonal sigue expresando allí un vínculo de autoridad jerárquica (verticalidad), su orientación modifica la caracterización de los actores. En efecto, la diagonal del dibujo (abajo-derecha, hacia arriba-izquierda en el plano conceptual; abajoizquierda hacia arriba-derecha para el observador externo) concreta lo que Adorno llama la «diagonal secundaria»: Como la opuesta o espejada de la diagonal primaria, ésta representa estructuras que han sido pervertidas o alteradas en vías de una valorización negativa [Adorno 1987: 75]. Más concretamente, si la primaria expresa la jerarquía del orden (Dios-Hombre, Religioso-Laico, Masculino-Femenino, Amo-Siervo), con la diagonal secundaria estas relaciones aparecen degradadas (Demonio-Hombre, Maligno-Inocente, Masculino-Femenino, Usurpador-Víctima). De este modo, el evangelizador ocupa el lugar que en otros dibujos corresponde a asesinos, corregidores corrompidos, rufianes y sacerdotes lascivos y pervertidos; los indígenas, por su parte (a la derecha y abajo en el plano conceptual), ocupan el lugar de las víctimas inocentes: El rasgo distintivo del lado derecho equivale al ideal andino de superioridad (aquí meramente moral), y el de lo bajo equivale a subyugación y derrota [Adorno 1987: 77].

Surgen sin embargo, viendo más detenidamente el dibujo, otros rasgos que al menos insinúan más que estas típicas representaciones. El más sintomático (dada la ambigua apuesta de Guamán Poma frente a la Iglesia y la colonización) radica en el desdoblamiento icónico de la palabra de Dios. En efecto, la «verdad del evangelio» llega a los gentiles por boca del evangelizador, por una parte; pero también «directamente», por la otra, con el haz de luz y la paloma que entran por la ventana. El código de la disposición espacial excluye un mero

R. Adorno [1987] no analiza el dibujo «Cermón del Padre Cura». Este esbozo de lectura retoma solamente el postulado que distingue en el texto pictórico de Guamán Poma dos niveles de sigificación; el primero está determinado por los objetos y eventos representados; el segundo, por la distribución espacial de las imágenes-signos o íconos [...] La hipótesis propuesta aquí es que una representación simbólica e indígena del universo sirve de fundamento a la composición de todos los dibujos de la obra que pueden ser analizados desde el punto de vista de los contrastes espaciales y de la orientación direccional [Adomo 1987: 44-45]. Aquí, debido a la inversión del campo visual, que ofrece el mismo efecto que la imagen del espejo, desde el punto de vista del observador externo, la derecha conceptual estará siempre a la izquierda pictórica [Adorno 1987: 46].

desdoblamiento (la misma palabra llegando por dos vías) planteando más bien una efectiva distinción de discursos mutuamente irreductibles. En otros términos. la puesta en escena del dibujo parece cuestionar la legitimidad de la Iglesia como intermediario, la legitimidad de la evangelización como palabra de Dios. Esto también se expresa por el hecho de que algunos indígenas miran con atención hacia el que predica, mientras otros miran y reciben directamente la luz v la paloma que entran por la ventana. De este modo el dibujo realiza la figuración de un espacio privilegiado (en el eje de la diagonal primaria: de izquierda-abajo a derecha-arriba) que consagra al Espíritu Santo en el lugar de la legítima autoridad jerárquica frente al púlpito de la Iglesia (abajo a la izquierda). Arriba y hacia la derecha (en el plano conceptual), el Espíritu Santo aparece entonces (como en otros dibujos las deidades juedo-cristianas, los sacerdotes y ministros de la iglesia) como sucesor de las figuras del Hanan en el orden religioso y moral. ¿Encarna el dibujo la apuesta por una renovación del orden legítimo (bajo la tutela de la fe) frente a la degradación impuesta por el poder político y la Iglesia?

En cualquier caso, el dibujo de Guamán Poma no agota aquí la complejidad de la puesta en escena. Además de los ejes trazados por las diagonales, se abren otros, más bien excéntricos, expresados por indígenas que no miran, ni al Señor Cura ni la luz que entra por la ventana. Son los únicos que muestran el rostro de frente, los únicos a los que se puede apreciar de cuerpo entero. La de la izquierda, pues es mujer, tiene las manos juntas y parece orar; el otro apoya la cabeza sobre una mano. De rodillas ambos, parecen oír con los ojos cerrados: ¿se trata de la clásica postura de recogimiento consagrada en la iconografía o es que simplemente están en «otra cosa»? ¿Oyen realmente al Señor Cura? Sin forzar la ironía (¿por qué no pensar que el de la derecha se duerme?), la actitud de estos personajes cuestiona la representación del encuentro evangelizador concebido según la imagen de un conflicto bipolar: sugiere un afuera, algo que no está representado en la escena y que sin embargo cuenta. En este mismo sentido actúa el discurso del Señor Cura en tanto, desde el pleno centro del dibujo (al predicar en su contra), incorpora al escenario a los antepasados y las divinidades locales. Si la distinción de la prédica y la iluminación directa del Espíritu Santo habían empezado a problematizar la imagen dicotómica fragmentando uno de los polos, el discurso transcrito del Señor Cura termina por destruirla. Resulta pues que en el escenario de la evangelización entra en juego mucho más que los dos polos representados en el dibujo; que para imaginar ese conflicto no se puede sino complejizar la imagen de un encuentro concebido en términos binarios. Pero, ¿cuál la imagen que sugiere el espectáculo evangelizador?

Según Adorno, el *modelo perfecto* de distribución y valor espacial andino (cuatro sectores alrededor de un centro) está expresado solamente en los dibujos del Mapa Mundi y el Gran Consejo (cuyo centro, en ambos casos, es el Inca); la gran mayoría de los dibujos, por su parte, representaría tan sólo fragmentos de ese paradigma clásico o, en el único caso referido a los tiempos modernos, el paradigma incompleto (la portada de la *Nueva Corónica*):

Los dibujos [...] narran un cuento torvo ya que reproducen parte, pero nunca la totalidad, de la estructura del diseño fundamental y perfecto. A través de la materia pictórica Guamán Poma reitera la destrucción del mundo andino al establecer gráficamente el desmantelamiento de su símbolo principal [Adorno 1987: 87].

En la puesta en escena ofrecida por Guamán Poma, sin embargo, aparece algo que trasciende el desmantelamiento de un orden. Al contrario, con el discurso del Señor Cura transcrito en el pleno centro del dibujo se perfila el esbozo de una nueva y extraña totalidad. En este nuevo omphalos se enseña la nueva fe pero también se recuerdan los antiguos cultos, se censura pero al mismo tiempo se convoca a los antepasados y a las divinidades locales. De este modo, sobre la diagonal primaria el sermón oficia de mediador entre el Espíritu Santo y el aparato eclesiástico (¿ la apuesta por una evangelización integradora? Pareciera que el catolicismo se presenta de este modo como un mediador posible entre el Mundo Antiguo y el Nuevo [Adorno 1987: 81]); al mismo tiempo, sobre la diagonal secundaria, las palabras de la prédica figuran un espacio de mediación que, contrariamente a la norma descrita por Adorno (el indio como víctima es el mediador exclusivo del ámbito nativo y foráneo en el eje diagonal invertido [Adorno 1987: 85]), no está ocupado por una imagen de valor negativo: allí se activa, en otras palabras, la tensión que el proyecto evagelizador pretende borrar. Por ambos lados, el discurso evangelizador aparece como el centro que permite rearticular el paradigma del espacio conceptual andino en su integridad

(arriba a la derecha, el Espíritu Santo; abajo los indígenas; arriba a la izquierda el Señor Cura, abajo el púlpito que sostiene al Señor Cura), pero sobre todo como centro que a la vez niega el nuevo orden como orden cerrado y perfecto: desde allí entra en escena lo que el dibujo ha dejado fuera, desde allí se regenera en el nuevo orden eso que el nuevo orden excluye, desde allí el espectáculo de la evangelización adquiere el encanto de lo imprevisible.

#### 1.1. Cuestión de fe

Como en el dibujo, sin embargo, la imagen de la jerarquía es lo que más claramente se ofrece a la vista, también en los sermones. Particularmente visible, incluso, si se dirige la mirada hacia esas secuencias en las que la instancia de la enunciación se hace explícita, ya sea refiriendo al sujeto enunciador (mediante las diversas formas de la primera persona: «yo», el cura; «nosotros», los cristianos, nosotros los viracohas [s. VIII]), ya sea refiriendo a su interlocutor (mediante las diversas formas de la segunda: «tú», pobre indio; «vosotros» los indios). En dichas secuencias se reconoce pues el encuentro promovido por los sermones tal como lo mostraba, a primera vista, el dibujo de Guamán Poma: el Señor Cura («yo») que, desde lo alto de su púlpito, instruye y muestra el camino de la salvación a los infieles («vosotros») postrados delante de él.

Hermanos mios muy amados desseo enseñaros la verdadera ley de Dios ... porque os va la vida en saber el camino del cielo... [s. I]

Pero este escenario —recurrente a lo largo del sermonario: son innumerables los Mirad... Jabed ... Has de entender...— contrasta, en un punto, con la del

6 Se trata de secuencias que corresponden a lo que Benveniste [1966] llama «discurso» (donde la subjetividad de los actores de la enunciación se manifiesta) en oposición a «relato» (donde desaparece, o se oculta, provocando un efecto de «objetividad»). Esta distinción será útil a propósito del esquema cuaternario que articula todos los sermones: a) enunciado (suma), b) exposición (narración exhortativa), c) exigencias morales (interpelación), d) oración (que incorpora en principio la respuesta del oyente) [Durán 1982: 346].

dibujo. Aquí, como es debido, la legitimidad del Señor Cura, como representante divino, es afirmada sin el menor cuestionamiento (*Esto nos mandó* [Dios] que viniésemos a enseñaros [s.VIII]); aquí los doctrineros son emisarios que han de apartar a los gentiles de su error. De este modo, los indígenas resultan, a su vez, y también legítimamente, los beneficiarios de lo que es en verdad obra divina (la evangelización).

Mas vosotros hijos mios, dad muchas gracias a Dios, porque a vosotros os miro con ojos piadosos, y os llamo a su sancia Yglesia para ser hijos suyos, dejando a vuestros antepassados en sus vizios, peccados y ceguedad. A vosotros os alumbro de todos estos misterios y maravillas que os he contado. Estad firmes de todo esto... [s. VI]

Aunque parezca obvio, conviene subrayar este primer escenario; no sólo porque allí se plasme gráficamente el presupuesto ideológico que funda la empresa evangelizadora, sino también porque esta disposición de roles será alterada desde los propios sermones. Como presupuesto ideológico, su aparente ingenuidad habla en los hechos de una poderosa construcción simbólica que—aunque preñada de connotaciones extra-religiosas, coloniales particularmente en lo que hace a un conflicto de poderes entre la Iglesia y la Corona— tuvo que determinar «en realidad» la acción de los propios sujetos evangelizadores (quienes, en otras palabras, tuvieron que ser los primeros en «creérsela»). Como construcción simbólica alterada desde los propios sermones, su desplazamiento sugiere el encuentro evangelizador como un espacio de importantes mutaciones.

Y es que la disposición jerárquica del escenario empieza a mutar, en primer lugar, por obra del propio proyecto evangelizador. Conviene recordarlo, la finalidad última de la evangelización es superar la oposición entre el misionero y los infieles, entre ese «padre» y esos «hijos», haciéndolos a todos «hermanos» por la comunión en Cristo (hombre como vosotros y como yo). Proclamada sólo o deseada verazmente, esta comunidad se expresa en los sermones con la reiteración de un «nosotros» que refiere a los dos actores de la evangelización; un «nosotros inclusivo» (Nosotros los Christianos... Nuestro Dios... nuestras almas... nuestra madre María... nuestros padres [Adán y Eva]... Satanas nuestro enemigo...) que reúne, tanto al Señor Cura como a sus feligreses, en

una «comunidad imaginada» desde el dogma cristiano (*Dios padre de todos los hōbres*, *hechos a su semejança*). La oposición entre la Iglesia y los infieles inicialmente reconocida debe pues ser borrada en ese «nosotros» que habla de una comunión idílica (*nos mostro su amor...*) y universal.<sup>7</sup>

No siempre es tan esperanzador, sin embargo, lo que connota este segundo escenario, pues se funda también, como es sabido, en otro de los dogmas del cristianismo: ése según el cual, aunque hermanos y muy amados, todos los hombres son también pecadores. Como podría esperarse, el «nosotros inclusivo» de la comunión feliz vehicula también la culpabilización, la sumisión y el miedo (Jomos tan pequeños y tan pobres criaturas [s. I]). Allí, pecar es hazer lo que a nojotros nos da gusto...; allí, hay que saber que Dios conoce nuestras flaqueças y perdona nuestra ignorancia... [s. V]. Al pasar del escenario jerárquico y polarizado («yo» vs «vosotros») al de una comunión igualitaria («nosotros inclusivo»), el conflicto no abandona el espectáculo de la evangelización; parece desplazarse, solamente, interiorizando en el evangelizado la violencia y la represión. La ambivalencia de la nueva asignación de roles se plasma pues en ese «nosotros» que convierte al evangelizado, de gentil e hijo no instruido, en hermano y semejante, cierto, pero también en culpable y abyecto:

Veys aqui hermanos míos, el misterio de Iesuxto, y quie es, q es verdadero Dios, y verdadero hōbre, saluador de los hōbres, y señor del mundo. Veys aquí tambien lo que hizo por nuestro remedio, y lo que padescio con tanto amor por librarnos de nuestros peccados. Resta deziros, como hauemos de aprouecharnos de tan grande remedio, y gozar de tāto bien, porque sino hazemos lo q el nos manda para esto, será para nosotros mayor condenació (por nuestra culpa y maldad) la muerte preciosa, y sangre de Iesuchristo; pues le despreciamos no queriendo curar con ella nuestras llagas y peccados como el lo manda. Rogad. [s. III]

Ratificando lo significativo de estos pequeños detalles, la tendencial sustitución del «yo» por el «nosotros» y la del «hijos» por el «hermanos» serían una de las variaciones más importantes en la versión manuscrita del sermonario (siglo XVIII).

Nada, hasta aquí, que sugiera alguna particularidad de la evangelización en los Andes. Y es que en los dos escenarios observados hasta ahora parecen no actualizarse más que dogmas y representaciones del dispositivo catequético universal. En este sentido trabajan también las secuencias en las que los actores de la enunciación parecen desaparecer para ceder el paso a una narración que refiere hechos e historias (el pecado original, la vida de Jesucristo, la formación de la Iglesia romana) bajo el manto de una supuesta objetividad: el «discurso», entendido con Benveniste, cede allí el paso al «relato» (recordemos que la «narración exhortativa» es una de las partes centrales en el modelo cuaternario del sermón). La maniobra resulta evidente, pues tanto el «nosotros inclusivo» como la desaparición de todo rastro de subjetividad en el «relato», tratan de fraguar una representación que muestra a la doctrina y a su construcción simbólica como algo natural —es decir, inscrito en el orden de las cosas— y, por lo mismo, universal —es decir, trascendente por sobre las diferencias históricas y culturales. Así, los sermones confiesan a la evangelización como dispositivo colonizador en tanto la «universalidad» que promueven no sólo aspira a una asimilación en el plano religioso, sino también en el ético (si me escuchays, entendereys qual es lo bueno q aueys de seguir y qual lo malo aueys de dexar... [s. 1]) y el político (vo fotros va fallos del Rey... [s. XV]; No es razon que los malos tengan castigo por el mal que cometen? [s. I]). Resulta entonces que el «nosotros inclusivo» no sólo postula la imaginada comunidad en Cristo, sino también la «globalización» de la civilización y la racionalidad cristiano-occidentales.

Por esto, el segundo escenario resulta también algo pasajero; más «cuestión de fe» que ejercicio concreto de la evangelización. Debe entonces verse confinado, masivamente, a la exposición de los «fundamentos de la religión» (objeto de los primeros nueve sermones y de los «novísimos», ss. XXX y XXXI), y si aparece puntualmente en otros lados (en esos sermones que despliegan la dimensión pragmática de la evangelización: enseñanza de los sacramentos (ss. X al XVII), de los mandamientos (ss. XVIII al XXVI) y de las oraciones (XVII al XXIX), allí, ese «nosotros» remite a una comunidad que se funda bajo el imperio de la Ley (las fie fias que Dios nos manda... [s. XXII]); allí, sus connotaciones sugieren mucho más de lo que concierne al reino del Señor. La exposición del quinto mandamiento [s. XXII], por ejemplo, despliega claramente una especie de instrucción cívica que predica la obediencia a padres carnales y espirituales, la convivencia pacífica en la polis cristiana.

### 1.2. Cuestión de extirpe

Resulta pues, al pasar a tratar cosas de este mundo, que el discurso de la evangelización se hace insostenible para ese «nosotros» de la comunidad imaginada, que las cosas de este mundo provocan una vuelta a la disposición polarizada. El «tú» y el «vosotros» que así reaparecen no son, sin embargo, idénticos a los del primer escenario. En efecto, con esta vuelta a la disposición polarizada, el espectáculo universalizante de la evangelización pasa a desplegarse según la problemática específica del conflicto colonial, histórica y culturalmente determinada. En este tercer escenario, el pecado que estigmatiza a ese «tú» parece relacionarse, de manera exclusiva, con prácticas y representaciones de la cultura andina. Los sermones que desglosan la ley divina expresada en los mandamientos son, obviamente, el lugar donde mejor se muestra esta nueva caracterización del «tú»:

La primera es que adores y honres sobre todo al verdadero Dios, que es uno solo, y no adores ni tengas otros dioses, ni ydolos, ni guacas. Por este mandamiento se os manda que no adoreys al sol, ni a la luna, ni al luzero, ni las cabrillas, ni alas estrellas, ni ala mañana, ni al trueno. o rayo, ni al arco del cielo, ni a los cerros ni montes, ni alas fuentes, ni a los rios, ni a la mar, ni alas quebradas, ni a los arboles, ni alas las piedras, ni a las sepulturas de vuestros antepasados, ni a las culebras, ni a los leones. ni a los ossos, ni a otros animales, ni a la tierra fertil: ni tengays villcas, ni guacas, ni figuras de hombre, u ouejas hechas de piedra, o Chaquira, manda os que no ofrezcays al sol, ni alas guacas coca, cuyes, sebo, carneros, ropa. plata, chicha, ni otra cosa, ni mocheys al sol, ni a lus sepulturas de vuestros antepasados, inclinando la cabeça y alçando las manos, ni hableys al sol, ni al trueno, o a a pachammama pidiendo os den ganado, o mayz, o salud. o os libren de vuestros trabajos y enfermedades. [s. XVIII]

Los rasgos particulares de este «tú» son, por una parte, eso que corresponde a las formas institucionalizadas de una religiosidad prehispánica, tanto en su

versión incaica oficial (culto al sol), como en la diversidad de sus expresiones locales (No habeys de cantar los cantares de vuestros antepasados...); son también, por otra parte, eso que remite a prácticas y formas cotidianas de la religión popular (la creencia en presagios: aullidos, vuelo de mariposas, sueños; o la hechicería: patrañas y tonterias con que los viejos hechizeros tienen embaucado al pueblo... [s. XIX]). Pero puede verse, además, que el discurso de la evangelización construye la figura del «tú pecador» a partir de elementos relacionados con prácticas en las que —sobrepasando ampliamente las nociones cristianas de religiosidad o creencia— está en juego el problema de la reproducción y la producción de una cultura en su singularidad:

Quitad las borracheras y taquies, que son la sementera destos vicios tan abominables, apartad los muchachos y hobres de vuestras camas, no durmayss rebueltos como cochinos, fino cada uno por si, no digays cantares, ni palabras suzias, no prouoqueys a vuessra carne co vuestras manos, que esto tambien es peccado y digno de muerte y infierno. Tened verguença de Dios que os mira, y de la Virgen María que aborrece toda Juziedad, y del Angel de vuestra guarda, que anda con vos. Tened verguença de todo el cielo y sus sanctos, que os miran, que aunque os parezca quando peccays que nadie os ve, dios os ve y sus sanctos y sus Ángeles y os estan mirando: Y el diablo esta diziendo a Dios señor este mal hôbre pecca cotra ti, quieres que le acabe aquí y le mate, y pague lo que merece por este peccado. Esto dize el diablo, y tiene una grande hacha, de cortar en la mano para darte con ella. [s. XXIV]

Si con Milhou [s.f] recordamos que fueron precisamente las «formas populares de religiosidad» las que ofrecieron resistencia (la religión estatal del imperio Incaico habría sido extirpada con relativa facilidad), si con Salazar-Soler [1993] recordamos que la bebida fue vista como la causa más grande de las idolatrías, si con Harrison [1996] recordamos la significación, política incluso, de la sexualidad y las relaciones de parentesco al interior del ayllu, la caracterización del «tú pecador» en el marco de este tercer escenario confirma pues, con toda su violencia, a la evangelización como una práctica de colonización cultural.

La irreductibilidad de su diferencia ha hecho de las poblaciones andinas no ya los «hijos» (sumisos y postrados, como en el dibujo de Guamán Poma) que la palabra de Dios ha de iluminar, sino plenos infractores de la Ley: infieles a los que se ordena y amenaza, a los que se vigila, intimida y castiga, a los que se debe corregir, transformar y asimilar; es decir, un «tú» que se debe eliminar en cuanto «otro» (...desmontarle primero y romperle muy bien —como se decía en el proemio del Confesionario).

La vuelta al escenario polarizado muestra pues, con toda claridad, el conflicto inherente a la evangelización: al problematizar la jerarquía mediante el «nosotros inclusivo» y fraternal, la evangelización debe, para justificarse, hacer aparecer «al otro» como ese enemigo que está en frente (no ya el hermano, ni el sumiso que está por debajo). Para incorporar al «tú» en un «nosotros» hay que quebrarlo como colectividad (instigando por ejemplo a la delación en el confesionario: Solamente al Padre y al Visitador, y a quien lo puede remediar lo hemos de dezir en secreto... [s. XXVI]), hay que destruirle la memoria (no crean a vuestros antepasados...), hay que enajenarlo de su mundo (tu indio miserable eres mejor... que el sol, que las estrellas, que los animales). El drama de la evangelización se ha desplazado pues, explícitamente, al terreno del conflicto político y cultural:

Por ventura las guacas deffendieron a vuestros antepassados de los viracochas? [s. XVIII]

En este tercer escenario, la imagen del Señor Cura hablando desde lo alto del púlpito se legitima ya no en términos espirituales (un conocimiento de Dios) sino en términos de dominación y poder. Aquí, parece instaurarse incluso una paradoja que anula de raíz el sentido mismo de la empresa evangelizadora; así se desprende de la ulterior expresión de cierto determinismo —en cuanto a la suerte de las almas— que efectivamente priva a la evangelización de toda justificación doctrinal:

Deuemos pues dar muchas gracias a Dios nuestro Señor por auernos llamado al Paptismo, y por auernos permitido recebirle: pues nos hizo Christianos. Porque

assi como unos nacen moros, otros turcos, y otros chunchos, y de diferentes naciones, y pueblos, donde los naturales dellos adoran por Dios el Sol, y la Luna, y Estrellas, y otros Idolos hechos de palo, y de piedras, de oro, y plata, como antiguamente adoraron y tunieron por Dios los Indios naturales desta tierra, los quales fueron. y todos los dichos uan por el camino de la eterna perdicion, assi pudieramos ser si Dios no uniese tenido la misericordia de nosotros. Consideremos pues los Christianos, que el dia que crio Dios nuestras animas, las quales, unas caveron en Turquia, otras en Bereberia. Chunchos, Yaguitas, Calchaquies, y Chiriguanas y otras naciones sin quento, los quales caminando errados por las tinieblas del peccado, van a parar derecho al infierno: y quiso Dios por sola su bondad y misericordia que nosotros nasciessemos en el gremio de la sancta Madre Iglesia... [Orerius 1603: 53]

#### 1.3. La tentación universal

Nada, hasta aquí, que sugiera alguna novedad sobre la evangelización en los Andes. Y es que en los tres escenarios observados hasta ahora parecen no actualizarse más que dogmas y representaciones relativas al dispositivo catequético colonial. Se trata, en última instancia, de esa imagen en la que la cruz alterna, de dos modos, con la espada: según el primero, la utopía del proyecto evangelizador (expresada en ese «nosotros inclusivo») no habría sido sino una apariencia falaz, una manipulación ideológica, destinada a recubrir lo que en realidad fue desde siempre un arma al servicio del proyecto colonial; según el segundo, la utopía del proyecto evangelizador, legítima en sí y todavía, habría degenerado, por obra del aparato estatal o eclesiástico, en la aberrante destrucción del prójimo (ese «tú» de los sermones). Resulta, sin embargo, que con el tercer escenario el espectáculo de la evangelización se complica pues, además de concretarse el «tú» pecador (de inocente oveja descarriada pasó a ser, como idólatra, adversario por destruir), entran también en escena otros actores: como en el dibujo de Guamán Poma, la prédica desata una guerra contra las divinidades locales y los antepasados hablando de ellos en tercera

persona; es decir, disociándolos del «tú», trasladando al enemigo desde el interlocutor hacia algo diferente, un tercero que no se tiene en frente. Parecería entonces que el Señor Cura no queda exento de la enajenación que su propio discurso ha puesto en marcha. Si, según la lógica del poder, había apostado a destruir al «tú» como identidad cultural (enajenándolo de los antepasados, del sol y las estrellas), según la lógica de la doctrina habría logrado que sus adversarios y sus fantasmas se hicieran legión.

Es cuestión de fe, otra vez, por lo que precisamente no puede dejarse de lado (la fe mueve montañas, dicen; o al menos, y esto sí es sabido, dio ánimo a la colonización). Es cuestión de fe, pues los sermones no dejan de repetir, de recordar, que la evangelización es ante todo una guerra contra el demonio, no contra los indios: el principio es claro, si el poder político-económico quería explotar sus cuerpos, el espiritual buscaba salvar sus almas [Chiampi 2000: 195]. Así, el «tú» vuelve a aparecer, pero esta vez no como presa de una natural ignorancia (niños en el saber de Dios: primer escenario), ni tampoco como enemigo peligroso (en tanto idólatra: tercer escenario), sino como víctima de una peligrosa manipulación puesta en obra por las potencias diabólicas (adulterar, jurar en falso y adorar guacas [...] os haze esclavos del diablo y enemigos de Dios...). En efecto, lo que sería un cuarto escenario en el espectáculo de la evangelización no puede ser una repetición del primero: el conflicto no se juega ya en el terreno universalmente teológico sino en uno singularizado por determinaciones históricas (assi como lesu christo nuestro Jaluador enbio por todo el mundo sus Apostoles y di∫cípulos A∫si el diablo enbia sus ministros, que son estos viejos hechizeros... [s. XIX], ...os enoja, os dize que mejor era la guaca...); el conflicto no moviliza ya cuestiones meramente espirituales, sino todo un espectro de prácticas culturales:

No os engañen los hechizeros que dizen que con una sola es bueno andar, ni sigays las costumbres de vuestros antepassados, que antes de casarse para probar la muger se amancebauan primero. [s. XV]

Pero este cuarto escenario de la evangelización no puede ser, tampoco, una repetición del tercero: al oponer la verdad de la fe a la mentira de los hechiceros,

al oponer el confesor a los ychuris...[s. XVII], el Señor Cura construye un triángulo en el que disputa frente a las fuerzas diabólicas ese «tú»; ese «tú» que ya no es un enemigo por destruir, sino alguien a quien, en el contexto de la cruzada universal contra el demonio, se debe aleccionar. Se tratará pues de hacer de ese «tú» un aliado mostrándole los beneficios de la alianza. Con este afán, los sermones oponen la «razón» del cristianismo a las niñerías y a la locura grande de vue/tros antepas/ados [s. VI], la excelencia redentora del bautismo y los sacramentos a la ineficacia de las prácticas andinas:

De q siruen los lavatorios y opacunas vuestras? Por ventura el rio lleua los peccados? No veys ciegos que el peccado esta en el alma, y que ni la coca qmada ni el río, ni los golpes de piedras puede quitarlo del alma, sino la sola virtud de dios, que cría las almas? [s. XI]

Aquí, obviamente, se despliega un arsenal que no es sólo religioso, pues pone en obra un discurso con explícitas resonancias políticas y militares (el diablo enemigo vuestro), pues juega también con las ventajas materiales ofrecidas al interlocutor (por ejemplo, contra los confessores del diablo que comen y beben y quieren vuestra plata...[s. XI]). Resulta, en cualquier caso, que el cuarto escenario del conflicto no enfrenta ya a los dos principales actores (el «yo» y el «tú»), sino a Dios con los hechiceros, ychuris y antepasados [s. V]; resulta que la evangelización, como instrumento del proyecto colonial, ha sido pervertida en nombre de la universal lucha contra el demonio (donde se encubre, quizás, la menos universal pugna entre la iglesia misionera y la civilización colonizadora). Con dicha universalidad reaparece, en todo caso, cierta comunidad entre el «yo» y el «tú» de los sermones.

Pero este cuarto escenario de la evangelización tampoco puede ser una repetición del segundo (el de la comunidad imaginada por un «nosotros inclusivo»). En efecto, eso que en el contexto local de la evangelización era un dispositivo monolítico e implacable de colonización cultural, empieza a verse fisurado, resquebrajado; empieza a mostrar sus flaquezas desde el interior mismo de la doctrina:

Y los q se apartan de la doctrina que este Padre Sancto enseña, y no le obedescen, essos son los que llamamos

Herejes, traydores, que se llaman christianos, y no lo son; sino enemigos de Iesu Christo, y engañadores. Destos Herejes, ha auido muchos en el mundo: y oy dia muy muchos. Si vinieren estos y os dixeren que os enseñara el camino de Dios, y la ley de Iesu Christo, preguntad si obedescen al Padre Sancto de Roma, y si dixeren que no: luego conocereys en esto que son traydores y falsos xtianos, y que os viene a engañar [s. VIII]

Conviene, otra vez, no considerar tal búsqueda de alianza en contra del demonio (nuestro enemigo... nuestro adversario) como un mero ardid destinado a camuflar el proyecto de dominación colonial ([el diablo hizo creer a] vuestros antepassados... que mejor era la guaca [s. XVII]). Es cuestión de fe, sin duda, y allí efectivamente se plasma la estrategia ideológica que moviliza a la empresa evangelizadora como una cruzada contra el demonio; pero también es, dicha búsqueda, algo que problematiza substancialmente la relación del «yo» y el «tú» sobre el escenario. Como presupuesto ideológico, el aparente ardid habla en los hechos de una poderosa construcción simbólica que —aunque preñada de connotaciones extra-religiosas, no solamente coloniales- tuvo que determinar «en realidad» la acción de los propios sujetos evangelizadores (quienes, en otras palabras, tuvieron que ser los primeros en «creérsela»).8 Como problematización de la lógica de dominación propia a los diferentes escenarios, altera la imagen del sujeto evangelizador («yo») y el lugar de su discurso. La evangelización, como instrumento del proyecto colonial, ha sido pervertida a nombre de la cruzada universal embanderada por la Contrarreforma.

Reaparece pues cierta comunidad entre el «yo» y el «tú» de los sermones, pero ésta no es la imaginada por el «nosotros inclusivo» del segundo escenario. Para decirlo concretamente, buscando en el «tú» un aliado, el Señor Cura

8 Lo que llevaría a cuestionar, incluso, la violenta práctica extirpadora de idolatrías bajo el signo de una significativa ambiguedad (colonizadora y etnocida, pero a la vez redentora). Como lo muestra Gruzinski citando a Las Casas, la destrucción de los ídolos era ampliamente concebida como guerra contra el demonio: Esta «posesión» demoniaca no sólo era una idea de los conquistadores; estaba confirmada por los círculos más eruditos: «Los españoles lo creyeron, y es así como debería ser». [Gruzinski 1995: 53]

aparece no ya en lo alto de su púlpito, no ya como ese sujeto autoritario que enseña, amenaza, controla y destruye desde una posición de poder. Al contrario, ahora el Señor Cura aparece sumido en la incertidumbre y el miedo <sup>9</sup> (El sacerdote pasaba por delante de ellas, murmurando); aparece necesitado de ese otro para su combate (ese otro a quien, sin embargo, no puede dejar de ver como adversario); aparece viendo como ese otro, fascinado (Sabe que quantos peccados dizes, tantos demonios y Japos feos vomitas [s. XII]) u obligado a hacerle concesiones, a reconocer, incluso en sus prácticas simbólicas, la irreductibilidad de su diferencia:

Pues para que tu confession sea buena, y agrade a Dios. Lo primero, hijo mio, has de pensar bien tus peccados, y hazer quipo dellos: como hazer quipo, cuando eres tambo camayo, de lo q das y de lo q te deuen: así haz quipo de lo que has hecho contra Dios y contra tu proximo... [s. XII].

Si desde este cuarto escenario el «tú» ya no es el enemigo que hay que destruir, sino alguien a quien se necesita y a quien se debe por lo tanto —con toda la ambigüedad que desde el amor cortés se ha dado al término— «conquistar», ¿el espectáculo de la evangelización no se entrampa acaso entre una implacable lógica de dominación y un ambiguo rito de seducción? En tal caso, ¿no contamina ese rito, digamos recursivamente, todos los escenarios que instaura la prédica del Señor Cura?

# 1.4. Simpatía por el demonio

Pareciera, sin embargo, que este escenario no guardaba ninguna sorpresa para las determinaciones del 3er. Concilio en cuanto al modo de transmisión de la doctrina; pareciera incluso que allí una coreografía semejante (la de un rito de seducción) no sólo era prevista, sino también privilegiada. Así lo indican la

<sup>9</sup> A propósito de la civilización medieval europea como civilización del miedo, ver Delumeau 1983.

uniformización de cartillas y contenidos catequéticos, la opción por las lenguas generales (el aymara y el quechua) como lenguas de evangelización y, finalmente, el recurso a formas y manipulaciones que aseguren la «traducción» (ya no lingüística, sino cultural) de las verdades del cristianismo a las peculiares capacidades asimilativas de los indígenas [Durán 1982: 18].

En este cuarto escenario se desplegaría entonces, según la normativa conciliar, un afán traductor que —recogiendo la experiencia de la primera evangelización— apostaba por el poderosísimo y eficaz influjo de las acciones litúrgicas. A dicho afán corresponden las disposiciones en las que se solicita encarecidamente a los obispos y a los curas «procuren mucho... que todo lo que toca al culto divino se haga con la mayor perfección y lustre que puedan» (el canto y la música eran los medios recomendados para tal propósito [Durán 1982: 159]); a dicho afán corresponden también las estrategias específicamente verbales concretadas en los textos del Catecismo. Se trata, en este caso, de lograr una especie de compendio popular o resumen exacto de la doctrina cristiana [Durán 1982: 198], un catecismo fácil de comprender y retener, pues estaría destinado de ordinario a que estos bisoños catecúmenos lo aprendieran de memoria [Durán 1982: 200-201].

En tal sentido, si la originalidad del 3er. Concilio respecto a su matriz tridentina reside en la cuidadosa elaboración de los aspectos formales del Catecismo, en las singularidades estilísticas y en la graduación de la enseñanza [Durán 1982: 220], el cuarto escenario del espectáculo evangelizador se revela como el espacio que materializa dicha originalidad. Se debe pues esperar en él una muy lúcida ofensiva movida por los poderes del modo, la forma y la apariencia; se debe pues prever el elaborado despliegue de un dispositivo poético. Poético, en efecto, y según el más aristotélico modo, por cuanto dicho dispositivo se funda en el principio según el cual la representación genera un conocimiento (de la fe, en este caso) por vía del goce estético.

En general, parece que dos causas, ambas naturales, generan la poesía: la capacidad de imitar, connatural a los hombres desde la infancia, en lo cual se diferencian de los demás animales (porque el hombre es más propenso a la imitación y realiza sus primeros aprendizajes a través

de imitaciones), y la capacidad de gozar todos con las imitaciones. [...] La causa es asimismo que el aprender no sólo resulta placentero para los filósofos sino también para los demás, aunque participen menos de ello. Por eso se regocijan al mirar las imágenes, porque resulta que quienes las contemplan aprenden y deducen lo que cada objeto es, como que esto es aquello. [Aristóteles: 1448b]

Siguiendo esa veta, naturalmente enriquecida por reflexiones tomistas, el 3er. Concilio orientaba su afán traductor según un dispositivo poético subordinado a una estrategia de poder (pensemos, otra vez, en los efectos no sólo éticos, sino tambien políticos de la khatarsis aristotélica). Así entendido, tal dispositivo parece confirmar al discurso evangelizador como singular instrumento del proyecto colonial: ése cuya eficacia se fundaría no en el recurso a la violencia, sino en un activo y voluntario consenso (que incluye al colonizado) en torno a la situación colonial; ese que según Guevara-Gil y Salomon [s.f.: 20] puede entenderse mejor gracias al concepto gramsciano de «hegemonía». Desde esta perspectiva, el cuarto escenario promovido por los sermones no sería sino una variante de los tres primeros: el dispositivo de una «conquista» carente de ambigüedades; el lugar de otra estrategia, digamos una más moderna, de dominación. De este modo, el cuarto escenario promovido por los sermones no resulta, sino parcialmente, el lugar de una seducción lograda poéticamente: de haber allí seducción, ésta obraría en su acepción moderna (un atraer con arte y con maña... pero todo en color de rosa); de haber allí afán poético, éste obraría en su acepción instrumental (orientado hacia el conocimiento de una presupuesta verdad antecedente).

Conviene en cambio —para apreciar mejor lo seductor y lo poético que irrumpe en el espectáculo evangelizador desde el cuarto escenario— recordar cierta distinción programática: ésa en la que Aristóteles subraya que el conocimiento puesto en mira por la mimesis no viene, con todo, de una «primera fuente». Y conviene subrayarla porque con esta distinción, muy bien asimilada en sus afanes «pedagógicos», el 3er. Concilio no sólo confirma una estrategia hegemónica; la conduce también, inevitablemente, hacia una paradoja que pudo en todo momento hacer que el dispositivo de la traducción se le fuera de

las manos. En efecto, si el conocimiento que para el vulgo genera la tragedia vía *katharsis*, no es. según Aristóteles, equiparable al reservado para el filósofo en la contemplación pura, ¿las verdades de la doctrina adaptadas «a las peculiares capacidades asimilativas de los indígenas» no son, acaso, potencialmente no equiparables a las verdades de la doctrina?

Desde el cuarto escenario irrumpe pues algo que desborda toda estrategia hegemónica: el fantasma de un equívoco que acecha al discurso evangelizador (y a todo discurso de poder) problematizando su eficacia en tanto aparato de transmisión e imposición de sentidos; el fantasma de una diferencia, de un desliz, que a pesar y en contra suyo todo discurso suscita en cuanto ningún discurso puede hacer abstracción de su materialidad (sus formas, sus signos, su apariencia); en cuanto dicha materialidad convoca otros sentidos o promueve unos nuevos («la fe nace del oído», como sentenciaba un ya mencionado lapsus conciliar). Para apreciar mejor lo poético que de este modo irrumpe en el espectáculo evangelizador, se debe ver en dicho equívoco no sólo un fantasma que atenta contra el dogma de la representación («como que esto es aquello»), sino algo que es animado por una praxis poética, por un hacer que transforma y produce (como que esto ya no es aquello, como que esto a lo mejor es otra cosa). 10 Asimismo, para apreciar mejor lo seductor que de este modo irrumpe en el espectáculo evangelizador, se debe proyectar dicho equívoco según un dispositivo que no es ya el de la seducción color de rosa (opuesto y complementario al oscuro de la cruz y la espada). Al contrario, conviene proyectarlo según el dispositivo, diabólico, de una seducción que impone al discurso evangelizador la fatalidad de su fracaso, que le recuerda que la seducción representa el dominio del universo simbólico, mientras que el poder representa sólo el dominio del universo real [Baudrillard 1989: 15].

Diabólica, en efecto, y urge recordarlo, pues a lo mejor se olvida hoy, en una era de tolerancias domesticadoras, que la seducción ha sido siempre asociada con el mal, las sirenas, el diablo, las brujas, la amante, el otro, el engaño; con todo lo que nos saca del recto camino, de toda certeza: «Seducir», de se-ducere; llevar aparte, desviar de su vía. Para apreciar mejor lo seductor que irrumpe en

Véase Ricardou 1978, ya convocado, con idénticos propósitos, en Villena y Aranda 1999 y Villena 1999.

el espectáculo evangelizador, debe pensarse entonces una seducción que haría del cuarto escenario el lugar donde la evangelización se expone a una desviación de todas las verdades, una conjuración de signos, una exaltación de signos en su uso maléfico [Baudrillard 1989: 10]. ¿No se hace patente, acaso, tal diabólica inclinación, si recordamos los afanes del 3er. Concilio en cuanto al modo de transmisión de la doctrina?

Que el estilo sea umilde, y facil, y razones llanas, o similes y de su talle [y] de algunos símiles de cosas usadas entre ellos [...], q la misma doctrina lleue alguna mezcla d exortació y affecto, se dice en el Proemio del Sermonario: vale la pena pues saborear ciertos aderezos que, concebidos para una digestión sin percances (la traducción), se prestaban sin embargo, y ab ovo, a una ingestión maléfica.

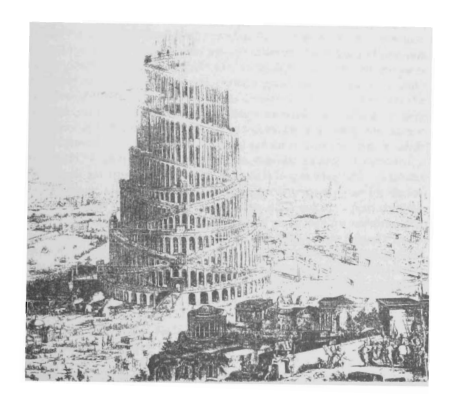


Figura 2: «La torre de Babel» (Anasthasius Kihcher)

## 2. DIÁLOGOS Y ACOTACIONES

#### 2.0. Una Babel feliz

Desde lo alto de su púlpito, arriba, a la derecha, inclinándose hacia el auditorio, el Señor Cura predica. Predica en la lengua del Cusco. Sigue así, fielmente. las resoluciones del Concilio limense que adoptan el aymara y el quechua como lenguas misionales. Con el dibujo de Guamán Poma accedemos entonces a la representación de una de las escenas inaugurales, desde el ámbito lingüístico, del diálogo que por distintas direcciones aún nos involucra. Se trata, podría decirse, de un afán comunicativo en el que alternarán de manera ambigua los síntomas de una irrefrenable seducción (ante ese otro) y los indicios de un recurrente impulso de anulación (de ese otro). Bertonio, para rastrear con Eco [1994: 289] el ejemplo del aymara, organiza su Arte y Gramática... [1603] según los «principios y rudimentos» de la lengua y la gramática latinas (declinación de los nombres, pronombres y participios; conjugación de los verbos; modo de construir y juntar las partes de la oración); pero confiesa también, al tratar de las partículas con que se componen los nombres, una pizca de admiración y extrañamiento frente al artificio desta lengua y la industria de los inventores della [Bertonio 1603: 261]. Asimismo, sólo que casi tres siglos más tarde, Villamil de Rada no hace más que invertir el orden de los factores: fascinado al ver en el aymara la lengua de Adán, busca demostrar que de una sola fué, así la del género humano, cual lo declaran los relativos dialectos derivados de ella [...] siendo el inglés de más próximo parentezco con la matriz [Villamil de Rada 1939: 16]. En ambos casos, el encuentro con una diferencia empieza, o termina, sofocándola mediante una reparación de corte universalista (el latín o el inglés). De una manera un tanto más abstracta, cuando Guzmán de Rojas [1982] propone un sistema de traducción automática basado en la mediación del aymara (por su naturaleza algorítimica permitiría formalizar en sus términos una traducción de cualquier otro idioma), no puede dejar de constatar un obstáculo en la operación final (el paso del aymara a cualquier otro idioma): no en vano, la lúcida mirada del ingeniero le había hecho empezar su exposición hablando de «500 años de profundo desentendimiento».

Si el dilema insinuado aquí rápidamente fermenta ya en los documentos del 3er. Concilio es porque, parafraseando a Derrida, toda fe en la traducción exige —en última instancia, con la idea del Verbo— una tutela de Dios. De ahí que al optar por una evangelización en quechua y aymara el 3er. Concilio obrara en consecuencia con el presupuesto de universalidad de la doctrina (solventado por la idea de una natural predisposición hacia la fe expresada incluso, según algunos misioneros, por conceptos similares a los suyos); de ahí que al encarar esa tarea no pudiera dejar de asumir un desafío poniendo en riesgo su propio aparato doctrinal:

siendo las cosas de nuestra santa fe católica tan nuevas para los naturales... y tan remotas de su uso y entendimiento..., aun los muy diestros en su lengua, sienten gran dificultad en hallarles lenguaje con que suficientemente se les pueda declarar [de la «Epístola sobre la traducción», citado en Durán 1982: 2021

A primera vista, los documentos del Concilio sólo parecen digerir la dificultad de la empresa evangelizadora; confiesan sin embargo el descubrimiento de un mundo que probablemente escapa al de los reinos del Señor.

Los sucesivos intentos desplegados por la evangelización no dejarán de advertir (lo que delata de sucesivos fracasos) contra las ambigüedades y barreras que la traducción lingüística impone a la evangelización. Los «ruidos» ocasionados por el insuficiente conocimiento de la lengua del otro (como en el famoso y perverso caso rectificado por Bertonio [1603: 25-26] de un «Padre Nuestro» que no distingue en el aymara el nosotros inclusivo —jiwasa— del exclusivo —nanaka), o por la forzada adecuación lingüística de conceptos mutuamente irreductibles, <sup>11</sup> confirman hasta el cansancio el «traduttore traditore» (quien traduce traiciona) recordado muy a propósito por Hardman:

<sup>11</sup> Cf. Bouysse y Harris [1988: 223] para las visicitudes en la traducción de términos como paraíso, cielo, infierno, pecado, diablo; cf. Choque (en este mismo volumen) para la asimilación Dios-Apu.

... la mentalidad que expresa e informa cada lengua es única; la traducción, entonces, como también hemos visto, tiene que distorsionar, por necesidad, para poder comunicarse con quienes hablan otra lengua que encierra en sí otra conceptualización de nuestro mundo. [Hardman 1988: 181]

Resulta pues que la opción por una evangelización en las lenguas generales no sólo propicia, en la palabra del Señor Cura, una mirada comparable a la «mirada del almirante» (La belleza de la isla de Cuba lo deja maravillado [Gruzinski 1994: 17]); es decir, un inicial reconocimiento del otro expresado en términos de sorpresa y fascinación. Dicha opción obliga también, al ir hacia ese otro por vía de la traducción, a distorsionar, a «traicionar» las verdades que se pretende transmitir. Si la primera seducción (cuyos síntomas se muestran en la atracción que ese otro ejerce por lo ajeno a Dios, por lo sugestivamente demoniaco) pudo muy bien ser sofocada por el dispositivo colonial, la segunda resulta recurrentemente activada por el propio discurso evangelizador: cada vez que el Señor Cura traduce, no puede sino diseminar signos que traicionan (en tanto abandonan) las filas del dogma, signos que seducen (en tanto desvían) los sentidos de la doctrina.

Pero no será cuestión aquí de la seducción latente en las versiones quechua y aymara del Sermonario (tarea que llama a sus especialistas); sí, en cambio, de la que incuba en las operaciones concebidas para lograr la «traducción» —no ya en términos lingüísticos, sino discursivos— de las verdades del cristianismo a las peculiares capacidades asimilativas de los indígenas [Durán 1982: 18]. Vamos a suponer entonces que las lenguas generales no opusieron obstáculo para el proyecto evangelizador; vamos a suponer que lo canónicamente percibido como un trauma (Babel) habría sido en estas tierras felizmente superado en situación de óptima comunicación lingüística. Con esta hipótesis, vamos a imaginar al Señor Cura obrando en procura de dirigir el cuarto escenario del espectáculo evangelizador según el recto camino de la fe.

Desde lo alto de su púlpito, arriba, a la derecha, inclinándose hacia el auditorio, el Señor Cura predica (en quechua, en aymara o en castellano, da igual: el Señor Cura predica en lenguaje adamita). Sigue así, y esto es lo que importa,

las orientaciones del Concilio limense que determinan, según Estenssoro [1994], un cambio de estrategia para la evangelización: el paso de un discurso basado en las formas exteriores del culto y la ceremonia a uno centrado en «la» palabra. El Señor Cura predica, y no le queda otra, en principio, puesto que los instrumentos con los que se le ha apertrechado postulan todos (el Catecismo Mayor, el Confesionario y el 3er. Catecismo o Sermonario) una comunicación verbal: de ahí el particular interés, decíamos, que tienen los sermones en tanto modelización y normativa de la palabra a difundirse a lo largo y ancho de los Andes. Resulta, no obstante, que las orientaciones diseñadas por el 3er. Concilio no están exentas de ambigüedades. No sólo porque se esté lejos de olvidar las virtudes de las acciones litúrgicas (se lo ha visto, perfección y lustre son allí exigidos), sino porque dichas acciones constituyen una dimensión fundamental en la práctica del catolicismo.

De esto se desprende que el Señor Cura deberá desplegar un dispositivo que, aun privilegiando la prédica, movilice un conjunto más vasto de prácticas semióticas; ese que -para evitar una digresión, aquí innecesariaconsentiremos en llamar «oralidad». Como es sabido, con él no se alude solamente a la práctica de una comunicación verbal hablada, a las solas formas de discurso cuya substancia es la voz. La noción de «oralidad» remite a ese repertorio de medios y códigos expresivos que apuntan a todos los sentidos de percepción [Lienhard 1997: 12], a esa modalidad de producción semiótica característica de culturas que escapan al imperio de la notación gráfica. En tal sentido, las prácticas de comunicación verbal normadas por el 3er. Concilio (prédica, confesión, oración) no deben imaginarse fuera del contexto trazado por ese repertorio más vasto. Allí, la prédica del Señor Cura aparece inextricablemente ligada a prácticas ceremoniales donde confluye una diversidad de lenguajes con soportes tales como la imagen visual, la representación dramática o el espacio físico. Así las cosas, se debe relativizar la distinción que nítidamente opone una «evangelización centrada en la palabra» a una centrada en el ceremonial; pero se debe, además, no reprimir la formulación de una aventurada hipótesis: según ella, el Señor Cura enfrenta el cuarto escenario de la evangelización con un dispositivo activado no sólo por el verbo, sino por una eminente y compleja «oralidad».

No hace falta entrar en el debate que reclaman conceptos como «modo de producción» o «culturas orales»; no hace falta polemizar sobre el «grado de

oralidad» [Ong 1988] de la sociedad europea en el siglo XVI (el invento de Guttemberg tiene apenas un siglo) para constatar que —desde del Concilio de Trento— la Contrarreforma canonizaba medios y recursos especialmente destinados a una comunicación con las masas que, en la misma Europa, escapaban al universo de la escritura. No hace falta, finalmente, insistir sobre el hecho de que, en lo fundamental, dicho arsenal se ofrecía como particularmente adecuado para los fines de la evangelización en tierras americanas: Gruzinski, por ejemplo, subraya la muy consciente adopción en México de una tradición medieval fundada en las virtudes pedagógicas y mnemotécnicas de la imagen: Como en otras tierras de la Contrarreforma, la imagen debía triunfar sobre el texto [Gruzinski 1994: 114]. Así, la aventurada hipótesis no pretende que el proceso de evangelización fuera obra de una «cultura oral» (para ello habría que empezar, al menos, sometiendo a un duro examen dicha categoría); afirma, en cambio, que el discurso de la evangelización obraría desde una materialidad marcada por «medios y códigos» pertenecientes al repertorio de la llamada «oralidad». Lo aquí aventurado, en pocas palabras, es que el cuarto escenario del espectáculo evangelizador despliega un conflicto en el que se enfrentan de manera ambigua, entre seducción y conquista, dos oralidades: la europea-occidental y la andina.

Que el Señor Cura opera desde un dispositivo fundamentalmente oral, no es algo que deba descubrir la mirada del analista; responde a una opción programática explícitamente formulada por el 3er. Concilio: lo que allí se encomienda es, recordémoslo, un catecismo diseñado para que los bisoños catecúmenos lo aprendieran de memoria. Así, y no podría ser de otra manera, el «Sermonario» ofrece una serie de rasgos que corresponden a lo que el ya clásico trabajo de Ong [1988] sistematiza en una «psicodinámica de la oralidad». Es algo que se hace evidente y —tratándose de una de las religiones el Verbo— casi no haría falta referir a los estrechos vínculos entre la oralidad y lo sagrado, ni al carácter empático y a la dimensión colectiva que, tendiendo una mano al Señor Cura, la oralidad instaura en el seno de una comunidad. Casi no haría falta referir, tampoco, ni al énfasis pragmático del discurso oral (se ha visto ya: la palabra en los sermones no sólo comunica, actúa), ni al conocimiento basado en técnicas de memorización que allí se reproduce (el empleo de fórmulas —nuestro Señor Iesu Christo, el Sancto Padre de Roma y el recurso a la redundancia, obviamente diseminados en el Sermonario, son propios a todo discurso catequético). No haría falta referir a todo esto, en suma, si se tratara de una comunicación en la que ambos actores (destinador y destinatario) comparten códigos, experiencias y mundos de referencia; si se tratara de una comunicación en la que el horizonte de expectativa y la enciclopedia [Eco 1989] son comunes. Resulta sin embargo que éste no es el caso, ni siquiera bajo la hipotésis del lenguaje adamita; y que al tratarse de una comunicación que enfrenta dos oralidades, dos culturas, todos estos rasgos tenderían a negar una de las características fundamentales para la «psicodinámica de la oralidad»: en lugar de una práctica «conservadora o tradicionalista» (Ong), la comunicación que enfrenta dos oralidades no podría evitar que el cuarto escenario se convierta en un espacio potencialmente creativo e innovador; algo así como una Babel feliz, o esa otra ciudad referida por el Marco Polo de Calvino:

No sólo a vender y a comprar se viene a Eufemia, sino también porque de noche, junto a las hogueras que rodean el mercado, sentados sobre bolsas o barriles, o tendidos sobre pilas de alfombras, a cada palabra que dice uno—como «lobo», «hernana», «tesoro escondido», «batalla», «sarna», «amantes»—, los otros cuentan cada uno su historia de lobos, hermanas, tesoros, sarna, amantes, batalla. Y tú sabes que en el largo viaje que te espera, cuando para permanecer despierto en el balanceo del camello o del junco se empiezan a evocar uno por uno todos los propios recuerdos, tu lobo será convertido en otro lobo, tu hermana en una hermana diferente, tu batalla en otra batalla, al regresar a Eufemia, la ciudad donde cada solsticio y cada equinoccio intercambiamos nuestros recuerdos. [Calvino, Las ciudades invisibles]

Así las cosas, se tratará pues de poner en la mira ciertas operaciones en las que el Señor Cura activa engranajes básicos del dispositivo de oralidad; operaciones que, por lo tanto, promueven un espacio en el que ambas oralidades se cruzan obrando desde y hacia direcciones diferentes. Se tratará entonces de interrogar, allí, operaciones estrictamente verbales dentro de un contexto más amplio de «oralidad»: concebidas según el afán traductor antes mencionado,

tendrían la virtud de desencadenar una comunicación preñada de incertidumbres y sorpresas. Se tratará, en suma, de imaginar los avatares de la retórica <sup>12</sup> con la que se pertrecha el Sermonario.

#### 2.1. Las santas cosas

Inclinado sobre su auditorio, arriba, a la derecha, el Señor Cura predica. Con la cabeza ligeramente inclinada, bendice con el dedo índice (señala al sur, luego al este) y se retira cómicamente en paso doble. Reaparece con el cáliz en las manos, lo blande. Da un paso adelante, con un gesto seductor avanza, se detiene. Tras dejarlo encima del altar, hace su genuflexión. Un coro de seiscientas voces canta el Alleluia, todos se descubren, las mujeres cuchichean.

No omitir ningún detalle, pues en la práctica del catolicismo el ceremonial en el que la prédica se inscribe remite a mucho más que el aspecto «dramático» característico de toda comunicación oral (una palabra en medio de acciones, una palabra como acción [Ong 1988: 32]). Recordar que el discurso evangelizador no solamente «pasa» por la ceremonia, recordar que ésta no es sólo uno de sus medios, que también tiene en ella uno de sus principales referentes.

Planteadas así las cosas, quizás no sorprenda que sobre un total de treinta y un sermones diez estén dedicados a las formas externas del culto (ocho a los sacramentos y dos a las oraciones que deben aprenderse de memoria); es decir, exactamente la misma proporción, un tercio, que la ocupada por los sermones dedicados a los principios de la doctrina (los fundamentos y los novísimos; el tercio restante corresponde a los mandamientos). Esta elemental estadística se

12 Clásicamente entendida, como un arte, una técnica, de persuasión, pero también en su acepción más amplia y remozada que habla de técnicas y operaciones que tienen por objeto un material lingüístico. Desde esta perspectiva, la «función retórica» sigue y desarrolla la estirpe de la «función poética» de Jakobson: Esta función enfatiza sobre el mensaje como tal, sobre su forma tanto como sobre su contenido, pone en evidencia «el lado palpable de los signos». [Grupo μ 1982: 148].

hace significativa en tanto muestra cómo debe relativizarse la apuesta del 3er. Concilio por superar las ambigüedades de la primera evangelización: la estrategia centrada en la palabra no podía sino reincidir masivamente, más acá de cualquier postura teológica, en una evangelización basada en las formas externas del ceremonial. Se ha visto que los sermones dedicados a los mandamientos no dejan de involucrar al discurso evangelizador en el proyecto colonial (en contexto de conflicto cultural la ley de Dios fatalmente se politiza), se ha de ver ahora cómo los dedicados a los sacramentos y a las oraciones devuelven las estrategias diseñadas por el 3er. Concilio a la encrucijada que había hecho presa de la primera evangelización: cómo el Señor Cura tiende a activar un discurso que consagra las ambigüedades generadas por el discurso visual y ceremonial; un discurso que asimila la evangelización a un rito que enfrenta, destruye y sustituye otro rito.

Sacramentos llamamos unas feñales y ceremonias ordenadas por lesu Christo: cô las quales honramos a Dios y participamos de fu gracia. Affi como fi el Virrey o la Audiencia os da una prouifion o quillca, con q os haze libre de tributo, y mas os manda dar de la caxa del Rey cient pefos, tomays la quillca, y guardaysla y por ella quedays libre de tributo y aun rico: Afsi tambien los. Sacramentos de la Sancta Yglefia hazen que los que los toman queden libres de peccado, y aun queden ricos de gracia y bienes spirituales... [s. X]

Tal asimiliación no se limita a proponer un parentesco semántico cercano a la sinonimia (sacramentos = señales y ceremonias), abre en verdad una serie de equivalencias que se refuerzan mutuamente llevando eso que se quiere una empresa de substitución fríamente programada hacia algo por lo menos impredecible. Desde el noveno sermón, al «definir» los sacramentos, la prédica propone como suplemento una equivalencia entre las señales y ceremonias ordenadas por Cristo y una *provisión o quillca*; en otras palabras, una secularización de los signos sagrados. Pero hay más, se lo habrá visto, pues tal secularización se ve redoblada —ahí mismo, por vía del préstamo *quillca*—de una potencial equiparación de dichos signos a un texto andino. Esta asimilación se ve inmediatamente confirmada pues allí se propone también un

haz de funciones que acerca los sacramentos al escrito profano, es cierto, pero también, y más peligrosamente, a los rituales prehispánicos. ¿Las ventajas que de ellos se pueden obtener, sus virtudes y potencias, no aluden acaso a los beneficios materiales con los que la nueva fe pretende competir contra los beneficios materiales promovidos por los antiguos ritos?

Dicha maniobra se mostraba ya cuando el Sermonario buscaba, en términos doctrinales, demostrar la superioridad del cristianismo con respecto a la religiosidad prehispánica. Se trataba allí (siguiendo la inaugural lección de Cortés en México [Gruzinsky 1995: 48]) del recurso a las «ganancias» con las que la doctrina pretendía competir con las «patrañas y tonterías» prehispánicas. Paradójicamente, en este afán por demostrar una superioridad o una mayor eficacia, la evangelización no haría sino poner a las «supersticiones de los antepasados» en una situación de equivalencia con la fe. En este mismo sentido reincide la definición de los sacramentos, sólo que ahora el recurso a las «ganancias» deviene aún más peligroso:

No aueys de cantar los cantares de vuestros antepassados. porque son engaño del demonio. No aueys de celebrar las fiestas del Raymi, ni del ytu, ni las otras que los antiguos hazian, porque son fiestas en que se adora el diablo, quando sembrays y cuando cojeys vuestro mayz o papas no habevs de hazer los bayles y Taquies, ni celebrar el Aymuray; sino dar gracias a Dios que os da la comida. Quando falta lluvia, o no av buen temporal, no aueys de llamar al trueno ni celebrar el Yntiraymi, ni ofrecer al carnero, sino mochar a Dios que es el dador de fructos de la tierra. No aueys de hechar suertes, ni adivinar lo que esta por venir con coca, ni con mayses, ni con pedrezuelas, ni con arañas tapadas, todas estas son abusiones del demonio de que se enoja Dios nuestro señor. Mirad como los Christianos no hazemos nada desto, y nos succede todo mejor que alos hechizeros, ni a vuestros antepassados sabeis por que? [s. XIX]

Sí allí la ambigua equivalencia aparecía en una dimensión abstracta (a propósito de los poderes de la fe), aquí se despliega en la materialidad de una práctica

simbólica concreta (a propósito de los poderes de un rito). Paradójicamente, al pretender imponer los sacramentos, la evangelización no haría sino poner los antiguos ritos en una situación de equivalencia con el ceremonial cristiano:

> Y alsi auevs de laber, que la Milla es el lacrificio de los Christianos: donde no se offrecen carneros, ni bezerros, sino el mismo Hijo de Dios para nuestra salud y remedio. Is. XIII]

De este modo, la empresa de substitución diseñada por los sermones del 3er. Concilio corría el riesgo de abrir un ambiguo e imprevisible intercambio simbólico; intercambio mucho más ambiguo e imprevisible aún, de lo que podría pensarse, en la medida en que el Señor Cura en su discurso enfatiza tanto sobre el sentido de los sacramentos como sobre su dimensión material. significante (porque os hago saber que vale más la missa, que el Cielo y la tierra (s. XIIII):

> Agora Jabed, que la Jubstancia del Baptismo esta en lauar con agua natural y verdadera al que es baptizado; y juntamente dezir aquellas palabras. Yo te baptizo en el nombre del Padre, y del Hijo, y del Spíritu Jancto. Y todas las otras cosas, como poner sal, y soplar, y dezir otras palabras, son ceremonias sanztas q usa la Yglesia preparar al s. Baptismo. [s. X]

Agora sabed hijos míos que el matrimonio de los Christianos no solo es bue estado y modo de vivir dado por Dios: mas tambien es sacramento y gran mysterio instituydo por Iesu Christo nuestro Redemptor. Este Sacramento se celebra quando el Padre y Cura vuestro os toma las manos a la puerta de la Yglesia o en vuestra casa, diziendo el varón y la muger que quieren por marido y muger. Entonces se haze esse sacramento: y no antes ni despues: y todo lo demas que se haze de velaros y de las Arras y de las candelas y missa, todas son ceremonias y bendiciones de la Sancta Yglesia, para que vuestro casamiento tenga buen successo en servicio de Dios. Is.

Por la insistente referencia a las «santas cosas» (Y assi vereys lleuar por las calles este Sanctísimo Sacramento, acompañado de muchos Christianos, y de mucha cera ardiendo, y cruz, y campana, y que todos se incan de rodillas, y lo adoran... [s. XIII]), los sermones dedicados a los sacramentos hacen de la prédica algo parecido a unas instrucciones de uso para el ceremonial. Nada ingenua, sin embargo, dicha opción por evangelizar desde la apariencia exterior; al contrario, allí germina lo que sería una estrategia fundamental para la evangelización. Así lo muestra el «manual» de Orerius [1603] —prolijo hasta el detalle en lo que hace a la descripción y codificación de los ritos sacramentales— revelando, por eso mismo, toda la conflictiva significación que tenían aquellas ceremonias sanctas y exteriores. Un fragmento de la instrucción para el bautismo basta para sugerir las resonancias históricas y culturales con las que podía estar cargado el mínimo gesto del protocolo.

Los que se an de Baptizar, se detienen primero a las puertas de la Iglesia, porque son indignos de entrar en la casa de Dios, antes de auerse despedido de la afrentosa seruidumbre del demonio. Preguntados por sus nombres, los dan, porque ya se escriuen, y assientan soldados de Christo. Hazense exorcismos con insuflaciones. y oraciones sanctas, pías, y religiosas, para alançar el demonio del ánima del baptizado. Ponesele sal en la boca, para que se libre de la corrupcion del pecado, y para que reciba gusto de la sabiduria diuina [...] La vestidura blanca significa la limpieza, y pureza en que deuemos conseruar nuestras animas... [Orerius 1603: 54]

Al ofrecerse el bautismo no sólo como un rito de paso, sino como una ceremonia «civilizatoria» que aspira a la absoluta aniquilación del pasado, cada uno de sus signos denota en lo simbólico un afán de *tabula rasa* perfectamente asimilable al que, en otros ámbitos, despliega la colonización. De este modo, las operaciones de exorcismo encarnan en los hechos una violenta estrategia de aculturación (recuérdese la asimilación a lo diabólico de todo lo referente a la religiosidad prehispánica); asimismo, la imposición de una nueva onomástica y —más acá de toda codificación en torno a la pureza y sus colores— la de las blancas vestimentas, no hacen sino borrar, en lo individual y lo colectivo, los signos de una identidad y una memoria:

en el tejido se puede leer a la vez la región de donde procede el poseedor de la prenda, su riqueza, su grado de creatividad y hasta los lazos que mantiene con gente de otras comarcas [Bouysse y Harris 1988: 219].

Esta práctica destructiva no anula, sin embargo, un espacio para el ambiguo intercambio simbólico aludido más arriba. Si el afán de sustitución ponía a los sacramentos en situación de equivalencia con los antiguos ritos, el afán de destrucción no hace sino darles un reconocimiento, una legitimidad (diabólica, por supuesto). Como ocurrirá más tarde con la extirpación de idolatrías, al optar por la destrucción y la sustitución de los ritos del otro se desencadenaría, inevitablemente, un dispositivo análogo al que para México describe Gruzinski como «guerra de las imágenes» [1994: 41]; algo parecido a un boomerang, puesto que la pretendida aniquilación no resulta sino una mutilación que no prueba la invalidez de los ritos autóctonos, al contrario:

Si los ídolos no eran dioses sino «cosas malas» que «engañaban» a los indios (Cortés) es porque ocultaban, según confesión misma de los extranjeros, una existencia y un poder aún apreciables, e incluso suficientes para allanar el camino a toda clase de enfrentamientos, de intercambios, de sustituciones o de asociaciones entre las divinidades de los dos mundos. [Gruzinski 1994: 46]

Que el poder y la legitimidad de los antiguos ritos sean reafirmados desde los sermones, concuerda muy bien con una evangelización pensada como cruzada contra el demonio. Así como en la «guerra de las imágenes» se trataba de quitar ídolos y poner íconos, en la prédica sobre el ceremonial se trata de un quitar ritos e instaurar sacramentos. Si desde el punto de vista del Señor Cura tal substitución no admite equívoco (es cuestión de fe: se trata de trocar un rito falso por el verdadero), nada garantiza que el équívoco no se produjera allí donde la fe no se había internalizado «todavía»:

Mas dezirmeys, Padre como nos dezis que no adoremos ydolos, ni guacas pues los christianos adoran las ymagenes que estan pintadas: y hechas de palo, o metal, y las besan, y se hincan de rodillas delante dellas, y se da en los pechos y hablan con ellas? Estas no son guacas tābien como las nuestras? Hijos mios muy differente cosa es lo que hazen los Christianos, y lo que hazeys vosotros. Los Christianos no adoran, ni besan las ymagenes, por lo que son, ni adoran aquel palo o metal, o pintura, mas adoran a lesu Christo en la ymagen del Crucisijo, y a la Madre de Dios nuestra señora la Virgen Maria en su ymagen, y a los sanctos tambien en sus ymagenes [...] y si reuerencian, las ymagenes y las besan, y se descubren delante dellas, y hincan las rodillas, y hieren los pechos es por lo que aquellas ymagenes representan, y no por lo que en si son, como el corregidor besa la prouision y sello real, y lo pone sobre su cabeça, no por aquella cera, ni el papel, sino porque es quilla del Rey... [s. XIX]

En todo caso, al querer hablar de los sacramentos, al enfatizar sobre el sentido y la importancia de los signos exteriores, la prédica del Señor Cura no haría más que ofrecer un espectáculo peligrosamente homologable al que pretendía destruir y substituir, un espectáculo que instaura como única certeza el juego de las apariencias. Excluyendo el rechazo o el enfrentamiento, un espectáculo de seducción no tiene garantía sobre el destino de los signos que disemina:

... pero la campanilla tintineó, el cura entró con el cáliz y, tras dejarlo encima del altar, hizo su genuflexión. Campanilleo. Y de pronto no sé qué tono cortante resonó en mi ser entero, con tal fuerza que—agotado, medio inconsciente— me arrodillé, y poco faltó para que —en mi fiero desamparo— me pusiera a rezar...; Pero Fryderik! Me pareció, sospeché, que Fryderik, arrodillado también, también «rezaba» —y conociendo sus agitaciones, tuve la seguridad de que no sólo lo fingía, sino que de verdad «rezaba»— con lo cual quiero decir que no sólo pretendía engañar a los demás, sino también a sí mismo. «Rezaba» ante los demás y ante sí mismo, pero su oración no era más que un biombo que escondía el desenfreno de su no-oración... [Gombrowicz, La Seducción]

Todo esto valdría también, obviamente, a propósito de los sermones dedicados a la oración [s. XXVIII]. En efecto, allí se verifica tanto el énfasis en la manifestación externa del ritual (por eso los buenos Christianos, quando hazen oracion, se hincan ambas rodillas, se descubren la cabeça y ponen las manos, y tienen los ojos muy solegados y humildes), como la promoción de sus virtudes «gananciales» (pues por ella alcançan los Christianos todos los bienes del alma, y aun los del cuerpo que han menester, y por ello resisten y vencen a sus enemigos...), como finalmente su función extirpadora (También debeys hazer oracion [...] todas las veces q os veys en algun gran trabajo, como al passar algun rio, o estays cansado del camino o sentis enfermedad, o vuestro ganado o smentera no va bien...). Pero en el caso de la oración se concentra también otra fundamental estrategia diseñada por el 3er. Concilio: la de un discurso que ha de aprenderse de memoria (Ya lo sabeys de coro, y sino aprendedla... [S. XXIX]).

Más acá de las connotaciones que tal «método» pudiese tener desde el punto de vista «pedagógico», se debe subrayar lo generalizado de su implementación. En efecto, son dos los sermones que instruyen sobre la oración (el uno su significado, el otro las oraciones canónicas: el «Padre nuestro», el «Ave María»), pero ésta cunde en realidad a todo lo largo del Sermonario: recordémoslo, en el esquema cuaternario que rige todos los sermones la última parte es, precisamente, la de la oración. Resulta pues, por esta vía, que la prédica del Señor Cura sistematiza y generaliza una opción centrada en la fuerza seductora del espectáculo.

Fuerza inmanente de la seducción de sustraerle todo a su verdad y de hacerla entrar en el juego, en el juego puro de las apariencias, y de desbaratar con ello en un abrir y cerrar de ojos todos los sistemas de sentido y de poder... [Baudrillard 1989: 16]

Convertir más por afectos que por razones, decía la consigna del 3er. Concilio. Y empezamos a ver, con la oración, cómo dicha estrategia de seducción determina estructuralmente el discurso activado por el Sermonario. Pero conviene, antes de seguir, y con la ayuda de Barthes [1985], sentar de dichos

afanes la filiación. En tal sentido, primero, lo más evidente: que en dicha consigna el 3er. Concilio no hace más que reactivar una de las dimensiones con las que la retórica clásica prescribe el arte de la persuasión, el animos impellere.

Se trata allí de persuadir por la vía pasional, emocionando, mediante un llamado a los sentimientos (con la otra dimensión, el res docere, es más bien cuestión de informar, enseñar, convencer y demostrar por la vía racional). Parecería pues que la prédica del Señor Cura, para que nadie duerma en el auditorio. privilegiara la primera (dimensión en la que opera la seducción) en detrimento de la segunda (dimensión en la que opera la argumentación). Tal diagnóstico, sin embargo, sería injusto con respecto a la asimilación, en el Concilio limense, de la tradición retórica: ¿la Compañía de Jesús no tomaría acaso el relevo en el desarrollo de este arte? En la tradición, así como en la estructura que sostiene cada uno de los sermones, la labor se despliega en ambas dimensiones combinándolas en las cuatro partes que hacen a la dispositio (el ordenamiento de las partes del discurso): 13 el exordio, la narratio, la confirmatio y el epílogo (en la norma retórica) hacen carne, en los sermones, en el enunciado (summa), la exposición (narración exhortativa), la interpelación (exigencias morales) y la oración (que en principio incorpora la respuesta del oyente).

Como se lo habrá imaginado, la correspondencia entre ambos patrones no es solamente numérica. Comparten tanto la manera en que las dos dimensiones

13 Vale la pena recurrir, con Barthes [1985: 123-124], a una rápida presentación del aparato retórico: En su más amplia extensión, la technè rhétorikè consta de cinco operaciones principales; se debe insistir sobre la naturaleza activa, transitiva, programática, operatoria de estas divisiones; no se trata de elementos de una estructura, sino de actos de una estructuración progresiva, como lo muestra bien la forma verbal de sus definiciones [...]

| 2. | INVENTIO (Euresia)<br>DISPOSITIO (Taxis)<br>ELOCUTIO (Lexis) | invenire qua dicas<br>inventa disponere<br>ornare verbis |
|----|--------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|
| 4. | ACTIO (Hypocrisis)                                           | agere et pronuncia                                       |

añadir el ornamento de palabras y figuras actuar el discurso: gestos y re dicción acudir a la memoria

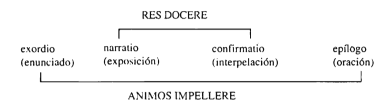
hallar qué decir

ordenar lo hallado

5. MEMORIA (Mnèmé)

memoriæ mandare

del paradigma (res docere y animos impellere) se distribuyen en las cuatro partes del sintagma, como los contenidos y funciones de cada una de las partes. El siguiente esquema (otro préstamo a Barthes [1985: 149] con evidentes añadidos) sentará mejor el modelo en obra.



Si en el «exordio» se reúnen dos operaciones (la captatio benevolentiæ, o el atraer la atención del auditor; y la partitio, o anuncio de las unidades que va a tratar el discurso), éstas se dan también en en el enunciado o summa del sermón. Aquí dominan, en efecto, los «Hermanos (o Hijos) míos muy amados» y el ya conocido y ambiguo nosotros inclusivo (Todas las cosas, hermanos muy amamados, que nos enseña Dios... las hemos de tener firmemente [s. IX]) que incorpora al oyente en la comunidad cristiana. Aquí dominan también —en medio de la partitio: una síntesis del anterior sermón, un anuncio de los temas a tratarse en éste- las reiteradas alusiones hacia el amor que Dios «nos» tiene, hacia los males que el pecado y el demonio «nos» traen. Asimismo, lo que ocurre en el epílogo (por una parte, se retoma y resume el asunto tratado: posita in rebus; por la otra, se culmina con efecto patético: possita in affectibus) se da también en el sermón: su resumen (Pues agora no os quiero dezir mas, fino que guardeys en vuestra memoria... [s. 1]) y la oración en la que la voz del Señor Cura integra la del auditorio (Yo en nobre de todos vosotros le respodo diziedo: Señor nuestro Iesu xto...[s. IV]) o, cuando menos, lo insita a recurrir luego a la oración (Dad muchas Gracias... Rogad... a los sanctos hemos de reuerenciar...).

¿Se quiere decir con esto que la opción del 3er. Concilio (convencer más por afectos que por razones, transmitir la fe por la vía del goce estético) se materializaría sistemática y estructuralmente desde el comienzo y el final de

cada uno de los sermones? Lo ya visto a propósito de los sacramentos y de la oración sugiere que en estas secuencias movidas por el *animos impellere* la prédica tendería, efectivamente, a ofrecerse como rito seductor y, por lo tanto, susceptible de ser seducido. En efecto, nada puede garantizar sobre el destino de los signos que ostenta y disemina: lo prueba, como nadie lo ignora, la misa negra que no es otra cosa que una misa cuyos signos se disponen al revés:

Riñón de Bloom, ruega por nosotras.
Flor del Baño, ruega por nosotras.
Mentor del Mentón, ruega por nosotras.
Agente del Freeman, ruega por nosotras.
Masón caritativo, ruega por nosotras.
Jabón errante, ruega por nosotras.
Dulzuras del pecado, ruega por nosotras.
Música sin palabras, ruega por nosotras.
Rechazador del Ciudadano, ruega por nosotras.
Amigo de las ropas interiores, ruega por nosotras.
Comadrona misericordiosa, ruega por nosotras.
Patata Preservadora de la Peste y la Pelagra, ruega por nosotras.

Nada impide, entonces, que el rito que pretendía sustituir otros ritos fuera también revertido. Pero, ¿es sólo allí, en torno a señales, ceremonias y oraciones, que la evangelización se convierte en un mero juego de apariencias, en un espectáculo de signos reversibles? ¿Están exentos acaso las centrales y fundamentales secuencias movidas por el res docere, por la razonada y argumentada exposición de la doctrina?

## 2.2. Música sin palabras

Inclinado sobre su auditorio, arriba, a la derecha, el Señor Cura se afana por explicar. Pero recuerda que, antes, como preámbulo a la argumentación propiamente dicha, debe narrar. Recuerda las lecciones del claustro: para la narratio (la diègèsis griega, la narración dentro de un discurso jurídico) está prevista la relación de los hechos que conciernen a la «causa», la «exposición

persuasiva» de lo ocurrido. También recuerda que al narrar debe ser claro, breve, verosimil; que debe subordinar su relato al periodo que prepara (la argumentación). El Señor Cura constata, finalmente, la pertinencia evangelizadora de instrumento; tal, que no sólo la activa en los sermones: el propio «Catecismo» cuenta con un complemento («Plática breve en que se contiene la suma de lo que ha de saber el que se hace cristiano») cuya novedad radica en la substitución de la forma dialogada (las clásicas preguntas y respuestas) por una narración de «los principales aspectos del misterio cristiano»:

la plática, o también llamado coloquio en la terminología pastoral de la época, representa un nuevo esfuerzo por estructurar pedagógicamente el contenido de la catequesis en formas cada vez más aptas en relación con las capacidades asimilativas de los oyentes. [Durán 1982: 297]

Con tal opción, el 3er. Concilio parece adelantarse al diagnóstico de Ong [1988: 49] según el cual el «pensamiento oral» («más cercano a las situaciones de la vida misma») trabajaría en un grado de abstracción menor que el letrado: un discurso narrativo (cuyos referentes son en principio acontecimientos específicos que involucran a actores concretos) le correspondería más que la abstracción de un discurso de caracter teológico. Se plasma una vez más, siguiendo la lección de Trento, el afán por adaptar el discurso de la evangelización a las «capacidades» asimilativas del vulgo (aquí, los indígenas). Pero tal opción rescataba, antes, una clásica enseñanza que habla de las virtudes argumentativas de la narración. La ya referida acepción que Benveniste da a «relato» podría muy bien caracterizar tanto los rasgos de la narratio (mera relación de hechos que disimula lo subjetivo de su enunciación) como sus efectos (los hechos parecen contarse solos; su «objetividad» tiene vocación de prueba). Hasta aquí, el mecanismo de la narración desplegaría sistemáticamente, desde el corazón de todos los sermones, una muy eficaz máquina generadora de convencimiento. Pero, ¿qué es lo que cuentan los sermones?

Como en la narración de la «Plática...», los «hechos» referidos en la prédica no podrían ser otros que los misterios de la fe. Resulta, sin embargo, que lo

estrictamente teológico no puede dominar en el Sermonario. Se cuentan entonces, masivamente, otras historias; historias que, aun si connotadas siempre en sentido religioso, se figuran a través de acontecimientos y seres de este mundo. Resalta en esta perspectiva la propia gesta de la evangelización en su lucha contra el demonio: desde su angelical primer episodio (la creación de innumerables exercitos de su firitus: de los buenos y leales y de los que se alzaron contra Dios [s. VI]), hasta los más recientes y cercanos que involucran, obviamente, a los actores del conflicto colonial. Se lo habrá visto ya, patente en más de una anterior referencia, la narración de los sermones tiene, en este caso, la virtud y la imprudencia de hacer ambiguo el discurso evangelizador: al narrar hechos que «demuestran» la superioridad del cristianismo y de la civilización europea (las fiestas de guardar por ejemplo [s. XXI]) los pone a competir con las de los antepasados; al demonizar las guacas en sus relatos, el afán extirpador las legitima. No falta, incluso, aquella narración que recoge sus «pruebas» en el patrimonio cultural de sus oyentes:

En el tiempo del Inga no se emborrachauan sino muy pocas vezes porque no se lo consentian los gouernadores del Inga, y assi estauan en esta tierra como enjambres de auejas. Agora beben quantos quieren, y assi mueren y se acaban especialmente aquella maldita Sora, que es suego que abrasa del muyz podrido hazen un breuaje que assa las entrañas, todos beuen del, y assi todos se acaban presto porque no se pone remedio en tanto daño. [s. XXIII]

Así, la contundencia argumentativa del relato evangelizador tiende a relativizarse; mucho más cuando en un tercio del sermonario se narra y describe las fromas externas del ceremonial (sacramentos y oraciones). A las ambigüedades que puede generar la referencia a esta dimensión de por sí ambigua, cabe añadir aquella que se instaura cuando la narración no se contenta con describir el ritual cristiano, cuando también refiere sus antiguos y lejanos orígenes:

Sábese que lesuchristo quando auia de morir y padecer por nosotros, un dia antes ceno con sus discipulos muy amados: y despues de auerles lauado los pies, con mucho amor... [s. XIII]

En el caso de la eucaristía, dicha referencia parece no plantear problema: la historia y la figura de Jesucristo pudieron, en efecto, ser las primeras en muy bien saberse. Pero, ¿existe la misma certeza para la multitud de personajes y acontecimientos, provenientes de la Biblia o de la tradición, que cunde a lo largo y ancho del Sermonario?

Tal incertidumbre se acrecienta cuando los sermones narran con sabroso cuidado de la creación y del pecado de Adán y Eva [s. VII], de la vida pasión y muerte de Jesucristo [s. III], de Moisés y de la huída de Egipto [s. XVIII], de Sodoma y Gomorra [s. XXIV] del apocalipsis y del juicio final [ss. XXX y XXXI]. Se potencia, incluso, cuando a propósito del honrar a los mayores [s. XXII] se hace referencia a Sen, Iafet, Can (hijos de Noé), y se cuenta la anécdota de un buen viejo Eliseo a quien unos mozuelos hicieron burla; cuando predicando contra el adulterio, se ejemplifica con el castigo que recibió el Rey David porque cometió adulterio con Berlabé, muger de Urias, criado suvo [s. XXIV]; o cuando contra la avaricie se convoca la autoridad del profeta Abacuc y se ilustra con el caso de la Reina Jesabel, quien tomo la viña de un vasallo suvo llamado Nabot [s. XXV]. Tal incertidumbre podría hasta resolverse, en el sentido opuesto a los designios del Señor, cuando a la narración pedagógica y argumentativa desplaza, en el discurso del Señor Cura, una narración que no hace sino expresar los fantasmas que asedian ese otro mundo, de donde venimos nosotros los viracochas [s. VIII]): allí donde hay buenos y santos, papas y obispos, pero también herejes y traidores. Esta narración puede tender a la paranoia (Si vinieren... preguntad fi obedecen al Padre Sto. de Roma...) o a una ostentasión que bordea el paroxismo.

Tras desstos apostoles y discipulos de Iesu Christo, ubo en la Yglesia Sancta (hermanos muy amados) muchos sanctos martyres, como sant Esteuan, sant Laurecio y sant Vicente, que se devaron apedrear, y quemar, y hazer pedaços por no negar a lesu Christo, y destos uvo millares de millares. Vuo otros que se fueron a los desiertos a hazer penitencia y vida aspera por amor a Dios, como sant Antonio. Otros que a ymitacion de los apostoles devaron sus haciendas y casas; y viuieron en compañía con orden y vida sancta, como san Francisco, sancto Domingo. Vuo otros que siendo padres, y mayores del pueblo con vida, y

doctrina enseñaron la ley de Dios, como sant AGUSTIN, y sant MARTIN y sant AMBROSIO. Vuo muchas mugeres que no quisieron conocer varō y dieron su vida por Iesu Christo, como sancta Catherina y sancta Ynes. Y agora todos estos sanctos, que son innumerables estan en el cielo gozando de ver a Dios... [s. VIII]

Resulta pues que la narración de los sermones opta masivamente por la referencia a hechos y figuras significativos solamente dentro de la tradición europea letrada; resulta que su afán pedagógico y argumentativo se funda en la relación de «pruebas» extraídas de su contexto, en un relato de mundos «exóticos» que no podía, para los indígenas, dejar de tener los efectos que Gruzinski imagina vivieron los mexicanos frente a la «imagen-espectáculo» del teatro evangelizador:

Esa asombrosa sobreposición de imágenes en un acontecimiento pasado es comparable, acaso, a la visión que tenemos de las cinematografías lejanas, de la India y del Japón, por ejemplo, cuando abordan su historia y su mitología. Cada vez, la confusión de los registros temporales y la pulverización de las referencias culturales producen una memoria atomizada, heteróclita y fragmentada que el espectador integra con más o menos fortuna a su propia experiencia. [Gruzinski 1994: 94-95]

Tratándose, en la narración de los Sermones, de un espectáculo sin imágenes, de un espectáculo substancialmente verbal, ¿no ofrecerían esas historias «exóticas» un espectáculo prácticamente reducido a su materialidad sonora, unos relatos vacíos que ofrecen infinitas posibilidades de interpretación?

Conviene, antes de aventurar una hipótesis, completar el examen de lo obrado por las narraciones del Sermonario: y es que si contar es narrar, es también, más prosaica pero fundamentalmente, enumerar. Como se lo habrá ido viendo, ambas operaciones se despliegan inextricablemente. Conviene distinguirlas, sin embargo, pues la enumeración, se lo verá, promueve sus propios encantos.

A la figura de la enumeración se la habrá percibido ya en los inventarios de huacas y creencias combatidas (ss. II XVIII y XIX), en los catálogos de las fiestas (de guardar y «de dejar», s. XXI), en las listas de santos y personajes de la Iglesia [ss. VIII y XXII]; se la habrá percibido también organizando todo el sermón dedicado a los impedimentos para el matrimonio [s. XVI]. Pero su importancia no radica únicamente en la recurrencia. Si resulta en verdad significante es porque determina en lo fundamental la estructura del discurso evangelizador: en efecto, los mandamientos y la oración (concebida y presentada como una lista de peticiones de lo que habeys menester [s. XXVIII]) responden a sus designios.

Podría reconocerse en la enumeración la estructura paratáctica (aditiva según Ong [1988: 37]) característica de la sintaxis oral: allí se obra, en efecto, más por conjunción y yuxtaposición que por subordinación. Podría reconocerse entonces una estructura presumiblemente coincidente con la de los discursos de la otra oralidad. Pero dicha coincidencia se hace menos evidente cuando el dispositivo de la enumeración se promueve no sólo en el plano lingüístico, sino también en soportes semióticos no verbales (y fed muy devotos de rezad el Rofario, ninguno haya que no tenga Rofario, o de cuentas, o de nudos [s. XXVIII]). Aquí, la aparente coincidencia en torno a una figura de estilo contrasta con una potencial divergencia de prácticas y significados culturales (recuérdese al Señor Cura recomendando el uso de quipus para la confesión). Y es que si la enumeración supone una operación que de una u otra manera clasifica y ordena el mundo, o una parcela del mundo, nada asegura que frente a una lista dos culturas clasifiquen y ordenen lo mismo y de la misma manera.

Ya veys como el Corregidor quiere ser obedecido y acatado, porque es ministro del Rey. Pues el sacerdote es ministro de Dios, y delante del sacerdote se hinca de rodillas el Corregidor, el Oidor, el Virrey, y el Rey, y le dizen con humildad sus pecados [...] Para servir a los sacerdotes en la Missa, y para otros oficios haze tambien el Obispo, otros ministros y padres menores, que se llaman diaconos y subdiaconos, de Evangelio y de Epistola [...] Hay tambien otros ministros menores; y otros mayores que los sacerdotes, que son los Obispos, y sobre estos son

los Arçobispos, y sobre todos el Padre sancto de Roma, que se llama Papa, que es Padre de todos los Christianos, y tiene todo el poder, como Vicario de Iesu Christo. [...] Este manda al Rey de España y a todos los Reyes de la Christiandad, a todos los Obispos, a todos los religiosos [s. XIV].

Con este ejemplo se habrá hecho explícita la filiación del enumerar en los sermones: la clásica enumeratio que despliega una operación de puesta en orden, de integración al interior de un mundo jerarquizado y encajado según el modelo medieval [Eco 1993: 23]. Pero también es sabido que el engranaje de la enumeración puede obrar en otras perspectivas. Levi-Strauss, por ejemplo, lo considera una técnica típica del «pensamiento primitivo»: allí, con la enumeración se elabora un orden nuevo a partir de fragmentos de un orden que ya no existe (el famoso bricollage al que habría recurrido el propio cristianismo con los restos del mundo romano y pagano). ¿Cómo albergar certeza en cuanto al destino de las listas tan frecuentes en el sermonario? ¿Instaura con ellas el Señor Cura el orden jerárquico y fijo que pretende reproducir, o recibe más bien de su propia medicina: un bricollage andino que crea un nuevo orden jugando con fragmentos cristianos junto a otros preexistentes?

Aquí resulta difícil no pensar en las *ch'allas* (libaciones) que aún se ofrecen según el patrón de las «sendas de la memoria». Y resulta aún más difícil no pensar con ellas algo más que una mera coincidencia promovida por la universalidad de cierto mecanismo: si las «sendas de la memoria» constituyen un dispositivo fundamental para el arte andino de la memoria [Arnold, Jiménez y Yapita 1992: 100], ¿cómo no imaginar allí un conflicto en el orden que presumiblemente impone el *ordo* cristiano? Para muestra un botón:

Bay abuelos y abuelas, lluvias del cielo, lugares con wak'as, espíritus ancestrales del Illimani, así también Mamita de Copacabana, de los males me las vas a atajar. No nos vas a olvidar, bien siempre vas a ver a los productos,

porque ustedes existen. [Arnold y Yapita 1996: 239]

Pareciera pues que con el contar de las enumeraciones, la prédica radicaliza los encantos que emanaban de la narración «exótica». Si con ésta el discurso del Señor Cura tendía a ofrecer el espectáculo de la forma pura (una suerte de relatos vacíos, por contar), la enumeración brinda todo un yacimiento de pura y fragmentaria materialidad significante (signos vacíos, un arsenal para hacer nuevas cuentas). La pretendida empresa de sustitución parece dar paso aquí a un dispositivo de acumulación y yuxtaposición. ¿Se abre así un espacio de «sincretismos y acomodos» descrito por Gruzinski [1994: 69] a propósito de la convivencia de imágenes e ídolos mexicanos? ¿O circulan más bien, santos y wak'as, en una procesión que deviene insensata?

Y, al sonido de la campanilla consagrada, llevando a la cabeza una cruz alzada por acólitos, tiriferarios, portadores de navículas, lectores, ostiarios, diáconos v subdiáconos, avanzó la venerable comitiva de abades mitrados y priores y guardianes y monjes y frailes: los monjes de San Benito de Spoleto, Cartujos y Camaldulenses, Cisterciences y Olivetanos, Oratorianos y Valombrosianos, y los frailes de San Agustín, Brigitinos, Premonstratenses, Servitas, Trinitarios, y los Hijos de San Pedro Nolasco: v junto con ellos, desde el Monte Carmelo, los hijos del profeta Elías conducidos por el obispo San Alberto y por Santa Teresa de Ávila, Calzados y Descalzos: y frailes pardos y grises, hijos del pobrecillo Francisco, Capuchinos, Cordeleros, Mínimos y Observantes, y las Hijas de Santa Clara: y los hijos de Santo Domingo, los Frailes Predicadores, y los hijos de San Vicente, y los monjes de San Wolstan: y de San Ignacio los hijos: y la Cofradía de los Hermanos Cristianos encamezada por el Reverendo Hermano Edmund Ignatius Rice. Y después venian todos los santos y mártires, vírgenes y confesores: San Ciro y San Isidro Labrador y Santiago el Menor y San Focas de Sinope y San Julian el Hospitalario y San Félix de Cantalejo y San Simeón

Estilita y San Esteban protomártir y San Juan de Dios y San Ferreol y San Leugardo y San Teodoro y San Vulmaro y San Ricardo y San Vicente de Paúl y San Martín de Todi y San Leopoldo y San Dionisio y San Cornelio y San Leopoldo y San Bernardo y San Terencio y San Eduardo y San Owen Canículo y San Anónimo y San Epónimo y San Pseudónimo y San Homónimo y San Parónimo y San Sinónimo y San Lorenzo O'Toole y Santiago de Dingle y de Compostela y San Columcilo y Santa Columba... [Joyce, Ulises]

Como en su simil joyceano, nada garantiza que las nuevas sartas líen cuentas o nudos guardando sus «sentidos originales». Menos aún si se percata que el contar instruido por el Señor Cura gira masivamente en torno a ese abismo abierto por un bizarro signo, el nombre propio. Signo poético, en su aparente trivialidad, en tanto escapa a las arbitrarias determinaciones de la lengua (mero índice, se reduce en lo semántico al señalamiento de la persona o el lugar que designa); signo poético, con todo y lo fija que pueda ser su referencia, en tanto crea las cosas de las que habla (autoreferencial, el nombre sólo remite a eso que lleva ese nombre). Cierto, el nombre propio está cargado de poderes (tiene un único referente, convoca al pronunciarlo toda la esencia que encierra, se ofrece como objeto de exploración y desciframiento [Barthes [1972: 124]), pero tiene también, por otra parte, el encanto de ser catalisable: se puede llenarlo, dilatarlo, colmar los intersticios de su armadura sémica con una infinidad de nuevas añadiduras [Barthes 1972: 127]. Tal encanto se despliega hasta el límite cuando, como en el caso de los sermones, se trata de sólo nombres, de índices carentes de referente o, en todo caso, de signos cuyo referente sólo es concebible en una cultura que tiene inscrita la noción de «individualidad».

Por todo esto, el recurrente afán de contar (con) nombres propios no podría sino minar un discurso que apuesta por la transmisión e imposición de sentidos. Como en el caso de los ritos, o el de la imagen, o el de las «narraciones exóticas», el discurso evangelizador no haría aquí sino desplegar un espectáculo fundamentalmente ambiguo.

Los primeros evangelizadores tuvieron dificultades para inculcar a los indios la diferencia entre Dios, la Virgen María y sus imágenes, «porque hasta entonces solamente nombraban María o Santa María y diciendo este nombre pensaban que nombraban a Dios y a todas las imágenes que veían llamaban Santa María». [Gruzinski 1994: 74]

Pero los nombres propios tienen quizás la virtud de sugerir que la ambigüedad generada por el discurso evangelizador no puede pensarse solamente como el resultado de un mal cálculo, un percance, en la gesta traductora de la doctrina. Al contrario, aquí la prédica del Señor Cura lleva hasta el límite el dispositivo previsto por la estrategia de seducción con la que enfrenta el cuarto escenario.

Todo discurso está amenazado por esta repentina reversibilidad o absorción en sus propios signos, sin rastro de sentido. [Baudrillard 1989: 10]

Más aún cuando, al desplegar una parafernalia onomástica, es el propio discurso evangelizador quien toma la iniciativa en la concreta y efectiva realización de tal amenaza. ¿Acaso el recurrente desfile de nombres propios no termina anulando la referencialidad de su discurso para promover el permanente despliegue de una «monstruosidad semántica» [Barthes [1972: 125]? Si, por defecto o por exceso, los sentidos del nombre propio escapan a toda regla colectiva, ¿no transformaría el Señor Cura un dispositivo didáctico y comunicacional destinado a traducir la doctrina en un convite de signos sin sentido? De este modo, los nombres propios no se contentan con reincidir en algo que tentaba ya en la ostentación de imágenes, ritos y relatos de la evangelización (la seducción de su mensaje); lo llevan hasta la reconversión de esas imágenes, ritos y relatos en una pura apariencia (siempre reversible). En el contar y en las cuentas, los nombres propios sustraerían al discurso evangelizador de sus sentidos, de su realidad; lo ofrecerían, vacío, como una música sin palabras que incita a una apropiación recreadora, que invita a tentar con ella nuevos cantos.

> Y para hacerlos revivir, bastábame con pronunciar esos nombres: Balbec, Venecia, Florencia, en cuyo interior

acabé por acumular todos los deseos que me inspiraron los lugares que designaban. Aunque fuera en primavera, el encontrarme con un libro con el nombre de Balbec bastaba para darme apetencia del gótico normando y de las tempestades: y aunque hiciera un día de tormenta, el nombre de Florencia o de Venecia me entraba en deseos de sol, de lirios, del Palacio de los Dux y de Santa María de las Flores.

Pero si esos nombres absorbieron para siempre la imagen que yo tenía de esas ciudades, fue a costa de transformarlas, de someter su reaparición en mí a sus leyes propias; de modo que esa imagen ganó en belleza, pero también se alejó mucho de lo que en realidad eran esas ciudades de Normandía o de la Toscana, y así, aumentando los arbitrarios goces de mi imaginación, agravaron la decepción futura de mis viajes. [Proust, Por el camino de Sawnn]

# 2.3. Imágenes en movimiento

El Señor Cura predica. Predica y se desespera pues, percibe, sus relatos empiezan a generar confusas historias. Se cuestiona y culpabiliza. Ha seguido la clásica lección del *animos impellere* buscando lograr la adhesión del auditorio por la vía pasional (más por afectos que por razones); ha optado luego por la vía de la razón (la narración exhortativa, primer gesto del *res docere*) queriendo mostrar cómo son en verdad las cosas; pero en ambos casos la prédica ha tomado rumbos insospechados. El Señor Cura se cuestiona y culpabiliza: el espectáculo que ha montado a base de cálculo se le va de las manos. Debe devolver la prédica a su recto camino. Recuerda desesperadamente las lecciones del claustro. Recurre a la «interpelación» que concreta en los sermones la *confirmatio* clásica: la exposición de los argumentos. de las razones probantes para la causa; la parte esencialmente argumentativa del discurso. Despliega así, por ejemplo, contra el pecado de la borrachera [s. XIII], una muy «razonada y razonable» argumentación que se funda en los *quatro males que os caula*.

Percibe, en tal caso (y más generalmente en el de todos los mandamientos), que lo «razonado y razonable» de la exposición se tiñe de las incómodas connotaciones políticas. Procede de la misma manera en los sermones dedicados a los sacramentos, pero se da cuenta que así tiende a reavivar la paradójica empresa de substituciones: lo «razonado y razonable» de su argumentación no puede —en este caso, para sustituir ritos falsos por los verdaderos— sino ofrecer mejores «ganancias» o, en última instancia, convocar la tutela de una «verdad».

Es aquí, se lo habrá visto, que el afán argumentativo de la prédica encuentra su mayor desafío pues toda la coherencia de su discurso está sujeta a la validez de los dogmas cristianos; está sujeta, por definición, a una «cuestión de fe». Por esto, no vale la pena interrogar la *confirmatio* en los sermones considerados individualmente; por esto, vale más la pena interrogar las operaciones de la argumentación que giran (aquí y allá, aunque obviamente concentradas en los sermones dedicados a los fundamentos) en torno a esas «razones probantes» para la evangelización: los «misterios de la doctrina».

El Señor Cura quiere recuperar el control del espectáculo. Recuerda las lecciones del claustro; recuerda que la *confirmatio* expone el repertorio preparado por la *inventio*. Nada hay allí por inventar, ni discutir, el repertorio es el de las verdades de la fe. Sí puede, en cambio, innovar en la manera de exponerlas. Recuerda desesperadamente lo relativo a la *elocutio* (cuestiones de forma, «el ornamento de palabras y figuras»). Percibe la enorme dificultad de su tarea: debe manipular con el «modo de transmisión de la fe»; debe jugar con las verdades de la doctrina. Duda incluso, y cree que se le exige demasiado: se le pide demostrar algo que se confiesa como un misterio; es decir, al pie de la letra, narrar lo inenarrable, hacer visible lo invisible, razonar sobre lo que escapa a la razón. Todo esto, a sabiendas de que frente a esos temas no ay legua que pueda côtarlos, ni coraçô que pueda pensarlos... [s. II]

El Señor Cura descubre, de este modo, algo que su prédica había ido gestando y sofocando al mismo tiempo: la metamorfosis de un discurso concebido como didáctico, de un aparato que aspira a la transmisión de sentidos, en una maquinaria con potencialidades poéticas. El Señor Cura expresa su

desconcierto: siendo doctrinero, debe obrar como vate. En efecto, ¿no plantea acaso, el deber narrar lo inenarrable, hacer visible lo invisible, razonar sobre lo que escapa a la razón, un profundo cuestionamiento sobre las virtudes referenciales del lenguaje?, ¿no se confiesa allí algún descreimiento sobre el transparente asir el mundo con el Verbo?, ¿no se revela allí, finalmente, el maléfico poder de las palabras: una opacidad que es obstáculo ante lo visto, una opacidad que genera lo imprevisto?

Si rimas broncas y ásperas tuviese, como merecería el agujero sobre el que apoyan las restantes rocas exprimiría el jugo de mi tema más plenamente; mas como no tengo, no sin miedo a contarlo me dispongo; que no es empresa de tomar a juego de todo el orbe describir el fondo, ni de lengua que diga «mamas» o «papas». Mas a mi verso ayuden las mujeres que a Anfión a cerrar Tebas ayudaron, y del hecho el decir no sea diverso. [Dante, «Infierno», Canto XXXII]

Si hay algo que desde Dante caracteriza a la práctica poética, mucho más que el socorro de las musas, es precisamente ese obrar con y en contra del lenguaje para poder decir lo que con el lenguaje es indecible. De ahí que en otras épocas, en otras latidudes, dicha práctica haya adoptado los trajes de la religión o la magia. Pero, ¿cómo encara el Señor Cura eso que, precisamente, pretende evitar todo discurso didáctico o de poder?

Dixeos, hermanos muy amados de lesu Christo nuestro Saluador, q es verdadero hijo de Dios: agora os quiero dezir quien es Dios. Estad atentos, y rogad de coraço al mismo Dios, que a mi me de palabras suyas con que os hable, y a vosotros os de entendimieto, con que percibaís su palabra. Porque ningun hombre puede aprender la verdadera doctrina de Dios, si el mismo Dios no le enseña.

Y todo lo q yo os dire agora, el mismo Dios lo ha enseñado, y assi no puede auer engaño, ni mentira en ello. Mirad, hijos mios, estos cielos tan grandes, y tan hermosos... [s. V]

En su desesperado afán para subvertir las imposibilidades del lenguaje, el Señor Cura no encuentra salida únivoca: convoca, por una parte, la intervención del verbo divino; por la otra, la mirada de los feligreses. La prédica se adentra pues en una encrucijada trazada por la certeza del logos y los inciertos senderos de la imagen visual.

Mirad, hijos mios, esstos cielos tan grandes, y tan hermosos, esse sol tan resplandeciente, essa luna tan clara, essa estrellas tan alegres, y tan concertadas, mirad la mar tan inmensa, los rios que van corriendo pressurosos a ella, mirad la tierra y sus campos, y sus montes tan altos, las arboledas y fuentes; la muchedumbre de aues en el ayre, de ganados en los prados, de peces en las aguas. El que es señor de todo esso, lo govierna y manda, esse so Dios... [s. V]

Con idéntico propósito, el hacer visible lo invisible (en este caso Dios, que ninguno de vosotros lo ha visto por sus ojos: porque no es de carne, ni de hueso, ni tiene cuerpo), la imagen católica se había ofrecido presa de los complejos y sutiles dilemas de la representación [Gruzinski 19994: 77]. Si tales dilemas no se anulan en el sermonario (y por esso honramos sus ymagenes, no por lo que ellas son en si, que son palo, o metal, o pintura, ssno por lo que representan, que estu en el cielo [s. VIII]), tampoco se contentan con reincidir. Se amplifican, más bien, pues el recurso a lo visual no pasa, aquí, por la sola relación de semejanza que legitima la imagen del santoral. Lo aclara el Señor Cura en su argumento, la visión propuesta no remite a un simil de Dios sino a su obra:

pues assi has de entender, hombre, que tu Dios esta en el cielo, en la tierra, en la mar, y en todas partes presente, y no es sol, ni estrellas, ni mar ni fuego, ni tierra, sino el que hizo y gouierna todo esso. [s. 1]

De este modo (digamos metonímico: del efecto a la causa, de la obra a su hacedor), queriendo anular una interpretación idolátrica, el recurso a lo visual gana pues en complejidad y en potencialidades de significación. No es lo mismo, en efecto, reconocer una semejanza, ir de lo mismo a lo mismo, que establecer un nexo entre diferencias: se exige aquí, en el interlocutor, una labor que tiene menos de la reproducción de imágenes y más de la imaginación. A lo mejor no lo sospecha, pero con tal exigencia, fiel a lo aprendido sobre la imagen visual en los claustros de la Compañía, el Señor Cura ofrecería un singular espacio para la evangelización en los Andes.

Calvino [1994: 98 et ss.] no sólo subraya la poética filiación de tal recurso a la imagen (aparece, en Dante y Santo Tomás, como «mensaje» de una fuente luminosa en el Paraíso, o del mismo Dios), sino que también enfatiza sobre las poéticas exigencias que Ignacio de Loyola plantea en sus *Ejercicios Espirituales*.

El catolicismo de la Contrarreforma tenía, desde luego, un vehículo fundamental en la comunicación visual, con las sugestiones emotivas del arte sagrado desde el cual los fieles debían remontarse a los significados según la enseñanza oral de la Iglesia. Pero se trata de partir siempre de una imagen dada, propuesta por la iglesia misma, no «imaginada por los fieles». Lo que distingue, creo, el procedimiento de Loyola incluso de las formas de la devoción de su época es el paso de la palabra a la imaginación visual como vía para alcanzar el conocimiento de los significados profundos. También aquí el punto de partida y el de llegada están ya establecidos; en medio se abre un campo de infinitas posibilidades de aplicación de la fantasía individual para representarse personajes, lugares, escenas en movimiento. Los fieles mismos son quienes deben pintar en los muros de la mente frescos atestados de figuras, partiendo de los estímulos que la propia imaginación visual consiga extraer de un enunciado teológico o de un lacónico versículo de los evangelios. [Calvino 1994: 100]

Fiel a los preceptos de su fundador, la Compañía de Jesús sentaría pues en los sermones un mecanismo que —pasando de la prédica a la imaginación visual—se orienta hacia el conocimiento de las verdades de la doctrina. Resulta, sin embargo, que en su versión andina el campo de infinitas posibilidades de aplicación de la fantasía individual para representarse personajes, lugares, escenas en movimiento, sería infinitamente más fértil en tanto, aquí, ni el punto de partida ni el de llegada se garantizan unívocos. Los objetos que el Señor Cura ofrece a la visión para llegar a Dios (el cielo, el sol, las estrellas, los cerros...) arrastran con específicos sentidos culturales: ellos mismos cargan con una presencia y proyectan, por otro lado, al ser parte de otras textualidades, de otros códigos, imprevistas potencialidades para esos «muros de la mente» que los fieles estarían llamados a pintar. Si tal mecanismo (partir de la palabra y llegar a la imagen visual) encarna las operaciones de la construcción de imagen en la lectura, lo que la prédica ofrece sería un texto no unívoco sino más bien polisémico, no pedagógico sino abierto; en resumen, un texto que exige una activa y poética participación de su lector: el duelo de dos oralidades provoca, pues, una escritura.

Queriendo conducir hacia Dios, la prédica del Señor Cura desencadenaría entonces, expresamente, una «semiosis infinita» (Peirce), una serie de interpretaciones que se encadenan sin fijar término ni sentido final. Como no podría ser de otra manera, tal proceso es también convocado cuando el Señor Cura despliega con palabras las virtudes analógicas de la imagen a propósito del alma, eso que asemeja al hombre con Dios: porque su anima es semejante a su hazedor... Metafórica, en principio, aquí la prédica funda una red de correspondencias basadas en la analógia de cuerpo y el alma, tan contradictoria como fundamental. Si de este modo Cristo resulta el remedio del alma (ss. III), la confesión su cura (s. XI) y el pecado su muerte (s. IX), por la misma vía resulta también que hablar del alma es ante todo glosar sobre su envoltura material, es enfatizar otra vez sobre una apariencia sensible. Lo poético de este recurso (en realidad una reincidencia metonímica: el recorrido propuesto ahora va de continente, el cuerpo, al contenido, el alma) termina otra vez por dar «carta blanca» a una interpretación creativa, por insitar a la generación de nuevos sentidos. Esto se expresa incluso, más clásica y explícitamente, cuando se valora la imagen en términos estéticos.

y mirad lo que haze la muerte en vuestros cuerpos, que esso haze el peccado en vuestras animas. El cuerpo muerto,

ya veys quan feo se pone, quan suzio y hidiondo. Antes era una donzella muy hermosa, y linda, en muriendo esta fea y hiede. Quien hizo esso? La muerte que aparto el anima de aquel cuerpo. Era primero un moço rezio y valiente, despues de muerto no se menta, ni anda, ni habla, ni siente y si lo echays al muladar, o le pisays no se desiende. Pues como es tan para poco, el q antes era valiente? Con la muerte perdio las suerças, y la vida. y el sentido, y todos huyen del muerto porque espanta, y huele mal. Aueys mirado esto? Pues esso propio haze el peccado en vuestras animas. Porque les quita la vida spiritual q es Dios y el alma apartada de Dios, queda fea, y suzia y sin fuerças y condenada a ser sepultada en el insierno y padecer eternos tormentos. [s. II]

Tal explicación de lo que es el pecado, al fundarse en las oposiciones binarias tan ancladas en occidente (belleza : fealdad :: vida : muerte), ¿no se aleja acaso en otro contexto del ideal de la claridad didáctica para acrecentar la dosis de polisemia poética?

Siguiendo el trabajo de Cereceda [1988] a propósito del concepto de belleza en el mundo andino, no sólo cabe entrever ciertos «ruidos» en el mensaje de la traducción (allí «lo bello» no se opone a «lo feo»; se destaca, como excepción, respecto a lo sin belleza [Cereceda 1988: 348]); conviene también imaginar el abono de un terreno fértil para nuevas apropiaciones. Si, lejos de las dicotomías arriba mencionadas, la noción de belleza en los Andes.

no aparece nunca como algo que sólo tiene un valor en sí—indiferente al acontecer del mundo—, sino como una tarea a cumplir: producir un enlace o paso entre dos términos contrarios (enfermedad/salud; vida/muerte; natural/sobrenatural; opaco/brillante, etc.) [Cereceda 1988: 347].

¿cómo no imaginar una profunda resemantización de un término que, como pecado, se define justamente mediante una oposición de términos tales como

vida / muerte, salud / enfermedad, belleza / fealdad?, ¿cómo no imaginar que dicha resemantización, al obrar sobre contactos peligrosos, no se proyecte irreflenablemente hacia una dimensión estética? A lo mejor él no se lo imagina, pero lo que hace el Señor Cura al ilustrar sobre el pecado y el alma no dejaría de provocar, por ejemplo, una respuesta que hace del diablo (convertido en supay, en tío o en china supay) otra figura de la gesta en la que destacan, para nombrar sólo otras tres, el infierno dantesco, las flores del mal y la ordinaria jornada de un judío en Dublín.

Por la fuerza de las apariencias, la prédica del Señor Cura habría sido entonces seducida, como imposición de la doctrina, convirtiéndose en material de una apropiación poética: tomar lo ofrecido y, cambiándole de signo, hacer con ello otra cosa. La imagen promovida en los sermones correría pues una suerte análoga a la de la «epifanía» en las manos de Joyce. Si, según la enseñanza tomista, se trata de una visión que requiere una operación hermeneútica (una cifra que remite a otra cosa, una manifestación divina que hay que saber entender y apreciar), sin un Dios trascendente, la «epifanía» se convierte en lo obrado por una elaboración creadora:

Se comprende entonces cómo en el Portrait la epifanía deja de ser un momento emotivo que la palabra artística puede evocar (si puede) y se convierte en un momento operativo del arte que funda e instituye no una manera de experimentar sino una manera de formar la vida. A este punto, Joyce abandona el mismo término de «epifanía» porque, en el fondo, evocaba demasiado un momento de visión en que algo se muestra, mientras que lo que ahora le interesa es el acto del artista que muestra él mismo algo mediante una elaboración de la imagen. [Eco 1993: 51]

Joyce forjaba su inagotable poética subvertiendo el edificio conceptual inculcado por los jesuitas de Belvedere, ¿qué se forjaba en los Andes al revertir la prédica del Señor Cura?

Se ininúa en todo caso una mutación semejante (de la imagen en la que algo se muestra a la imagen que elabora algo), pues nada garantiza, en la «respuesta

indígena», un imperio de la *mimesis*. Al contrario, y sin pretender resolver tan grande y desatendido problema (¿qué idea de representación tenían los antiguos pueblos del Ande? [Urbano 1993: 12]), podría incluso ratificarse un acercamiento en tanto los textos andinos —por lo menos en lo que a «religiosidad» se refiere— se caracterizarían menos por una lógica de la representación y más por una suerte de capacidad operativa, el hacer presente que caracteriza a la *poièsis*. 14

Dos o tres pistas ofrecidas por Urbano [1993: 13-15] serán suficientes para solventar tal sospecha. La primera, apenas aludida, concierne a las «representaciones» líticas de los ancestros enmarcadas en el problema del doble. La segunda, refiere a reiterados ejemplos que:

atestiguan el afán de figurar o dibujar en piedra la realidad para luego animarla o prestarle vida. Lo que más llama la atención es la existencia de un margen casi invisible entre lo que es piedra inmóvil y piedra animada. Entre una y otra, de hecho, no hay diferencias y todas son vivas. Pero claro está, la objeción es obvia: ¿Cómo distinguir la imagen o figura de los pueblos y los pueblos mismos? Hay varias respuestas posibles. Aventuro una: el tamaño, es decir «el modelo» en piedra representa un miniatura lo que es la realidad. [Urbano 1993: 14].

La tercera, capital, plantea la ambiguedad en la traducción de wak'a: ni representación ni figura (el difunto, por ejemplo, está ahí, en la momia, y no

iAlgo muy cercano a lo que pasaba en México? La noción nahua no dio por sentada una similitud de forma: designó la envoltura que recibía, la piel que recubría una forma divina surgida de las influencias cruzadas que emanaban de los ciclos del tiempo. El ixiptla era el receptáculo de un poder, la presencia reconocible, epifánica, la actualización de una fuerza imbuída en un objeto, un «ser ahí» sin que el pensamiento indígena se apresurara en distinguir la esencia divina y el apoyo material. No era una apariencia o una ilusión visual que remitiera a otra parte, a un «más allá». En ese sentido, el ixiptla se situaba en las antípodas de la imagen: subrayaba la inmanencia de las fuerzas que nos rodean, mientras que la imagen cristiana, por un desplazamiento inverso, de ascenso, debe sucitar la elevación hacia un dios personal, es un vuelo de la copia al prototipo guiado por la semejanza que los unía. [Gruzinski 1994: 61]

en un más allá), eso que los españoles llamaron «ídolo» sería la propia realidad [Urbano 1993: 16]. En ningún caso aparece un dispositivo que remita al clásico concepto de signo (aliquid stat pro aliquo), en ningún caso se sugiere una semiótica andina fundada en la dicotomía significante/significado. Los tres sugieren, al contrario, un dispositivo que a diferencia del referencial (esta apariencia exterior representa otra cosa) se despliega radicalmente poético (con los signos una realidad se hace presente).

# 2.4. El banquete

Solemne, el Señor Cura avanza sosteniendo la cosa en sus manos. Eleva el cáliz y entona *Introibo in alture Dei*. Gravemente, se da la vuelta y bendice tres veces el lugar, la pampa de alrededor y los cerros que se levantan. Luego, mira a su auditorio (algunos lo miran), traza rápidas cruces en el aire gorgoteando con la garganta y sacudiendo la cabeza. El Señor Cura, que ha seguido infructuosamente todas las lecciones, respira hondamente antes de ensayar el último y definitivo recurso.

Aueis de creer con firme coraçon, que por virtud [...] esta, en la Hostia consagrada, y quando se diuide, en cualquier particula della, por pequeña que sea, lesu Christo nuestro Señor entero, con su Diuinidad, y humanidad, con Anima, y Cuerpo, con carne, y huesos, y el mismo que la Virgen Maria nuestra Señora pario, y el que que por nosotros murio enclauado con tres clauos en la cruz, y el que despues de hauer resucitado, subio a los cielos, y aora está assentado à la diextra de Dios padre todo poderoso, el qual finalmente hade venir à juzgar el mundo; el mismo todo entero está en este Sacramento digno de toda veneracion. [Orerius 1603: 91]

Luego echa una ojeada a lo alto, de medio lado. Desciende, pasa por delante ellas. Se detiene ante cada uno, saca una comunión, le sacude alguna que otra gota y se la pone limpiamente en la boca. Chrysóstomos, murmura. El Señor Cura se detiene un rato con atención arrebatada, con sus dientes blancos e

iguales, suspira. La comunión con los géntiles parece concretarse en el más alto y mayor de todos los sacramentos. Pero, ¿no se esconde en la eucaristía una aún más peligrosa comunión?

Aquí, como es sabido, la lógica mimética del discurso católico encuentra su excepción; aquí, la cosa se desplaza hacia lo que Urbano sugería sobre la «representación» andina (con el signo algo se hace presente).

En este sacramento del Altar esta Iesu Christo Dios y hombre verdadero, el mismo que esta en el cielo: y no esta allí por figura y semajança, sino verdadera y realmente, y asi le adoramos todos los Christianos hincados de rodillas, y hiriendo el pecho, y asi lo has tu de creer firmemente, y adorar a Dios viuo, que esta encerrado en aquella hostia que louanta el sacerdote [...] Y pues Dios hizo con su palabra sola que este su cuerpo tuuiese anima, y que este ay aunque tu no la vees: tambien puede hazer que esté Iesu Christo allí encubierto con aquella figura de pan...[s. XIII]

Sin ingresar en las profundidades teológicas que legitiman (o no) el dogma de la transubstanciación, no se puede dejar de imaginar cómo se potencian allí, en tanto la palabra obra, las ambigüedades suscitadas por el discurso evangelizador en su dimensión referencial; cómo las metáforas del cuerpo y la comida (Jesucristo lo ordeno para comida y manjar del alma) se condensan hasta casi asimilar la eucaristía dentro de un conjunto de otras gastronómicas y no menos rituales prácticas. El Señor Cura se detiene un rato con atención arrebatada, con sus dientes blancos e iguales, sospecha:

Mas sabed que aquel Sacramento requiere aparejo en el que le ha de recibir: y si no esta aparejado como conuiene, antes se conuierte en muerte por su culpa. El aparejo que se requiere es. Lo primero fe, que sepas Christiano con la fe, discernir aquel divino manjar de ese otro corporal, y no pienses que es como tomar un bollo de mayz, o una arepa. [s. XIII]

¿No presupone, tal advertencia, una respuesta indígena al menos desconcertante, una asimilación de la eucaristía dentro de las fiestas, banquetes y ceremonias pehispánicas? <sup>15</sup>

Una «coincidencia» podría precisar y potenciar los alcances de la réplica. Pero, ¿cómo pensar en una mera coincidencia cuando, por ejemplo, se junta en el calendario la fiesta de Corpus Christi y la celebración de las batallas rituales del tinku coronadas, hasta hoy, por prácticas antropofágicas?

La relación entre la eucaristía y el canibalismo cristiano andino se ilumina, por ejemplo, cuando recordamos que el calendario ritual católico recién introdujo la fiesta el Corpus Cristi cuando la doctrina de la transubstanciación fue incorporada oficialmente dentro del cuerpo del dogma católico, poco después del IV Concilio Laterano, convocado por el Papa Inocencio III, en 1215. Esencialmente, Corpus Christi es una fiesta de la transubstanciación. Por lo tanto podemos entender cómo el IV Concilio Laterano habría proporcionado una legitimación indirecta a los actos «canibalísticos» de los cristianos andinos [...]

El canibalismo en sí es ciertamente previo a la invasión europea [...] Al constatar la significación del canibalismo cristiano, sin embargo, debemos tener en cuenta no sólo la tradición precolombina sino también las maneras en las que la doctrina de la transubstanciación habría sido interpretada desde la perspectiva dualista andina sobre los procesos cósmicos. [Platt 1994: 84-85]

15 Las ofrendas de chicha [...] formaban parte integrante de casi todas las ceremonias y rituales andinos [...] En la chicha la sacralidad de la tierra se une a la de las aguas y del fuego usado para hervirla. En su preparación el ser humano, además del trabajo empleado en los campos de cultivo del maíz, para acelerar su fermentación pone algo de su esencia: la saliva, cargada del poder de la palabra y de la cualidad de su espíritu. [Polia Meconi 1999: 110]

El sankhu era una masa hecha con harina de maíz. Para su uso litúrgico se usaba a veces, como en los ritos del culto estatal incaico celebrado en el Cuzco, asperjar el sankhu con sangre de las víctimas sacrificadas. [Polia Meconi 1999: 111]

No se trata, obviamente, de sólo constatar la legitimación de «cicrtos actos». La «coindicencia» de la ingestión colectiva del cuerpo y la sangre de una víctima sacramental con la práctica antropofágica pone en cuestión el destino mismo del espectáculo evangelizador: comer pedacitos de cadáver, por eso lo entienden los caníbales.

Para Platt [1996: 84], la antropofagía entre mitades expresa la internalización de los voraces poderes del mundo «interior» en los «Soldados de Cristo» según el dualismo y la complementariedad andinas; es decir, según una perspectiva de regeneración de los procesos cósmicos. Así, la suerte de la eucaristía en los Andes invalidaría la figura en la que el cristianismo simplemente habría sustituido la religiosidad andina para mostrar, más bien, en el tinku, el obrar de una exégesis nativa de elementos clave del mito cristiano [...], una asimilación de los elementos derivados del cristianismo a un modelo andino [Platt 1996: 80-81]. Pero la virtud del tinku radica en no dar reposo a una interpretación que termina integrando el discreto encanto de la eucaristía en una encarnación vital de la plenitud andino cristiana. En efecto, esta visión que tiende a privilegiar una síntesis, una fusión, una conciliación de los contrarios dentro de una totalidad, debe problematizarse con aquella que, a groso modo, enfatiza en el encuentro la dimensión agonística: una oposición, un conflicto, violentos e irreductibles, y no por eso menos creadores (cf. referencias en Villena y Aranda 1999). Desde la perspectiva que adopta Platt (la visión sintética del tinku solventada por cierta interpretación idílica del dualismo y la complementariedad andinas), el espectáculo de la evangelización tendría como fruto un «aporte» andino a la obra ecuménica.

La posibilidad de una unión fructífera entre un «mundo interior» y un «mundo superior» puede ser considerada una contribución específicamente andina al debate dualista que ha empeñado al monoteismo cristiano desde sus orígenes. [Platt 1994: 83]

¿Hacia dónde se proyecta el espectáculo evangelizador si no se sofoca, en el tinku, el conflicto y la violencia? 16

Hay que decirlo, el mismo Platt, en otro lado [1987], relativiza la distinción entre el tinku (batalla ritual, guerra de equilibrio) y la ch'axwa (pelea por terrenos, guerra de aplastamiento).

Arnold y Yapita [1996: 204] confirman que el derramamiento de sangre en los combates rituales aún es considerado algo necesario para las buenas cosechas. Confirman, además, la actualidad de la ingestión de cabezas trofeo en las batallas rituales:

Cuando hemos preguntado a los qaqas por qué sacan las cabezas y comen los cerebros, ellos admiten que los actos de brutalidad en la guerra (especialmente el comer los sesos, lengua y corazón de la víctima) les «da fuerzas, al quitar el ánimo del enemigo». [Arnold y Yapita 1996: 353]

De aquí se desprende pues una imagen que inextricablemente lía, y en ambos sentidos, la violencia y la reproducción, el conflicto y la generación, la guerra y la creación. De este modo, el espectáculo de la avengelización ofrecería más bien una imagen que se concreta en la fricción lograda, al juntarse etimológicamente, por el «trofeo» (ese objeto conseguido en la batalla que se trae de regreso como prueba de victoria —a menudo para ingerirlo) y el «tropo» (ese vuelco o cambio de sentido producto de ciertas operaciones poéticas).

El Señor Cura saca una comunión, le sacude alguna que otra gota y se la pone limpiamente en la boca. Chrysóstomos, murmura. El Señor Cura se detiene un rato con atención arrebatada. ¿Trofeo?, escucha. El Señor Cura no debiera sorprenderse, sin embargo, si recordara lo más sabroso de lo enseñado por el de Loyola.

«Usamos de los actos del entendimiento, se nos dice en los Ejercicios, discurriendo, y de los de la voluntad, afectando.» Hay ahí como una confianza quizás, en que la forma comprenderá a la esencia; en la primera religiosidad por la forma, por el amor de lo visible, pues ¿en qué forma la voluntad iba a actuar sino sobre la visibilidad? En su concepto de las adiciones, en que aparece que las semanas se persiguen en feroz vigilancia retrospectiva. En aquel mismo principio y fundamento en que parecen descansar los Ejercicios todos, en dos dependencias, en dos concéntricas subordinaciones. El hombre para Dios «y las otras cosas sobre el haz de la tierra son criadas para el hombre». El hombre para Dios, si el hombre disfruta todas las cosas como un banquete cuya finalidad es Dios.

El banquete literario, la prolífica descripción de frutas y mariscos, es de juhilosa raíz barroca. Intentemos reconstruir, con platerescos asistentes de uno y otro mundo, una de esas fiestas regidas por el afán, tan dionisiaco como dialéctico, de incorporar el mundo, de hacer suyo el mundo exterior, a través del horno transmutativo de la asimilación. [Lezama Lima 1988: 234-235]

Joyce fraguaba el *chaosmos* comiéndose la tradición escolástico medieval inculcada por los jesuitas de Belvedere, ¿qué se forjaría en los Andes al comerse, al pie de la letra, el cuerpo de Cristo?

# 3. DIVINA PARODIA

# 3.0. Portarse como un cretense

A la hora de interrogar la llamada «invención del catolicismo andino», la «coindicencia» en torno a un banquete tiene por lo menos la virtud de socavar toda interpretación bi-unívoca de la ficción construida por el espectáculo evangelizador. Con dicha imagen se impondría más bien la tensión de un conflicto abierto que, al reproducirse con la regularidad de un rito, atraviesa las representaciones promovidas por términos tales como sincretismo, mestizaje, aculturación, transculturación o heterogeneidad cultural. Para evitar peligrosas y siempre aproximativas generalizaciones, que baste con imaginar cómo la obra del 3er. Catecismo o Sermonario atravesaría las ambigüedades de su contexto cultural más inmediato: las ambigüedades del barroco.

La gran hazaña del barroco americano, en verdad que ni siquiera igualada en nuestros días, es la del quechua



Illustration de Nicolas Barthelemy pour La Pornugraphie

Figura 3: Ilustración de Nicolas Barthelemy para *La Seducción* (W. Gombrowicz)

Kondori, llamado el indio Kondori. En la voluntariosa masa pétrea de las edificaciones de la Compañía, en el flujo numeroso de las súmulas barrocas, en la gran tradición que venía a rematar el barroco, el indio Kondori logra insertar los símbolos de sol y luna, de abstractas elaboraciones, de sirenas incaicas, de grandes ángeles cuyos rostros de indios reflejan la desolación de la explotación minera [...] Ahora, gracias al heroísmo y la conveniencia de sus símbolos, precisamos que podemos acercarnos a las manifestaciones de cualquier estilo sin acomplejarnos y resbalar, siempre que insertemos allí los símbolos de nuestro destino y la escritura con que nuestra alma anegó los objetos. [Lezama Lima 1988: 243]

Tal hazaña, confrontada con el cuarto escenario del espectáculo evangelizador, propone a primera vista cierta analogía; ésta, a la segunda, se hace por lo menos ambivalente. Si la primera evangelización pretendió retomar rituales y signos antiguos sustituyendo el objeto de culto, la pretendida sustitución de rituales y signos diseñada por el 3er. Concilio podría muy bien cobijar, bajo los mantos del culto cristiano, la rebelde «inserción» de antiguos cultos:

Henos aquí en las antípodas del mundo protestante, que en la acumulación de las fiestas denunciaba la marca de la superstición y de la idolatría, pero es ello, justamente, lo que permitiría al modelo barroco penetrar en los mundos indígena y mestizo y mantener duraderamente el consenso de las creencias y de las prácticas. [Gruzinski 1994: 142]

Así, la estrategia de seducción movida por el Señor Cura podría muy bien sorprender por su eficacia (pues habría logrado su cometido bajo la figura conciliadora del mestizaje) pero también por su «modernidad» (pues lo habría hecho, como hoy se dice, tolerando e integrando las diferencias). No debiera, sin embargo, pues el espectáculo evangelizador tendría que haber sentado ya su distancia respecto a la «leyenda negra» del etnocidio. La figura de su principal autor por ejemplo, Joseph de Acosta, parece encarnar [Leuridan1997] un perfil en nada asimilable al del burdo extirpador: por su crítica actitud frente a

la Corona (diplomático de fino actuar, espíritu agudo y político), por su vivo interés en «la historia natural» y el nivel «sociológico» de su reflexión sobre la civilización andina (verificable, por ejemplo, en el sermón que glosa sobre la borrachera), el no gubernamental proyecto de Acosta no tendría problemas, hoy en día, si de encontrar financiamientos se tratara; menos aún, si la multi o pluriculturalidad fuera el rubro, pues el autor de De Procuranda Indorum Salute (1588) se insinúa allí como un pionero.

Oficio nuestro es ir poco a poco, formando a los indios en las costumbres y la disciplina cristiana, y cortar sin estrépito los ritos supersticiosos y sacrílegos y los hábitos de bárbara fiereza; más aún, en los puntos en que sus costumbres no se oponen a la religión y la justicia, no creo conveniente cambiarlas; antes al contrario, retener todo lo paterno y gentilicio, con tal de que no sea contrario a la razón...

Por lo cual muchas cosas hay que disimularlas y alabarlas; y las que están más arraigadas y hacen más daño, con maña y destreza hay que sustituirlas por otras buenas semejantes. [de Acosta, De Procuranda... citado en Marzal, cord. 1992: 7]

Según la modalidad mestiza del barroco, la hazaña de Kondori se hace pues menos hazaña: El señor barroco quisiera poner un poco de orden pero sin rechazo, una imposible victoria donde todos los vencidos pudieran mantener las exigencias de su orgullo y de su despilfarro [Lezama Lima 1988: 331]. Allí mismo, la política evangelizadora diseñada por el 3er. Concilio se adelanta, por obra de la Compañía, a una postmoderna política cultural:

Los jesuitas fueron, en efecto, el primer ejemplo moderno de una sociedad de seducción de masa, de una estrategia de deseo de las masas. No lo han hecho mal, y una vez eliminados los encantos austeros de la economía política y de un capitalismo de producción, una vez eliminado el ciclo puritano del capital, es muy probable que empiece la era católica, jesuítica de una semiurgia suave y zalamera, de una tecnología suave de la seducción. [Baudrillard 1989: 165]

La modalidad mestiza del barroco supondría entonces que los afanes seductores de la prédica, aun y a pesar de sus vicisitudes, no habrían sido seducidos; que el espectáculo evangelizador habría desplegado con éxito una «seducción fría, blanda, revisada por la ideología del deseo» (Baudrillard); es decir, una moderna seducción de masas y no una aristocrática y dual, preñada por el desafío y el antagonismo. La modalidad mestiza del barroco expresaría pues una seducción que lubrifica un conflicto ya resuelto en términos de poder.

Con esto se enuncia que la hazaña del indio Kondori, o más ampliamente las respuestas generadas por el espectáculo evangelizador, podrían también proyectarse en la perspectiva de un duelo. Tratándose de duelo, lo que cabe imaginar no sería un conflicto estático, no una yuxtaposición que se opondría alternativa a la empresa de sustitución. Si en los autos sacramentales o en los cuadros cuzqueños se reúnen mitos católicos con antiguos mitos, al hacerlo según las reglas del duelo (uno aristocrático y ritual, se entiende, como el tinku), no dejarían de enfrentarse según la lógica y la indeterminación de un espectáculo en movimiento.

Cierto que en algunos autos sacramentales, la mitología se rendía a la teología [...] pero en el Narciso de la muestra [«El Divino Narciso»], parece como si el choque de viejas culturas agravase el rendimiento de antiguas deidades. [Lezama Lima 1988: 240]

La imagen del duelo, como la del banquete, expresaría pues aquella tensión que, para Lezama, singulariza la acumulación y la inserción en el barroco americano pensado como «arte de la contraconquista»: Vemos que en la añadidura de esa tensión hay un plutonismo que quema los fragmentos y los empuja, ya metamorfoseados hacia su final. [Lezama Lima 1988: 331]. Pero hay más, pues dicha tensión podría incluso problematizar la figura en la que los oponentes «insertan», más o menos ambiguamente, sus símbolos. Podría incluso exceder el escenario donde, más o menos conflictivamente, cada uno de los actores reproduce una presencia trascendente.

Esos jesuitas galantes y humanistas, no sólo se encrespan con las tumultuosas teogonías indias, sino el recuerdo de la mitología odiseica es transuflado al Popol Vuh. |Lezama Lima 1988: 323|

¿La onomástica en los sermones no tendía acaso a generar un abismo en el que sucumbía la noción de identidad? ¿Lo ambiguo del intercambio simbólico, las sorprendentes y sospechosas «equivalencias» que despliega la traducción del ritual no relativizan acaso el «qué» corresponde a «quién» en este escenario? ¿Un duelo desplegado en esos términos, según una estrategia de la apariencia, no devuelve acaso sobre, el barroco, la imagen de un rito de seducción?

Por esto, para precisar la tensión que se genera en el espectáculo evangelizador, conviene volver al contexto de la prédica y, siguiendo el ejemplo de Urbano [s.f.], recordar la etimología de la palabra «sincretismo». Recordarla, aquí. con el afán de oponer a la noción asumida hoy comúnmente (mezcla o aproximación de creencias religiosas diferentes: un análogo del mestizaje en el plano doctrinal) la acepción que remite a una costumbre de los habitantes de la isla de Creta de poner término a las guerras fratricidas e intestinas cuando se veían amenazados por enemigos exteriores [Urbano s.f.: 224]. Según la visión integradora, la palabra habría recorrido, en lo semántico, el paso que se habría producido históricamente (de una práctica, hacia uno de los efectos de tal práctica); según un afán etimológico en cambio (que revierte el sentido de la metonimia), se borra todo rastro de síntesis armónica, de mezcla, forzada o de buena voluntad: aquí, es cuestión de una coalición de «enemigos». Pero hay más, pues esta imagen, ese portarse como un cretense, problematiza también la representación de un conflicto polarizado, de un enfrentamiento frontal v fijo en cuanto a la disposición de roles y relaciones de poder: «portarse como un cretense» es también aquello que Urbano no refiere, obrar como un astuto o impostor [Corominas y Pascual 1991].

Me has preguntado qué es lo que haría y qué es lo que no haría. Te voy a decir lo que haré y lo que no haré. No serviré por más tiempo a aquello en lo que no creo, llámese mi hogar, mi patria o mi religión. Y trataré de expresarme de algún modo en vida y arte, tan libremente como me sea posible, tan plenamente como me sea posible, usando para mi defensa las solas armas que me

permito usar: silencio, destierro, astucia. [Joyce, Retrato del artista adolescente]

Portarse como un cretense, obrar como un astuto, sería entonces manipular las apariencias, optar por la seducción. Si de parte del Señor Cura se despliega, pionera, una fría y moderna seducción de masas, ¿qué excluye como respuesta una otra manipulación que llevaría las apariencias hacia su propia trampa? Sin subvertir estructuras y relaciones de poder, sin enfrentarse frontalmente en la coalición con el enemigo, una seducción ritual se desplaza oblicua hacia el reverso del poder, está siempre en otra parte (ni del todo gentiles, ni enteramente cristianos decía Bertonio [1994: 84]).

«I'll be your Mirror.» «Yo seré tu espejo» no significa «Yo seré tu reflejo» sino «Yo seré tu ilusión». Seducir es morir como realidad y producirse como ilusión. [Baudrillard 1989: 69]

Que se entienda: ningún discurso es inmune a la seducción pues ninguno puede abstraerse de su materialidad, de los signos que juegan como apariencia. Patente incluso esta fatalidad, en el caso del «Sermonario», si recordamos los afanes del 3er. Concilio en cuanto al modo de transmisión de la doctrina. Si dichos afanes hablan de una aguda conciencia en cuanto a los poderes seductores de la apariencia, no pueden concebir, sin embargo, que al ostentar la doctrina mediante el énfasis en las señales externas del ritual (a propósito de los sacramentos), mediante cuentos y cuentas vaciadas por el énfasis en la dimensión onomástica, la exponían también a su fracaso como discurso transparente y referencial. No podían concebir, finalmente, que un dispositivo didáctico y comunicacional destinado a traducir la doctrina (mediante la imagen visual y el banquete) pudiera convertirse en una maquinaria poética que hace de toda traducción un imposible; una maquinaria de signos insensatos que, como los del maquillaje, lo alteran todo por el artificio.

Todo discurso está amenazado por esta repentina reversibilidad o absorción en sus propios signos, sin rastro de sentido. [Baudrillard 1989: 10] Por esto, los afanes seductores del Señor Cura no podrían dejar de compartir la suerte de todo seductor: <sup>17</sup> perderse en los meandros que inventa, pasar a ser la víctima de su propia trampa, ser atrapado por un juego que lo sobrepasa y en el que ha perdido el control. Si el Señor Cura pretende seducir es porque ya ha sido seducido. Desde el cuarto escenario, el espectáculo de la evangelización se habría visto proyectado hacia un espacio que no admite reposo en la distribución de roles: ¿cómo concebir un rito sin la circularidad ritual?, ¿cómo distinguir sujeto y objeto en la seducción?, ¿cómo seguir concibiendo al «yo», que habla en los sermones, como figura trascendente de poder; al «tú», que no habla, únicamente como resistente?

Pero ya había ocurrido. El proceso que tenía lugar consistía en alcanzar el contacto con la realidad in crudo... era antes que nada un aniquilar la redención, y por consiguiente nada podía va redimir aquellos hocicos de paleto, averiados, desdibujados de todo estilo y arrojados allí, como desechos de carnicería. Ya no eran «pueblo», ya no eran «labriegos», ya no eran ni siquiera «gentes», eran criaturas tal cual... tal cual eran... y su porquería estaba privada de la gracia. Pero a la salvaje anarquía de aquel multifacético parduzco correspondía la no menos arrogante desvergüenza de nuestras caras, que también dejaron de ser «señoriales», de ser «cultas» o «delicadas», y se transformaron en algo chillonamente idéntico a sí mismo—; en caricaturas privadas de modelo, que ya no eran criaturas «de nada», sino caricaturas en sí, desnudas como traseros! [Gombrowicz, La Seducción]

# 3.1. Comer papas

Pero el cuarto escenario habría llevado también el espectáculo de la evangelización hacia un espacio que no admite reposo para la fábula que desde

<sup>17</sup> De todo discurso, en verdad, pues esto también valdría para ese «arte sin arte» del buen sermón propuesto por Vicira en el «Sermón de la sexagésima» (1655) como alternativa al barroquismo del predicar culto, responsable según él del fracaso evangelizador [Ciampi 2000: 202-205].

allí se despliega. Para imaginarla, conviene entonces preveer una versión irreductible, tanto a la versión sincrética e integradora del «catolicismo andino» como al dogma esencialista que se afana en reivindicar la inmaculada trascendencia de un «logos» prehispánico. Para imaginar la ficción que así se proyecta, sólo basta seguir las vicisitudes de un sermón; el octavo, por ejemplo, que cuenta «Como fundó lesu Christo, la Jancta Yglesia. y de Ju principio y diJcurso: y como Jiempre dura el poder de los mini tros de Iesu Christo, cuya cabeça es el Papa». Seguir su recorrido desde el 3er. Concilio limense hasta algo que todavía se escucha a orillas del lago Titicaca: un cuento que forma parte de un ciclo recopilado por Arnold y Yapita [1996] donde se narra (en versiones que vienen tanto de la era de las *illas* y las *chullpas* como del tiempo posterior a la conquista) sobre el origen y la aparición de la papa.

De aquel lado, del pueblo de Roma, había llegado la papa, dice también. Así también había aparecido. La papa había llegado con la gente en la boca. [...] Seguramente de Roma vienen todos los productos. La papa, este año, harto siempre va a producir. Y así también la gente va a morir también porque la papa tiene la boca muy grande siempre [...]

Y otra persona dice también.

— La papa había estado viniendo siempre trayendo en la boca carne de gente. Eso tampoco es diferente, igual nomás es, mordida una persona en la boca, y así también agarrada en la boca carne de gente, igual nomás es pues. Ese año va a ser un buen año. Si en una familia produce harto, eso también es mala suerte. Luego, sabe morir siempre, dicen.

No es ningún santo. Había venido siempre de aquel pueblo lejano. Los santos son otros. Esos santos siempre se recuerdan pues también. Ese Santo Roma es diferente siempre. Y la papa debe ser pues de Santo Roma. Ese siempre pues sabe para producir la papa. Desde ahí hasta ahora la papa ha aparecido, dice.

Antes, no se había conocido el nombre de la papa. Ahora la papa es cultivada también. Así me han hecho saber a mí. Así había sabido venir la papa. Por eso, algunos religiosos así siempre dicen también: - Suele venir de pueblos muy lejanos, diciendo.

Ellos, algunos, saben también de pueblos muy lejanos. De nuestros pueblos, como si no supieramos nada. Así piensan también de nosotros... [Narradora: Emiliana Hilaya Mendoza, recopilado y traducido por Arnold y Yapita 1996: 119]

Resulta pues elocuente este relato (no es el único por el estilo): primero, porque muestra cómo el proyecto invertido en la retórica de los sermones pudo también ser invertido, cogido del revés, para dar lugar a otros espectáculos, a otras ficciones; segundo, porque al girar en torno a la papa (alimento andino por excelencia: como se sabe, para poder instalarse en las alturas, sus primeros habitantes tuvieron que «domesticar» y convertir en su principal cultivo eso que era una planta venenosa), este relato reincide en lo que Lezama llama las prácticas de saboreo (Abre la boca y cierra los ojos. ¿Qué? Corpus. Cuerpo. Cadáver), en ese banquete poético y dionisíaco que hace suyo al mundo mediante el horno transmutativo de la asimilación. Si la papa vino de Roma, ¿cómo pensar en una evangelización resistida, desde una identidad inmóvil, y no en una desviada e ingerida en sus propias apariencias? Si vino con gente chorreando en la boca, ¿cómo pensar en una evangelización asimilada, y no en una desmistificada por sabrosas mistificaciones? Si los santos son otros, y siempre se los recuerda, no hay lugar para un sincretismo que, según la modalidad del mestizaje, hubiera borrado la tensión al fundir y confundir la diferencia bajo el manto cristiano. Si la papa, comida andina por excelencia, es ese Santo de Roma, tampoco hay lugar para la inmaculada permanencia de un logos subalterno que se enfrenta y resiste. No hay lugar, en suma, para una regeneración en el idilio: un buen año requiere carne de gente en la boca; demasiada producción provoca mala suerte. 18

- 18 En otro cuento, se relata la historia del pecado original y su castigo: Después le había dicho Nuestro Padre a los hombres así:
  - -- Tú vas a comer con tu sudor, trabajando la chacra mucho. Y a la mujer había dicho así también:
  - Tu vas a enfermarte la guagua con mucho sufrimiento, y así también vas a críar, Por eso se habían puesto a trabajar la chacra. Así la papa había aparecido. Por eso, habían sido cultivadas chacras muy grandes. Si no hubiese engañado con la víbora, ¿cómo no más hubiera sido? [Narrador: Don Ángel Layme, recopilado por Arnold y Yapita (comp.) 1996: 115].

Se lo habrá visto: tan «divino» el tormento, que la vida se hace impensable sin él.

Al centrar la estrategia evangelizadora en la palabra, el 3er. Concilio buscaba corregir las respuestas ingratas a las que la primera evangelización, basada en las formas exteriores del culto y la ceremonia, había dado lugar: una apropiación de elementos simbólicos cristianos para la celebración de antiguos ritos (comer pedacitos de cadáver). Se proponía, en otros términos, reducir o anular las ambigüedades del discurso visual y ceremonial. Nada podía excluir, sin embargo, que la palabra permitiera también jugar con sus propias ambigüedades (Estenssoro). Nada podía garantizar que las determinaciones conciliares respecto al modo, el estilo, la forma y la apariencia, no se sumergieran también en el abismo de una producción irreductible frente al logos (aquí, la doctrina). Nada podía excluir que la hazaña del indio Kondori, se diera también frente a la prédica, no tanto por insersión (yuxtaponiendo una presencia) como por reversión. Si la seducción reside en el movimiento de transfiguración de las cosas en apariencia pura [Baudrillard 1989: 110], los artificios seductores del Señor Cura generarían no tanto un rechazo o una resistencia (ese santo de Roma es la papa) como una respuesta que apunta hacia una «resolución paródica» (Baudrillard): sobresimulando el artificio evangelizador oponiéndole no una verdad, sino algo más falso que lo falso- lo despoja de su sentido; fragua con él una «caricatura privada de modelo, caricatura en sí, caricatura de nada».

> «Rezaba» ante los demás y ante sí mismo, pero su oración no era más que un biombo que escondía el desenfreno de su no-oración... o sea que era un acto que se arrojaba fuera, un acto «excéntrico», arrastrando desde aquella iglesia hacia las inmensidades de la incredulidad —un acto que en su núcleo se negaba a sí mismo. ¿Y qué ocurría? ¿Qué empezaba a ocurrir? Nunca en mi vida experimenté nada semejante. Nunca hubiera creído que era posible algo semejante. Pero, ¿qué ocurría pues? En realidad, nada -en realidad ocurría que alguna mano despojaba a la misa de todo su contenido, de su significado— mientras el sacerdote se movía, repetía sus genuflexiones, iba de un lado del altar al otro, y los monaguillos agitaban las campanillas, y subía el humo de los incensarios pero el contenido de todo aquello se escapaba como el gaz de un globo, y la misa se

deshinchaba con una espantosa impotencia... incapaz de engendrar. [Gombrowicz, La Seducción]

La suerte del octavo sermón obliga a imaginar entonces, para el espectáculo montado por la evangelización en los Andes, un destino semejante: un trocarse en parodia.

Tal presunción suena quizás a despropósito para quien concibe nuestra historia desde cierta percepción, digamos trágica, del llamado «drama de Cajamarca». Pero resulta que la parodia (género apenas insinuado dentro del sistema aristotélico<sup>19</sup>) ofrece no pocos y pertinentes cuestionamientos para esta experiencia ficcional con el 3er. Catecismo o Sermonario. Por esto vale la pena apreciar con Genette [1989: 20 et ss.] algo de lo que con la parodia vislumbra en el proceso de evangelización.

En primer lugar, la etimología: ôda, es el canto; para: «a lo largo de», «al lado»; parôdein, de ahí parodia, sería (?) el hecho de cantar de lado, cantar en falsete, o con otra voz, en contra canto —en contrapunto, o incluso cantar en otro tono: deformar pues, o transportar una melodía. [Genette 1989: 20]

Si, luego, en términos poéticos, no se puede fijar un perfil unívoco para el género en cuestión, se trataría siempre de un obrar que de alguna manera afecta el texto parodiado, de un obrar que puede desviarlo hacia otro objeto y darle una significación distinta; que puede incluso, más ampliamente, obtener un

Sistema de los géneros expuesto en la Poética, se entiende. Alli, dejando de lado la cuestión de los medios de la representación, la distinción se funda en el objeto que y el modo cómo se imita. Así, dentro del modo narrativo, Homero representa [a sus personajes] mejores; Cleofonte, similares; Hegemón de Taso, el primero que compuso parodias, y Nicocares, el de la Cobardiada, peores. Asimismo, por el lado de la representación dramática, La diferencia entre la tragedia y la comedia consiste precisamente en esto: la segunda intenta representar a los hombres peores de lo que hoy son; la primera mejores [Aristóteles 1448a]. La parodia sería a la epopeya, en el género narrativo, lo que la comedia a la tragedia en el dramático (¿un ancestro de la novela moderna?).

texto épico desviado (invertido) hacia una significación cómica [Genette 1989: 25]. ¿Cómo no sospechar tales virtudes en torno a la prédica sistematizada en los sermones?

Que el espectáculo de la evangelización insta sistemáticamente a deformar, transportar e invertir, que la prédica llama a ser desviada hacia una significación cómica, es algo que el propio Señor Cura, desesperadamente, no ha dejado de percibir. No de otra forma se explican las reiteradas advertencias para que lo suyo sea tomado en serio:

Porque si los toma de burla, o por cumplir, y sin propósito de dejar sus pecados... [s. X]

Y es que, se lo ha visto a lo largo de estas páginas, para el discurso evangelizador valdría lo que para el estilo épico: no sólo es un blanco diseñado para la imitación divertida y el desvío paródico, sino que además está en instancia e incluso en posición de autopastiche y de autoparodia involuntarios [Genette 1989: 26]. La ficción fraguada en el espectáculo evangelizador sería pues, a la evangelización, lo que la parodia es a la rapsodia, «hija de su hija»:

Misterio más profundo, y en todo caso más importante, que el de la Trinidad. La parodia es el revés de la rapsodia, y todos saben lo que Saussure decía acerca de la relación entre recto y verso. Del mismo modo, lo cómico no es otra cosa que lo trágico visto de espaldas. [Genette 1989: 26]

Todo radica, sin embargo, en lo que se desencadena con dicha visión del revés. Al hacer de la evangelización una parodia, por lo cómico, no queda otra que salir de la limitación y de la univocidad de toda representación y de todo juicio [Calvino 1995: 179]. El humor, se ha dicho, es lo más serio del mundo, pues relativiza y pone en cuestión la noción misma de verdad: al decir de Octavio Paz, convierte en ambiguo todo lo que toca. Así las cosas, al trocarse la evangelización en parodia, no queda otra que salir de la representación del proceso colonial concebida según la normativa aristotélica (el estagirita, como es sabido, norma para el argumento de la tragedia un cambio de la felicidad a

la desdicha [Aristóteles: 1453a]; para la comedia, uno de la desdicha hacia un final feliz). Ni cómica, ni trágica: al trocarse en parodia a evangelización se nos ofrece una historia que, como imitación burlesca, ha empezado antes de que el argumento comience (pues la parodia es reescritura), una historia que no se acaba cuando el argumento termina (pues con el humor no hay lugar para un sentido último). Al trocarse la evangelización en parodia se nos ofrece, en suma, una historia que desvía y deja en suspenso los sentidos de la evangelización.

La iglesia dejó de ser iglesia. El vacío entró, pero era ya un vacío cósmico y negro, y aquello ya no ocurría en la tierra, sino que la tierra se volvía un planeta colgado en el universo, el cosmos se hacía presente, allí sucedía todo. Tanto, que la luz de los cirios e incluso la luz del día que entraba por los ventanales se volvieron negras v nocturnas. De modo que va no estábamos ni en una iglesia, ni en aquella aldea, ni en la tierra, sino conforme a la realidad, sí, conforme a la verdad- en algún punto del cosmos, colgados con nuestros cirios y con nuestros resplandores, y allí, entre inmensidades, nos meneábamos haciendo cosas de asombro con nosotros y entre nosotros, como monos que hacen muecas en el vacío. Era un extravagante excitarse unos a otros entre galaxias, una provocación de humanidad en tinieblas, un sorprendente gesticular en el abismo, un descoyuntarse en inmensidades astronómicas. Y aquel ahogarse en el espacio se acompañaba de una tremenda potenciación de lo concreto, y andábamos por el cosmos, pero éramos algo irremediablemente dado, preciso en todos los detalles. Las campanas tintinearon para la elevación. Fryderik se arrodilló, [Gombrowicz, La Seducción]

En efecto, pues como parodia la evangelización exige una mirada que, como la de Bloom en el epígrafe, como la de Witold en las últimas citas (Witold Gombrowicz: ¡gracias a Dios, a Polonia no sólo le debemos el Papa!), no admite ningún final de la historia: ni redención ni condena. Así las cosas, podría imaginarse incluso el destino de la doctrina «traducido» según la famosa

circularidad del pensamiento andino: un discurso teleológico, que avanza y guía linealmente hacia un fin (el apocalipsis, la salvación), convertido en un duelo que constantemente se reactiva, como un rito; un duelo que no admite triunfos ni derrotas definitivas, que permite que todos los días, o casi, todavía nos comamos al Papa. Frente a la evangelización como parodia (género escéptico: ni cree ni hace creer) no se impone una representación, se lanza más bien un desafío: comer pedacitos de cadáver. masticando, no tragando solamente; convertir. como en la lección aymara, eso que en su forma vulgar y silvestre es un veneno, la papa, en el cuerpo de nuestro saboreo cotidiano.



### TABULA GRATULATORIA

A Roberto CHOQUE, Guillermo MARIACA, Ximena MEDINACELI, Ana Rebeca PRADA, Javier PAREDES y María Luisa SOUX, por todo lo de las noches de miércoles en torno al descubrimiento de Huajchilla. Y por las íntimas e inagotables lecciones, aquí materializadas en algunos préstamos cuyo origen luego se refiere, a:

#### ALIGHIERI, Dante,

*Divina Comedia* (trad. de Luis Martinez de Merlo), Madrid, Cátedra.

### CALVINO, Italo

1990

Las Ciudades Invisibles (Trad. de A. Bernárdez), Barcelona, Minotauro.

### GOMBROWICZ, Witold

1968

La Seducción (Trad de Gabriel Ferrater, Barcelona, Lumen).

# JOYCE. James

1978

Retrato del artista adolescente (Trad. de Dámaso Alonso),

Madrid, Alianza.

Ulises (Trad. de José María Valverde), Barcelona, Lumen/ Tusquets, 1995.

### PROUST, Marcel

1979

Por el camino de Sawnn (Trad. de Pedro Salinas), Madrid,

Alianza.

#### REFERENCIAS

#### ADORNO, Rolena

1987

«Paradigmas perdidos: Guamán Poma examina la sociedad española colonial», en *Sobre Waman Puma de Ayala*, P. Duviols, R. Adorno y M. López-Barral, La Paz, Hisbol.

ALBO, Xavier (comp.)

1988

El mundo aymara, Madrid, Alianza / UNESCO.

#### **ARISTOTELES**

1990

Poética (trad. de Angel Cappelletti), Caracas, Monte Ávila.

ARNOLD, Denise; JIMENEZ Domingo y YAPITA Juan de Dios

1992 Hacia un orden andino de las cosas, Hisbol-ILCA, La Paz.

ARNOLD, Denise y YAPITA Juan de Dios (comp.)

1996

Madre Melliza y sus crías (antología de la papa), Hisbol-ILCA, La Paz.

# AZOULAI, Martine

1987

«Manuales de confesión americanos: Prácticas y costumbres amorosas de los indígenas, siglos XVII y XVIII», en *Cuadernos para la historia de la evangelización en América Latina*, N° 2, Centro de Estudios Regionales Andinos Bartolomé de Las Casas, Cusco, 1987.

## BARTHES, Roland

1972

«Proust et les noms», en Nouveaux essais critiques, París, Seuil

1982 Fragmentos de un discurso amoroso, México, Siglo XXI.

1985 «L'ancienne rhétorique», en *L'aventure sémiologique*, París, Senil

#### BAUDRILLARD, Jean

1989 De la seducción, Madrid, Cátedra.

# BENVENISTE, Émile

1966 *Problèmes de linguistique générale*, París, NRF-Gallimard.

#### BERTONIO, Ludovico

1603 Arte y Gramática muy copiosa de la lengua aymara, Roma. Luiz Zannetti (publicada de nuevo en edición facsimilar por Julio Platzmann, Leipzig, B.G. Teubner, 1879)

Vocabulario de la lengua aymara (transcripción, hecha por el Instituto Radiofónico de Promoción Aymara (I.R.P.A.), Radio San Gabriel, 1993).

#### CALVINO, Italo

1994 Seis propuestas para el próximo milenio, Madrid, Siruela.

41995 «Definciones de territorios: lo cómico», en *Punto y aparte*, Barcelona, Tusquets.

#### CERECEDA, Verónica

1988 «Aproximaciones a una estética andina: de la Belleza al Tinku», en Albó 1988 (comp).

# CHIAMPI, Irlemar

2000 «El barroco y la utopía de la evangelización (Vieira y el "Sermón de la sexagésima")», en Barroco y modernidad, Chiampi, México, Fondo de Cultura Económica, 2000.

#### COROMINAS, Joan y PASCUAL, José A.

1991 Diccionario crítico etimológico castellano e hispánico (6 tomos), Madrid, Gredos.

#### DELEUZE, Gilles

1972

Proust y los signos, Madrid, Anagrama.

#### DELUMEAU, Jean

1983

Le péché et la peur (la culpabilisation en Occident, XIIIe-XVIIIe siècles), Paris, Fayard.

## DURAN, Juan Guillermo

1982

El Catecismo del III Concilio Provincial de Lima y sus complementos pastorales, Buenos Aires, Publicaciones de la Universidad Católica Argentina / Editorial «El Derecho».

#### ECO, Umberto

1993

Las poéticas de Joyce, Barcelona, Lumen.

1994

La búsqueda de la lengua perfecta, Barcelona, Crítica (Grijalbo Comercial S.A.).

#### ESTENSSORO, Juan Carlos

1994

«Descubriendo los poderes de la palabra: Funciones de la prédica en la evangelización del Perú (siglos XVI-XVII)», en La venida del reino (Religión, evangelización y cultura en América. Siglos XVI-XX, Gabriela Ramos (comp.), Cuadernos para la Historia de la Evangelización en América Latina, N°12, Centro de Estudios Regionales Andinos Bartolomé de Las Casas-Cusco.

#### FOUCAULT, Michel

1979

L'archéologie du savoir, Paris, NRF/Gallimard.

## GENETTE, Gérard

1989

Palimpsestos, Madrid, Taurus.

## GUZMAN DE ROJAS, Iván

1982

Problemática lógico-lingüística de la comunicación social con el pueblo aymara, Centro Internacional de Investigaciones para el desarrollo C.I.I.D., Canadá.

#### GRUZINZKI, Serge

1995 La Guerra de las imágenes (de Cristóbal Colón a «Blade Runner»: 1492-2019), México, Fondo de Cultura Económica.

# GUEVARA-GIL, Armando y SALOMON Frank

s.f. A "Personal Visit": Colonial Political Ritual and the Making of Indians in the Andes, University of Wisconsin, Tapuscrito.

#### HARDMAN, Martha

1988 «Jaqi aru: la lengua humana», en Albó 1988 (comp.).

#### HARRISON, Regina

1992 'True' Confessions: Quechua and Spanish Cultural Encounters in the Viceroyalty of Peru, Latin American Center, University of Maryland at College Park.

1994 Signos, cantos y memoria en los Andes, Quito-Ecuador, Biblioteca Abya-Yala.

1994a «The theology of Concupiscence: Spanish-Quechua Confessional Manual in the Andes», en Writing, Gender, and Ethnicity in Colonial Latin America, Ed. Cevallos-Candau, Cole, Scott y Suárez, University of Massachussetts Press.

alty of Peru», en *Poetics Today*, 16: 1, The Porter Institute for Poetics and Semiotics.

## JORNADAS ANDINAS DE LITERATURA LATINOAMERICANA

1997 *Memorias de Jalla Tucumán 1995*, Universidad Nacional de Tucumán.

#### KRISTEVA, Julia

1978 Sèmeiotikè. Recherches pour una sémanalyse. Paris, Point-Seuil.

#### LEURIDAN, Johan

1997

José de Acosta y el origen de la idea de misión, Perú, siglo

XVI, Cusco, Centro de Estudios Regionales

Andinos «Bartolomé de Las Casas» y Universidad de San

Martín de Porres, Facultad de Ciencias de la Comunicación, Turismo y Psicología.

#### LEZAMA LIMA, José

1988

Confluencias, La Habana, Letras Cubanas.

## LIENHARD, Martin

1997

«Oralidad», en *Memorias de JALLA Tucumán* 1995, vol. 1, Universidad Nacional de Tucumán

# MARZAL, Manuel M. (coordinador)

1992

Rostros indios de Dios, CIPCA/HISBOL/UCB, Cochabamba.

#### MILHOU, Alain

s.f.

«Misión, represión, paternalistmo e interiorización. Para un balance de un siglo de evangelización en *Iberoamérica* (1520-1620)», s.r.

## μ(Grupo)

1982

Réthorique générale, París. Seuil.

## ONG, Walter

1987

Orality and literacy, Methuen, London and New York.

# ORERIUS, Ludovicus Hieronymus

1603

Rituale, sev Manuale Peruanum et Forma brevis administrandi Indos Sacrosancta Baptismi, pænitentiæ, Eucharistiæ, Matrimonii & Extremaeunctionis Sacramenta, Neapoli, lo Iacobum Carlinum, & Constantinum Vitalem.

## PLATT, Tristan

1988

«Pensamiento político aymara», en Albó 1988 (comp).

1996

Los Guerreros de Cristo, ASUR / Plural Editores, La Paz.

#### POLIA MECONI, Mario

1999

La cosmovisión religiosa andina en los documentos inéditos del Archivo Romano de la Compañía de Jesús (1581-1752), Lima Pontificia Universidad Católica del Perú

## POMA DE AYALA, Felipe Guamán

(1980) 1615 El primer nueva corónica y buen gobierno, ed. de J. Murra y R. Adorno, México, Siglo XXI.

#### RAMOS, Gabriela; URBANO, Henrique (compiladores)

1993

Catolicismo y extirpación de idolatrías (siglos XVI-XVIII), Cusco, Centro de Estudios Regionales Andinos «Bartolomé de las Casas».

#### RICARDOU, Jean

1978

Nouveaux problèmes du roman, París, Seuil.

1988

«Éléments de textique», en Conséquences, N°10, París.

## SAIGNES, Thierry (compilador)

1993

Borrachera y memoria (la experiencia de lo sagrado en los Andes). La Paz. Hisbol/IFEA.

#### SALAZAR-SOLER, Carmen

1993

«Embriaguez y visiones en los Andes. Los jesuitas y alas borracheras indígenas en el Perú (siglos XVI y XVIII)» en Saignes, comp.

#### URBANO, Henrique

s.f.

«Sincretismo y sentimiento religioso en los Andes. Apuntes sobre los orígenes y desarrollo», s.f., s.r..

1993

«Idolos, figuras, imágenes. La representación como discurso ideológico», en Ramos y Urbano (comp.).

1994

«La invención del catolicismo andino. Introducción al estudio de las estilísticas misioneras. Siglo XVI», en La venida del reino (Religión, evangelización y cultura en América. Siglos XVI-XX, Gabriela Ramos (comp.). Cuadernos para la Historia de la Evangelización en América Latina, N°12, Centro de Estudios Regionales Andinos "Bartolomé de Las Casas" - Cusco.

1999

«Estudio preliminar a La extirpación de la Idolatría en el Pirú, Pablo Joseph de Arriaga de la Compañía de Jesús» Cusco, Centro de Estudios Regionales Andinos «Bartolomé de Las Casas»

#### VILLAMIL DE RADA, Emeterio

1939

La lengua de Adán y el Hombre de Tiguanaco (resumen de estas obras), La Paz, Biblioteca Boliviana Nº 7. Ministerio de Educación, Bellas Artes y Asuntos Indígenas.

# VILLENA ALVARADO, Marcelo y ARANDA Blanca

1999

«Hacia las poéticas del tinku», en *Estudios Bolivianos 7*, Instituto de Estudios Bolivianos, Facultad de Humanidades y Ciencias de la Educación, U.M.S.A., La Paz.

## VILLENA ALVARADO Marcelo

1999

«Para leer el otro lado: una pesquisa tras los rastros de El Loco, de A. Borda», en *Estudios Bolivianos 8*, Instituto de Estudios Bolivianos, Facultad de Humanidades y Ciencias de la Educación, U.M.S.A., La Paz.

# SEMBLANZA "BIO"-BIBLIOGRÁFICA DE UN PROYECTO DE INVESTIGACIÓN

ANA REBECA PRADA M

o que a continuación ofrezco a este conjunto de trabajos en torno al Tercero Catecismo o Sermonario (complemento de la Doctrina cristiana y Catecismo para indios publicada en 1584 en Lima), objeto central de las disquisiciones de los mismos, es un comentario que he denominado "bio"-bibliográfico de la investigación realizada. "Bio" porque el proyecto y su ejecución tuvieron una vida propia y particular que es importante subrayar y rescatar de lo meramente anecdótico. Esto porque la investigación interdisciplinaria no es precisamente muy común en nuestro medio, así como tampoco muy evidentemente promovida por nuestras instituciones universitarias y de investigación en general. Vale la pena rescatar, pues, lo que creo fue una experiencia interdisciplinaria importante como práctica que el Instituto de Estudios Bolivianos desea promover como metodología de trabajo fundamental. Y "Biblio" porque esta vida del proyecto tuvo que ver con la construcción personal y compartida de un corpus bibliográfico que sin duda reporta gran interés para quienes comparten la fascinación por las historias de la colonia y la evangelización-y dentro de ellas, la fascinación por los senderos y meandros del mal en lo que concierne a la construcción de alteridad

Xavier Albó, en sus comentarios sobre el conjunto de trabajos realizados por los miembros del grupo, afirma en que en verdad se trataría más de un trabajo pluridisciplinario, puntualizando que en verdad cada investigador se acercó al material desde su propia perspectiva.

Lo que sigue es una experiencia y un particular itinerario de discusión grupal y de lectura individual y compartida en torno a estas problemáticas. Puede constituir un camino de entrada a la temática del mal y el otro en relación a la evangelización. Y si se considera la bibliografía general, la que incluye lo leído por todos los integrantes del grupo, entonces se abre una entrada mucho más vasta a la evangelización en términos más generales.

## I. PRIMERA PARTE: EN TORNO AL PROYECTO Y AL GRUPO DE INVESTIGACIÓN

#### a) Algunos antecedentes

Todo comenzó a princios de 1998. María Luisa Soux trajo a una de las primeras reuniones de un recientemente conformado grupo de investigación un manuscrito hallado en la biblioteca de la familia Soux. Se trataba de un sermonario que la historiadora sospechaba inédito y, por lo tanto, de gran interés como inaugural objeto de investigación para el grupo.

Se adoptó el texto como objeto de trabajo, considerando la posibilidad de que ocurriera lo que en otras ocasiones—María Luisa y Ximena Medinaceli recordaban la experiencia que tuvieron con el <u>Bosquejo del estado en que se halla la riqueza nacional de Bolivia</u>... del "Aldeano": se encontraba un texto puesto a dormir a través de los siglos y luego se trabajaba en conjunto sobre él, lanzándolo luego a la luz pública para el enriquecimiento de la historiografía y lo saberes generales sobre Bolivia...

El grupo de investigación se estrenaba como un programa de trabajo a largo plazo del Instituto de Estudios Bolivianos bajo el nombre de "Discursos, Historia y Cultura", y estaba constituido por historiadores, las ya mencionadas María Luisa y Ximena, y Roberto Choque; dos especialistas en literatura, la suscrita y Marcelo Villena; y tres estudiantes de lingüística, Javier Paredes, Olivia Pacífico y Mabel Zambrana. Más adelante, en parte del trayecto, se incorporó Guillermo Mariaca, también especialista en literatura.

Para María Luisa, Ximena y Roberto, la idea de encarar un texto colonial o republicano—no teníamos muy clara su procedencia o fecha de elaboración al

principio— era parte de una práctica profesional familiar. Para los estudiantes de lingüística, familiarizados con la historia de la lengua, también resultaba más o menos natural hacerlo. No voy a hablar por Marcelo Villena, aunque imagino que como catedrático de literatura contemporánea como yo, también sintió la extraña sensación de estarse metiendo en camisa de once varas.

En verdad—y ya hablando en términos personales—lo que ocurrió fue que despegué no sólo a una época y a un área de saber escasamente conocidos por mí, sino a una experiencia intelectual extraordinariamente estimulante. No sólo por el itinerario que me impuso estudiar un sermonario elaborado siglos atrás o por la bibliografía a la que tuve que enfrentarme, sino porque emprendí—y aprendí—un trabajo de carácter interdisciplinario verdaderamente enriquecedor.

# b) El desentrañamiento del misterio

Poco les tomó a las historiadoras del equipo descubrir que el sermonario en cuestión era nada menos que uno de los complementos pastorales al Catecismo del III Concilio Provincial de Lima, realizado en 1582-1583. Específicamente, era el Tercero Catecismo y Exposición de la Doctrina Cristiana por Sermones o Sermonario, publicado en Lima en 1585. Bueno, en realidad, se trataba de una copia a mano de este sermonario del siglo XVI, realizada en el siglo XVIII por alguien que no se ha podido identificar.

Hubo cierta decepción al saber que no iríamos a aportar con un documento inédito; pero en todo caso el plan de estudiar el sermonario siguió su curso. Habíamos dado con un documento colonial de central importancia para la historia de la evangelización en los Andes—un texto que sospechábamos tendría ya más de una publicación contemporánea—, y los miembros del grupo se encaminaron en distintas direcciones para establecer maneras de abordaje al tema afines a sus intereses y especialidades.

No faltaron momentos de emoción, como el ocurrido cuando algún miembro del grupo apareció un día con la <u>Doctrina Christiana y Catecismo para Instrucción de los Indios...</u>, facsímil de la publicación original realizada por Petroperú en 1984, precisamente en conmemoración a los 400 años de la primera impresión jamás realizada en América del Sur. Supimos que las

publicaciones de 1584—<u>Doctrina Cristiana y Catecismo</u> (Menor y Mayor) y <u>Confesionario para los Curas de Indios</u> (con sus respectivos complementos)— y 1585—<u>Tercero Catecismo o Sermonario</u>—realizadas por el italiano Antonio Ricardo en Lima por encargo de los organizadores del III Concilio Limense, habían inaugurado la primera imprenta instalada en el subcontinente.

Simultáneamente, con la revisión de El catecismo del III Concilio Provincial de Lima y sus complementos pastorales (1584-1585) de Juan Guillermo Durán, referido a Ximena Medinaceli por Xavier Albó, tuvo el grupo un panorama completo del Concilio y de las publicaciones para la evangelización de indios emanadas de él. Curiosamente, este libro, tanto como el ya mencionado Doctrina Christiana y Catecismo publicado por Petroperú, no incluían el sermonario. Reproducen la Doctrina y el Catecismo, y el Confesionario, pero no el sermonario. En el segundo caso es entendible pues el sermonario fue publicado en 1585 y la edición homenajeaba muy puntualmente el *primer* libro publicado en los Andes y Sudamérica, el de 1584. Pero en el caso del libro de Durán, encontramos con algo de desilusión sólo un índice de títulos de los treinta y un sermones, así como unos subtítulos con información general sobre el sermonario destinado a "curas y doctrineros de indios" como complemento a los textos catequísticos.

Sin embargo, sí encontramos en el libro un listado de bibliotecas donde se conservan primeras ediciones del sermonario: entre ellas, la Biblioteca del Colegio de San Calixto de La Paz, lugar en el que Ximena Medinaceli—otra vez con ayuda de Xavier Albó—pudo tener acceso a la "editio princeps" y así cerrar por completo el misterio de un texto que inicialmente había dado señas de escapársenos constantemente. Contábamos ahora con el original del siglo XVI y con la copia del siglo XVIII. Durán, además de proporcionarnos los nombres de las bibliotecas en que pueden encontrarse las ediciones originales del sermonario (en América: Buenos Aires, La Paz, Santiago, Cotocollao-Ecuador, Rhode Island-EEUU, Lima, Arequipa y Montevideo; en Europa: Cuenca, París y Londres), anota los datos bibliográficos de las 2 ediciones posteriores o "reimpresiones". Con estos datos, que copiamos a continuación, se cerraba también esa primera ilusión con que se había iniciado el proyecto, la de publicar un texto colonial *inédito*:

 Tercero/Cathecismo/y exposición de la Doctrina Christiana por/Sermones/Para que los Curas y otros/ Ministros prediquen y enseñen a los Indios/y a las demás personas./Conforme a lo que se proveyó en el Santo Concilio Provincial de Lima el año de 1583./Mandado reimprimir por el Concilio Provincial del de 1773./En la Oficina de la calle San Jacinto. 1773 [Lima].

 Durán anota: "la misma edición fue reproducida en París, en 1867, por la Librería de Rosa y Bouret (Poissy. Imp. Bouret).

Tiempo después supimos que existía otra reimpresión. Luciano Peña, en la Introducción titulada "Clave de la evangelización de América" del libro Doctrina cristiana y catecismo para instrucción de los indios: Introducción: Del genocidio a la promoción del indio publicado en 1986, anuncia que ésta es la primera fase de tres. Su objetivo es ofrecer "un estudio preliminar" y "claves de valoración del 'Catecismo de indios' " emanado del III Concilio Limense. La segunda fase constituiría, precisamente, la "publicación en facsímil del texto ejemplar y único que se encuentra en la Biblioteca Diocesana de Cuenca" dentro de la colección Corpus Hispanorum de Pace (volumen 26) del Consejo Superior de Investigaciones Científicas de Madrid. Peña anuncia también la tercera fase, la que incluiría trabajos de "los mejores especialistas de la evangelización y de la cultura iberoamericana". Todo el proyecto, comenta el autor, es parte de un proyecto pensado en "vísperas del V Centenario del Descubrimiento y Evangelización de América" como "justo y necesario homenaje a la Iglesia y a la Corona española". No se ha podido comprobar si la segunda fase fue efectivamente realizada.

Esta develación general de los misterios en torno al sermonario, en todo caso, no modificó la idea de reproducir de todos modos el texto del mismo en la publicación de los resultados de la investigación. Sobre todo porque las dos versiones conocidas, la original del siglo XVI y la copia del XVIII, eran ya objeto de un trabajo lingüístico comparativo de parte de Olivia Pacífico y Mabel Zambrana.

#### c. La definición de temas

Uno de los procesos más interesantes en un trabajo sistemático de grupo es, por supuesto, la manera en que se van compartiendo todos los elementos que

hacen a la investigación: establecimiento de la bibliografía, definición y maduración del tema de aproximación al objeto de análisis, dudas, miedos, impotencias, impases, cambios de parecer, lectura de avances de redacción, etc.

Los historiadores empredieron caminos propios de su oficio, lo mismo que los lingüistas y los literatos. Los momentos de definición de temas son difíciles de establecer, pues cada miembro del grupo tenía un timing personal, una forma de desarrollar su trabajo muy particular. En todo caso, los temas en que cada uno fue desembocando pueden ser apreciados en los artículos e informes que cada uno incluye en esta publicación. Es importante subrayar que si bien el grupo no tuvo que ver directamente en la definición de temas individuales, sí tuvo que ver en su particular matización y modulación, pues las discusiones periódicas alimentaban y aclaraban las ideas que íbamos desarrollando y explorando como posibles vías personales de trabajo. Comenzó un proceso sostenido de lecturas compartidas e intercambio de bibliografía, el que incluía siempre un proceso de discusión y que también necesariamente influenció la forma en que cada uno encaraba su investigación. Lo fundamental era que la forma de encarar las lecturas y las conversaciones estaba marcada por la experiencia e historia que cada uno aportaba al grupo.

En cuanto a mí concierne, desde un principio me interesó—pues es algo que me interesa en mi propio campo de especialidad—la cuestión de la otredad. Luego de una primera lectura del sermonario, me quedó claro que éste sería el tema con el que yo participaría en la investigación. Sin embargo, desde un principio me di cuenta que se trata de un tema muy amplio y muy obvio—porque se trataba de un sermonario *para indios* y porque la otredad ha sido el tema de moda en varias disciplinas durante las últimas décadas. Es así que con el pasar de las semanas, me fui interesando crecientemente en la problemática de la otredad en conexión con el mal. La presencia en los sermones del diablo, el mal, el pecado, la idolatría aparecieron como la articulación a perseguirse en el diseño de otredad que ofrecían los textos. Y aún más que el mero diablo, que la mera presencia del mal como una abstracción que levita y merodea por los sermones, comenzó a interesarme particularmente la problemática de la hechicería y sus posibles conexiones con la brujería.

Un libro que tenía pendiente hacía ya algún tiempo, la <u>Historia nocturna: Un desciframiento del aquelarre</u> de Carlo Ginzburg, más por intuición y curiosidad

personal que por otra cosa, me animó a encaminarme por esa vía bibliográfica. Siempre me ha atraído más el mal que el bien, pero algo que no dejó de inquietarme al leer el sermonario es la radical violencia que es capaz de desencadenar la alquimia entre los dos elementos...

Mi aporte a la investigación se concretó, finalmente, en este ensayo "bio"-bibliográfico, y no en una lectura propiamente dicha de los sermones.

# II. <u>SEGUNDA PARTE. AQUELARRE Y ALTERIDAD: UNA PROPUESTA BIBLIOGRÁFICA</u>

Con gran ignorancia en torno a las problemáticas de la evangelización, entonces, y con esta fascinación por el mal, inicié la construcción de un corpus bibliográfico desencadenado el primer contacto con el sermonario...

Ya mencioné antes que el libro de Juan Guillermo Durán constituyó un momento fundamental en esta historia de lectura, pues me abrió los ojos respecto al fenómeno conciliar, al siglo XVI, a la Iglesia católica colonial, al rol de los jesuitas, al texto evangelizador, entre otras varias cosas. De pronto la figura vaga y confusa que tenía de la colonia comenzó a adoptar contornos más ciertos, así como comenzó a delinearse una esfera de reflexión—los estudios coloniales—tremendamente compleja y polémica.

# a) <u>Centro de estudios regionales andinos "Bartolomé de las Casas"-</u> Cusco

Del autor sacerdote que "me iniciara" pasé a los investigadores del Centro de Estudios Regionales Andinos "Bartolomé de las Casas" de Cusco, particularmente a Henrique Urbano, cuya erudición y estilo contundente y agresivo ciertamente ocuparon varias horas de conversación en el grupo. Se nos hizo pronto evidente que este centro de investigaciones realizaba trabajo de punta sobre el tema que nos ocupaba. Los diferentes miembros del grupo empezamos a buscar los volúmenes de la serie Cuadernos para la Historia de la Evangelización en América Latina. Conseguimos el volumen No. 2, que contiene artículos diversos sobre el tema, siendo de particular interés "El

discurso de denuncia de las idolatrías de los indios" de Emma Falque y "El escándalo de Chucuito" de Urbano; el volumen No. 3, siendo de especial interés "Francisco de la Cruz" de Vidal Abril Castelló, "El tribunal de la Inquisición en el Perú" de Gabriela Ramos y las crónicas bibliográficas de Juan Bautista Lassegue y Urbano; el volumen No. 5, Catolicismo y extirpación de idolatrías, siglos XVI-SVIII. Charcas, Chile, México, Perú, compilado por Urbano y Ramos, del que se tomó en cuenta especialmente la "Introducción" de Urbano. "Experiencias evangelizadoras" de Castelló, "Indice de la sección de hechicerías e idolatrías del Archivo Arzobispal de Lima" de Laura Gutiérrez y el artículo de Juan Carlos García Cabrera sobre "Hernández Príncipe, extirpador de idolatrías"; el volumen No. 10, Ofensas a Dios: Pleitos e injurias. Causas idolátricas y hechicerías, Cajatambo, siglos XVII-XIX del mismo García Cabrera; el volumen No. 12, La venida del reino: Religión, evangelización y cultura en América Latina. Siglos XVI-XX, conteniendo material fundamental como "La invención del catolicismo andino" de Urbano y "Descubriendo los poderes de la palabra" de Juan Carlos Estenssoro; el volumen No. 13, La extirpación de la idolatría en el Piru (1621) de Pablo Joseph de Arriaga de la Compañía del Jesús, con un invalorable estudio preliminar de Urbano, sin duda una de sus reflexiones más recientes y concentradas sobre la evangelización y la extirpación de idolatrías en los Andes; y el volumen No. 19, José de Acosta y el origen de la idea de misión. Perú, siglo XVI de Johan Leuridan Huys. Es importante anotar que Ofensas a Dios y La extirpación de la idolatría en el Piru también forman parte de la colección Monumenta Idolátrica Andina, siendo el primero el volumen No. 1 de esta serie y el segundo el volumen No. 3.

También el Centro "Bartolomé de las Casas" publica la serie Archivos de Historia Andina, cuyo volumen No. 10 corresponde a <u>Luna</u>, sol y <u>brujas</u>: <u>Géneros y clases en los Andes prehispánicos y coloniales</u> de Irene Silverblatt; y el No. 11 a <u>Amancebados</u>, <u>hechiceros y rebeldes (Chancay, siglo XVII)</u> de Ana Sánchez. Se comentarán estos libros más adelante.

No cabe duda que la serie <u>Cuadernos para la historia de la evangelización y Monumenta idolátrica andina</u> constituyen un instrumento fundamental para la investigación sobre el tema de la evangelización a lo largo de la historia colonial andina, con algunas salidas comparativas con el caso mexicano. Si bien

no se pudo consultar las series completas, es claro que estas publicaciones contienen trabajo de primer orden tanto en lo que hace a la reflexión de los más diversos temas referidos a la evangelización, como a textos coloniales de central importancia para entenderla—como es el caso del de Arriaga o de los expedientes de idolatrías y hechicerías trabajados por Sánchez y García Cabrera. La lectura de estos cuantos volúmenes de las series mencionadas delinearon a los largo de la investigación elementos capitales para comprender la complejidad del proceso de evangelización. La historia de la evangelización que atañe al III Concilio Limense y los textos emanados de él (digamos, la del siglo XVI y la de la primera mitad del siglo XVII) va cobrando cuerpo en cuanto a un caos político primero en la zona andina, la instauración de la encomienda, los primeros y dificultosos pasos del esfuerzo evangelizador, así como los de la resistencia indígena. El Concilio de Trento-evento crucialmente concebido en contra de la agresividad y vitalidad de la Reforma anticatólica—tarda en repercutir en el Virreinato del Perú, pero la llegada del virrey de Toledo y la de los jesuitas al Perú constituyen un hito en la aplicación de sus reformas y en el cambio definitivo de la historia de la Iglesia y del poder político en esta zona vital para el gobierno colonial español. Impulsor del III Concilio Limense, Toledo no estará en los Andes para participar en su desarrollo. El que sí estará de figura central es, por supuesto, José de Acosta, erudito jesuita que aparte de ser el autor central de los textos emanados del Concilio (de nuestro sermonario), lo es también de De procuranda indorum salute, "obra máxima en términos de teología misionera y pastoral". Figura central fue, también, en el proceso inquisitorial de Francisco de la Cruz, el cual desembocó en la ejecución del condenado por herejía poco antes al III Concilio

La presencia, discurso y prácticas evangelizadoras de los jesuitas cobran enorme importancia durante el periodo que atendemos, no sin suscitar violentas reacciones en las otras órdenes religiosas. Entre otros, serán ellos—de Ávila, de Arriaga, Hernández Príncipe, entre otros—quienes protagonizarán las campañas de extirpación de idolatrías instauradas en los Andes durante la primera mitad del siglo XVII. García Cabrera ofrece un excelente rastreo de la historia de estas campañas en Ofensas a Dios. Protagonistas centrales también eran en Europa, en la que Trento había iniciado agresivas campañas de recristianización, sobre todo en zonas rurales. La Inquisición no participa en la represión de la hechicería, en la extirpación de idolatrías, ni en la

instauración del control religioso-cultural ansiado por los miembros de la Compañía y por el poder político y religioso en general; su rol se limita a la población no indígena. Entrelazada irremediablemente con intereses, tendencias y diferencias políticas del poder religioso y del político, la historia de la evangelización—tanto la proclive como la no proclive a la extirpación—se torna a los ojos del lector en una complicada trama en la que a momentos (no pocos) se pierden completamente los supuestos objetivos centrales de la masiva y altamente jerarquizada y diferenciada presencia eclesiástica en este lado de América

Queda claro que son momentos fundamentales a la compresión de esta época y de los fenómenos específicos que nos interesan: el "descubrimiento" de América a fines del siglo XV y el advenimiento de la Reforma a principios del siglo XVI; la llegada de los españoles a la zona andina en 1532; la instauración del poder político y religioso hasta la gestión virreinal de Toledo (1569-1581); la celebración del Concilio de Trento en Italia y el desencadenamiento de la gran reforma católica (1545-1563); la disputa de Valladolid (1550) entre Sepúlveda, Mendieta y Las Casas; los movimientos de resistencia indígena (particularmente el del Taqi-Onqoy, 1564-1565);<sup>2</sup> los concilios celebrados con anterioridad a la llegada de Toledo (1: 1551; 11: 1567-1568); la llegada de los jesuitas a los Andes (1568); la ejecución de Túpac Amaru (1572) por orden de Toledo y el fin de la resistencia inca; la celebración del III Concilio Limense (1582-83) y la publicación del Catecismo; y las campañas de extirpación de idolatrías (primera mitad siglo XVI). No está demás incluir en estos hitos que demarcan el territorio a explorar para entender el III Concilio Limense y la publicaciones emanadas de él, y siempre en una perspectiva comparativa, la "Edad Dorada" de la iglesia mexicana (1524-1564) bajo hegemonía evangelizadora franciscana y durante el reinado de Carlos V, así como la sepultura de la razón crítica de Las Casas durante el reinado de Felipe II, cuya "razón estratégica y realismo cínico" (a decir de Dussel)3 hegemonizó, precisamente, el proyecto evangelizador de América en la segunda parte del siglo XVI. Toledo y Acosta serán piezas fundamentales para entender la sepultura de la influencia lascasiana en la evangelización andina.

Libro de consulta obligado para este particular fenómeno es El retorno de las huacas; Estudios y documentos del siglo XVI, compilado por Luis Millones.

Me refiero a su 1492; El encubrimiento del Otro.

Y en medio de todo ello, la certidumbre—en tiempos en que se celebra el III Concilio Limense y se publican la <u>Doctrina cristiana</u> y sus complementos—de que el diablo había habitado esta región dejada de Dios, provocando e incentivando en su población ignorante de él el culto idolátrico. Este culto refiere específicamente a la práctica de adorar a creaturas—elementos de la naturaleza, ídolos, etc.—y no al creador (Dios). La operación evangelizadora trataba en esencia, pues, de traer a Dios a estas tierras y expulsar al diablo de ellas, obedeciendo a las propias sagradas escrituras, las que establecían que vendría el día en que el Reino de Dios se expandiría por todo el orbe. Se trataba pues de una guerra de expulsión del mal—expresado en prácticas religiosas y culturales nativas—y de la introducción del bien único.

## b) Evangelización, idolatría y hechicería en los Andes: otras lecturas

El hecho de que el Centro "Bartolomé de las Casas" tenga una política tan sistemática y eficiente de publicaciones en torno a la evangelización en los Andes, hace posible concebir este cuerpo bibliográfico como un proyecto orgánico de descripción, análisis e interpretación del programa religioso de la colonia española. Existen, por supuesto, múltiples publicaciones que ensanchan el mapa bibliográfico sobre la evangelización. Comento a continuación algunas de éstas.

Regina Harrison ha trabajado en los últimos años sobre la confesión programada por la evangelización para los indígenas. Este material complementa claramente el trabajo sobre el sermonario, pues alude a esa otra práctica considerada como esencial en el proceso de introducción de los indios a la religión católica. Harrison analiza la imposición de la confesión dentro del contexto del control religioso y cultural español, así como la resistencia indígena a tal práctica. Textos claves de la autora son "'True' Confessions: Quechua and Spanish Cultural Encounters in the Viceroyalty of Peru" y "The Theology of Concupiscence: Spanish-Quechua Confessional Manuals in the Andes".

Thierry Saignes y Carmen Salazar-Soler también nos ofrecen material importante para el análisis de la guerra contra la idolatría—punto central de ataque en el sermonario—cuando nos hablan de la percepción que los

evangelizadores tenían de la borrachera andina. El libro Borrachera y memo ria: La experiencia de lo sagrado en los Andes ayuda a entender la estrecha conexión que la Iglesia establecía entre la práctica ritual y comunitaria de la borrachera con las prácticas idolátricas, constituyéndose entonces es blanca axial de la lucha contra éstas. Por su parte, Alain Milhou nos amplía la comprensión del proceso de evangelización en la época anterior al III Concilia Limense. Muy puntual es sobre todo el tratamiento que hace de la llegada da los jesuitas y de su particular programa de evangelización.

Dos libros que resultan fundamentales son el recientemente publicado De las costumbres y conversión de los indios del Perú del cura doctrinero Bartolomé Álvarez y Luna, sol y brujas: Géneros y clases en los Andes prehispánicos y coloniales de Irene Silverblatt.<sup>4</sup> En el primer caso, se trata de un memorial escrito a Felipe II muy poco después del III Concilio, y elaborado a partir de una crítica severa en contra de la manera en que la Iglesia y el poder político manejan el proceso de evangelización. Autocalificándose como testigo de la manera en que los indígenas continúan practicando sus propias costumbres y religión, y describiendo las mismas con gran precisión, Álvarez pide al monarca envíe al Santo Oficio para que se haga cargo de tal desorden. El material introductorio del memorial es enormemente útil, pues nos acerca a la temática de la evangelización y de la lucha contra la preservación de la cultura y la religión indígenas en una zona que luego pertenecería a la nación boliviana— Aullagas, Oruro. Villarías Robles, Martín Rubio, Albó y del Pino Díaz nos ofrecen un marco de lectura importante en relación al interés geográfico-cultural, lingüístico, etnográfico e histórico que reviste el libro.

En cuanto a Silverblatt, es importante subrayar que su óptica privilegia el rol de las mujeres en la transformación dramática que injerta la presencia y gobierno español en la zona andina. Para los intereses específicos del tema de la hechicería, es particularmente importante su tratamiento de las relaciones establecidas por el discurso eclesiástico europeo y colonial entre el diablo y la

<sup>4</sup> Yo tuve acceso sólo a la edición en inglés, de la que se da la información bibliográfica en la Bibliográfía General. Obtuve los datos de la edición en español de las solapas de Amancebados, hechiceros y rebeldes de Ana Sánchez.

mujer, además de su trabajo sobre la relación entre persecución y sujetos sociales y económicos más radicalmente subordinados, y sobre la forma en que este diablo y este discurso demonológico es transportado a los Andes y convertido en extirpación de idolatrías y persecución cultural y religiosa. También interesa su tratamiento de la hibridización de figuras andinas no demónicas con el demonio occidental, así como de las declaraciones judiciales de las "brujas" indígenas. Las mujeres fueron, a decir de la autora, preservadoras fundamentales de saberes culturales estigmatizados por la estrategia demonizadora de lo cultural nativo durante la colonia.

# c) Lo diabólico y la persecución en Europa

Simultáneamente a las lecturas que puntualizaban la trayectoria del proyecto evangelizador en los Andes, yo leía sobre brujas y herejes en Europa. En un momento dado, la historiadora Clara López me advertiría que era necesario tener en cuenta la muy marcada diferencia que existe entre brujería y herejía europea y hechicería e idolatría andina. Efectivamente, mi intención era la de entender las relaciones y diferencias entre concepciones del mal en Europa y los Andes durante el siglo XVI. Una introducción extraordinaria a esta temática es la ya mencionada Historia noctura de Ginzburg y, además, su fundamental El queso y los gusanos. En estos dos libros Ginzburg practica un principio conceptual que resulta útil también para el estudio de temas andinos: la herejía y la brujería son realidades, estereotipos, co-producidos por la élite y el pueblo. En el caso de la brujería y, específicamente, el aquelarre, se trata de un estereotipo que el historiador italiano va desmenuzando a partir de antiguos saberes populares, la cultura de la élite, y las prácticas de poder y control social y cultural del siglo XIV al XVII. En el caso de la herejía, Ginzburg nos ofrece un estudio maestro en torno a las fuentes eruditas del saber popular, rompiendo el presupuesto de la ignorancia y analfabetismo del campesinado italiano del siglo XVI, y, sobre todo, en torno a la compleja hibridación conceptual elitaria-popular en un cierto discurso campesino. Además de todo ello, estos libros acceden al funcionamiento del aparato inquisitorial y al desarrollo y desenvolvimiento de sus prácticas represivas.

Quisiera mencionar aquí el libro de Ana Sánchez, autora del ya mencionado Amancebados, hechiceros y rebeldes (Chancay, siglo XVII), quien se ubica

conceptualmente muy cerca de Ginzburg.5 Nos propone acercarnos al fenómeno de la hechicería v de la idolatría rompiendo el cisma tácito que suele establecerse entre élites y esferas de poder y ámbito popular, subalterno en los estudios, por ejemplo, de hechicería y extirpación de idolatría. Los españoles—incluso los hombres de la Iglesia—que habitaban los Andes durante el siglo XVI y XVII eran parte también de una cultura aún muy marcada por los saberes orales de la Europa medieval y renacentista. Sánchez apunta a uno de los aspectos más interesantes que subyace a este tipo de investigaciones: se trata de una era en que, precisamente, el poder político, social y cultural establece la necesidad de generar la distancia-que luego caracterizará a la Modernidad, aún incipiente en este siglo visagra-entre hegemonía y subalternidad, élite y pueblo, castas gobernantes y masas gobernadas; entre alta cultura y cultura popular. Le interesa a ella explorar cómo se concreta esto en el espacio andino, puesto que se trata de un proyecto que va más allá de la España contrarreformista; que atañe a todo el mundo cristiano, en ese entonces violentamente dividido entre iglesias reformadas e iglesia contrarreformista. Particularmente interesante es la forma en que Sánchez establece las delicadas y problemáticas—a momentos delirantes—líneas que separan las prácticas idolátricas de las no idolátricas.

La voluntad de hacer lecturas comparativas, que consideren los fenómenos en torno al mal tanto en Europa como en los Andes, encontraron en el libro de Ana Sánchez uno de los materiales más sofisticados, específicamente por su voluntad de leer el control religioso y cultural (que define como uno solo y como inextricablemente engranado al control político y económico) como algo que excede el proyecto colonial puramente andino y que más bien caracteriza a la Europa reformista y contrarreformista de la época y sus colonias. Lo interesante es explorar las particularidades de la versión española colonial. En este tipo de trabajos—el de Sánchez y algunos otros ya mencionados del Centro "Bartolomé de las Casas"—se encuentra un material invalorable ya fuertemente ligado a los estudios culturales comparados.

De hecho notamos que en su introducción a <u>La extirpación de la idolatria en el Piru</u> de Arriaga—la publicación más reciente que conocemos—Henrique Urbano tambien incluye a Ginzburg en su bibliografía, tanto en lo que hace a los dos libros referidos aquí como al libro sobre los benandanti italianos del siglo XV y XVI, muy anterior a los otros.

En esta voluntad de encontrar puentes entre la historia europea y la historia andina en torno al mal, un compañero del grupo me proporcionó El anticristo: Dos milenios de fascinación humana por el mal de Bernard McGinn, libro que rastrea el recorrido de este personaje esencial a la cultura religiosa de occidente. Según el autor, el catolicismo no enfatizó demasiado en esta encarnación maligna durante el siglo XVI, mientras que el campo reformista encontró en ella una de sus estrategias centrales contra el catolicismo y su estructura ierárquica. El papa era el anticristo. De este modo, pudo establecerse también en términos asimismo comparativos—cómo se planteaba el mal el enemigo principal del catolicismo en la época del III Concilio: la iglesia reformada. Asimismo, encontré en el capítulo "Brujas" de Jean-Michel Sallman (en A History of Women: Renaissance and Enlightment Paradoxes),6 el que complementa o comparte muchas de las afirmaciones de Ginzburg, Silverblatt y Sánchez, pero que establece, a diferencia sobre todo de la segunda, que la persecución de brujas era completamente desconocida en gran parte de la Europa de los siglos XVI y XVII, como en Italia, España, Portugal y sus colonias-lo que explicaría por qué Ginzburg no hace mención alguna a las persecuciones en España, sólo a las realizadas en zonas fronterizas con Francia. Y es precisamente al contexto español propiamente dicho al que remite la mayor parte del libro Vinieron los sarracenos... El universo mental de la conquista de América de Nelson Manrique, quien concede un tratamiento muy amplio de la cultura española en tiempos de la conquista. El libro es sumamente útil para entender la compleja dinámica de alteridades producida por la presencia musulmana y judía en la península, siendo las políticas de persecución y expulsión de estos sujetos religioso-étnico-culturales coincidentes con el inicio y primer siglo de colonización de América. Es más: en la bibliografía se encuentran a momentos judíos y musulmanes perseguidos por el Santo Oficio en los Andes (pues ellos sí eran pasibles de persecución inquisitorial...). En todo caso, Manrique "conversa" muy bien con Ginzburg pues ambos proporcionan un cuadro detallado de las fórmulas de alterización, control y castigo que desarrollaban los poderes culturales, políticos y económicos en medio de diversos momentos históricos, tanto desgraciados (peste, plagas, pérdida de cosechas, etc.) como felices (recuperación de autoridad y poder, bonanza económica, etc.).

Se que hay una traducción al español de esta serie de cinco volúmenes en México.

# d) Algunas notas teóricas generales

Hasta este punto, he tratado bibliografía que de manera directa o más o menos directa trata sobre colonia y evangelización, brujería y hechicería, y persecución y control religioso y cultural en los contextos metropolitano y colonial. Lo que en este subtítulo se intenta es establecer una bibliografía más amplia e "indirecta", pero útil e incluso ineludible a la hora de abordar un texto como el sermonario, el que exige una definición en cuanto a "metodología de lectura"; un marco desde el cual leer alteridad y control religioso y cultural, además de social, político y económico; y algunas referencias más amplias en cuanto a chamanismo.

## 1. Metodologías de lectura

Por "metodología de lectura" entendemos las fórmulas de lectura, el tipo de mirada con el cual va a leerse el texto en cuestión. Es evidente que todos y cada uno de los autores hasta ahora mencionados proyectan una metodología de lectura específica. Como ejemplo, podemos comentar la evidente afinidad que expresa Henrique Urbano con las elaboraciones de Johan Leuridan Huys en torno a José de Acosta. Se hace evidente que comparte con éste el lente hermenéutico, es decir, intentar "comprender la obra en su contexto social y cultural", de modo que "las épocas o autores tratados sean vistos como exponentes de su época". Precisa Leuridan: "Buscamos comprender a los autores en sus vivencias históricas; es decir, en el acto mismo de producción de la lectura y la práctica". En términos generales, estas citas sugieren una voluntad de objetividad extrema, de la minimización de interferencia respecto al objeto estudiado. Este sería, creo yo, el tipo de proyecto que rige al Centro "Bartolomé de las Casas", en contra de otro tipo de opciones como el que ofrece, por ejemplo, Serge Gruzinski. Menciono a este autor porque es muy sintomática la distancia—por no decir la clara antipatía—que establece Urbano a la hora de revisar sus textos sobre la colonia en México:7 todo concepto

<sup>7</sup> Se trata de <u>La colonización de lo imaginario</u>: <u>Sociedades indígenas y occidentalización en el México español</u>. <u>Siglos XVI-XVIII</u> (que Urbano revisa en el original en francés) y <u>De l'idolatrie</u>. <u>Une archéologie des sciences religieuses</u>, del que no sabemos si hay traducción al español.

traído de las diversas ciencias sociales para entender el fenómeno de la evangelización en México—por ejemplo, aculturación, anomía y sincretismo—le resultan inapropiados, así como los autores citados son tildados de insuficientes para entender el fenómeno a la hora de compararlos con los propios pensadores de la época... En pocas palabras, se le exige al autor mayor atención al texto y a los autores de la época y menor atención a autores y teorías contemporáneas.

Más allá de la opción metodológica que cada uno desarrolle en su trabajo con textos como el sermonario, es necesario subrayar que la resistencia a lo que podría denominarse "sobrelectura"—es decir, a leer el pasado a través de imágenes o conceptos articulados en el presente: textos coloniales a través del concepto de aculturación, anomía o sincretismo...—puede resbalar a su vez a una gran precisión y erudición sobre el texto (memoriales, sermonarios, etc.) y sobre los objetivos y lógicas de producción textual de la época específica (conceptos manejados por extirpadores o misioneros, o por los grandes intelectuales de la iglesia) y a un olvido de las implicaciones, emanaciones, consecuencias a corto, mediano y largo plazo de tales textualidades y lógicas. El rechazo a conceptos que intentan penetrar en estas implicaciones, emanaciones y consecuencias-tal vez no inmediatamente presentes en los textos, sino deducibles de ellos desde una lectura "contemporánea"—8 puede adolecer de fijación y extrema concentración en lo que, leído a partir de ciertas conceptualizaciones acuñadas hoy en día, tiene gruesos alcances generales. Un ejemplo claro para mí es la muy evidente amortiguación de la presencia de la violencia (que se sabe fue extrema si no excesiva) en muchos de los textos revisados. Como en la cabeza de los extirpadores el extirpar no era violencia. sino algo necesario para expulsar al diablo y abrir paso al bien, entonces la violencia no existe... Tanto el sermonario (cuyo autor principal es José de Acosta) como el "Edicto contra la idolatría" y las "Constituciones que deja el visitador en los pueblos para remedio de la extirpación de la idolatría" del texto de Arriaga contienen una carga de violencia difícilmente soslayable—a no ser que uno opte por "comprender a los autores en sus vivencias históricas; es decir, en el acto mismo de producción de la lectura y la práctica"...

<sup>8 ¡</sup>Como si toda lectura realizada de textos coloniales no fuera necesariamente una lectura contemporánea!

Si bien mi opción de lectura es clara—lo mío se podría catalogar de "sobrelectura"—, no pienso que esto sea excesivo o que signifique una imposición o interferencia en el análisis de un objeto x de investigación. La hermenéutica histórica, por más objetiva y fiel a su objeto que se quiera. privilegia ciertas cosas sobre otras, calla algunas, sobreenfatiza otras; ordena de cierta manera... Es así que no creo que ninguna de las dos opciones carezca de "intervención". Toda descripción, análisis e interpretación es "intervención" y peor: construcción e invención. Los hombres de la iglesia que "inventaron" el catolicismo andino no se alejan mucho en este sentido de los investigadores que "inventan" una época, un proceso, un fenómeno x en la colonia. Hoy se lee el catolicismo del siglo XVI y XVII en los Andes como un proceso de invención; cómo se lo leía hace veinticinco años? cómo se lo leerá dentro de veinticinco?

Para abordar este debate entre estudios coloniales y postcoloniales, es importante acercarse al trabajo que Walter Mignolo viene realizando desde hace dos décadas en torno a ello. La revista norteamericana Dispositio, de la cual él es editor, publicó ya en los ochenta (década de explosión y difusión de la teoría postcolonial) un volumen dedicado a la literatura y la historiografía del nuevo mundo, en el que precisamente tiene él el artículo "La lengua, la letra, el territorio (o la crisis de los estudios literarios coloniales)". En é rastrea las varias orientaciones de los estudios que "contribuyen a examinar la imagen heredada de la literatura colonial", percibiendo que se vive un "cambio de paradigma", donde se establece una crisis de la noción de literatura y de la ideología construida en torno a ella (ver Beverley más abajo), lo que se extienda a la incorporación de la oralidad, las escrituras no-alfabéticas, y los discurso en idiomas distintos al castellano. En verdad de lo que trata el artículo es de desplazamiento axial sufrido por el área de los estudios literarios del trabajo sobre literatura hispanoamericana de la época colonial a los discurso

En este sentido son muy interesantes algunas de las ideas tratada por James Boon en s

Other Tribes. Other Seribes: cada época construye su pasado, su presente y su futuro.

Siempre es útil volver a su argumento en torno a los artistas y pensadores del Renacimiento
que construyeron la Edad Media como una era oscura, de retroceso, respecto a la Antigüedad
clásica que tenían como modelo estético y filosófico. Y estas construcciones llegan en
nuchos casos à ser representaciones naturalizadas que tomamos por sentado y que no
cuestionamos para nada.

coloniales. Además del dedicado a retórica hispánica, otro volumen importante de <u>Dispositio</u>, es el dedicado, precisamente, al discurso colonial, el que Mignolo coedita con Rolena Adorno. En él se puede encontrar colaboraciones de reconocidos autores que conforman este campo rearticulado de investigación en torno al discurso colonial, y en las cuales se elaboran renovaciones teóricas en torno a lo colonial, la decolonización, las discursividades exoticistas, la noción de texto colonial, la semiosis colonial, la problemática escritura/ oralidad, la algunos movimientos de resistencia indígenas, las estrategias discursivas y la escritura de lo colonial de parte de sus protagonistas, los procedimientos coloniales como construcciones institucionales, así como algunas elaboraciones en torno a lo postcolonial.

Un cita de Rolena Adorno, extraída del Prefacio de este volumen de <u>Dispositio</u> remite a las notas arriba incluidas en torno a posiciones más bien concentradas en el texto y posiciones más atentas a las nuevas teorías en torno a lo colonial:

Far beyond the covers of this issue of Dispositio, scholarly studies off all aspects of colonialism and post-colonialism have achieved prominence. As diverse as the regions studies and approaches taken have been, the theme that draws them and the writings herein together is the implicit debate over how much history and how much

Un artículo importante escrito por Mignolo sobre la compleja relación oralidad/escritura durante la colonia es "Literacy and colonization: The New World Experience", incluido en 1492-1992: Re/Discovering Colonial Writing.

En cuanto a esto de la semiosis colonial, Mignolo explica que asumir como objeto de estudio ya no la literatura de la colonia, sino el discurso colonial, implica el estudio de todo tipo de producción discursiva colonial relacionada a y producida en situaciones coloniales, asumiendo en todo ello la ya mencionada crisis de la literatura como campo suficiente para estas problemáticas. Sin embargo, esto no queda ahí. Mignolo establece que puede llevarse al límite al discurso colonial y percibirlo a su vez como insuficiente en lo que hace a la aprehensión de la diversidad de interacciones semióticas en situaciones coloniales. Se refiere a un amplio dominio de interacciones que van más allá de lo textual y discursivo; se refiere a inscripciones sígnicas materiales: sistemas de escritura oral y no alfabética así como sistemas gráficos no verbales. En este sentido—y por los temas específicamente relacionados al mal y a la evangelización—, el trabajo de Teresa Gisbert en Arte textil y mundo andino (escrito con Martha Cajías y Silvia Arze) y El paraíso de los pájaros parlantes es altamente pertinente.

theory are needed to do the best job of understanding the cultural processes produced or facilitated by relations of political, economic, and cultural dominance. How much do we need to know and understand of an empirical, historical nature in order to be able to theorize about colonial cultural production? How much theory and what kinds (theirs then, ours now) make it possible for us to answer historical questions more intelligently, with greater understanding?<sup>12</sup>

Un poco en el marco de esta discusión, y asumiendo pues estos elementos presentes en un debate en curso, y sobre todo sin despreciar para nada los aportes sustanciales realizados por las lecturas más concentradas en lo propiamente textual-histórico más que en lo teórico, quisiera proponer algunos libros más que creo sustentarían y enriquecerían teóricamente una investigación de los temas que nos ocupan.

Hayden White nos ha enseñado que la escritura de la historia está irremediablemente ligada a las estrategias y recursos de la literatura—lo demostraba ampliamente en su análisis del discurso historiográfico europeo decimonónico en Metahistoria. Su artículo "The Historial Text as Literary Artifact" de Tropics of Discourse: Essays in Cultural Criticism nos indica los caminos de la estructuración de la representación histórica que pasan por los de la literatura. En Writing Culture, editado por James Clifford y George Marcus, libro que impactó irreversiblemente el curso de la antropología norteamericana y de la disciplina en general, también se teoriza el conocimiento y representación de las culturas como una escritura, una retórica, un discurso. El abanico de artículos que constituyen el libro ofrecen sin duda uno de los

Es por demás posible que yo, al traer a colación estos números de <u>Dispositio</u> publicados en los años 80, esté aludiendo a un momento ya superado de la reconformación del campo de investigación en torno al discurso colonial desde la crisis de los estudios literarios, pero creo que precisamente porque se trataba de establecer los términos específicos de un "cambio de paradigma" los artículos mencionados son de gran importancia. Obviamente, habrá que rastrear, a partir de ello, el desarrollo del debate y el trabajo específico dentro del nuevo campo. Lo que importa es contrastar y comparar los distintos abordajes al objeto textual y discursivo colonial desde perspectivas encontradas e incluirlos en la propia investigación conscientes del debate en que necesariamente se insertan.

desafíos más fuertes para quienes aún creen en la transparencia del lenguaje, en la posibilidad del conocimiento amediado, en la clara comprensión y representación del otro. Junto a este libro está Anthropology as Cultural Critique: An Experimental Moment in the Human Sciences escrito por el mismo George Marcus y por Michael Fischer. De la misma manera, éste también cuestiona las bases epistemológicas de la disciplina antropológica y propone nuevos cursos en el tratamiento del fenómeno cultural. James Clifford proyecta, a su vez, en su libro Dilemas de la cultura, una refrescante y absolutamente reformulada manera de encarar la cultura, siempre percibida como un complejo aparato de representación, de construcción y articulación—así como de relación.

También de los años ochenta, pero en un contexto totalmente diferente, es el artículo "El potencial epistemológico y teórico de la historia oral: de la lógica instrumental a la descolonización de la historia" de Silvia Rivera Cusicanqui, la que nos provee de una pieza fundamental en el viraje epistemológico y teórico en torno al conocimiento del otro. La historia oral viene a ser en este caso el método transformado mediante el cual se reconstruyen los fundamentos del conocimiento cultural.

John Beverley, a su vez, nos propone—en su <u>Against Literature</u>—una ruptura importante con "la ideología de lo literario" para ingresar a un campo en que puedan expresarse las más diversas de las voces. Se pensará al leer esto: y qué tiene que ver la literatura y los literatos con todo esto? La respuesta está dada, precisamente, por estos teóricos que han roto con la concepción tradicional, elitista y esteticista de la literatura para convertir a los estudios literarios en un campo de impugnación política a la exclusión, el borramiento y el silenciamiento de voces. De ahí la importancia, también, del libro que compiló y editó Beverley con Hugo Achúgar: <u>La voz del Otro: Testimonio, subalternidad y verdad narrativa</u>. La literatura—o, más bien, los estudios literarios—, a partir de su familiaridad con el análisis textual y discursivo, y con su cercanía a las lógicas del lenguaje narrativo y a las nociones de ficción, invención y representación, es el espacio natural de reflexión en torno al "giro lingüístico" que han dado las disciplinas humanas y sociales, fenómeno sobre el que profundizan los libros de Clifford y Marcus arriba mencionados.

La escritura de la historia de Michel de Certeau es muy puntual en lo que hace a la construcción del discurso historiográfico en torno a la otredad social,

política, económica. En su revisión de los momentos, modalidades y estrategias de representación historiográfica, provee al investigador de un instrumento de trabajo que establece, como lo hacen los libros ya mencionados, las dimensiones de construcción discursiva de yo historiador y del otro historizado. Su profundo conocimiento de la historia religiosa—y la utilización de esta en su tratamiento del discurso historiográfico en general—resulta de particular interés para quienes estudian el fenómeno evangelizador en la colonia americana. En este sentido puede resultar también útil su libro La fábula mística.

Un caso muy importante en metodologías alternativas de lectura en torno a fenómenos coloniales, neocoloniales y postcoloniales es el de los Estudios de la Subalternidad de la India. Ante la amplísima bibliografía que se ha desarrollado desde y en torno a esta escuela, el libro Debates postcoloniales: Una introducción a los Estudios de la subalternidad, editado por Silvia Rivera Cusicanqui y Rossana Barragán, ofrece una sintética y concentrada entrada a sus planteamientos y a algunos de sus autores centrales. Interesa puntualizar aquí lo que se ha venido estableciendo entre líneas hasta ahora: los autores mencionados en este subtítulo en particular pueden ser relacionados a una de las ideas fundamentales del pensamiento y la teoría postcoloniales: la colonia no es una fase histórica cronológicamente demarcable, sino que es una articulación política, económica y social que se redinamiza, reconvierte y renueva constantemente, estableciendo siempre nuevas formas de funcionamiento. El programa del Centro "Bartolomé de las Casas" asume la colonia como un tiempo específico en la historia del continente. Me parece muy enriquecedor utilizar los notables resultados de tal programa en el contexto de una percepción postcolonial de la colonia: puede conjugarse lo que nos enseñan, muestran y demuestran los textos coloniales tan incisiva y agudamente descritos y analizados por los investigadores del Centro a las percepciones postcoloniales de los teóricos que voy mencionando. Claro está que habría aquí una contradicción seria: la teoría postcolonial se postula, precisamente, en contra de los estudios coloniales, en tanto estos insistirían en percibir la colonia cronológica y no ideológicamente delimitada, y no como sólo una de las fases del fenómeno del colonialismo, proteica articulación geopolítica de los poderes y saberes.

Utilizan los autores este término en sentido deleuziano. No se trata de las minorías sociales en la estructura político-social norteamericana, sino de lo menor así como lo desarrolla Gilles Deleuze en Kafka; Por una literatura menor.

Janmohamed, Abdul y David Lloyd, en la introducción a <u>The Nature of Minority Discourse</u>, "Toward a Theory of Minority Discourse", articula las estructuras políticas y culturales que conectan la culturas "minoritarias" a las culturas dominantes en términos de oposición. Es importante subrayar aquí que la dinámica de subyugación y resistencia enfatizados en esta introducción obedecen a una perspectiva de identidad construida por oposición y no autónomamente. Los artículos que conforman el libro, en este sentido, tienen que ver, entre otras cosas, con estrategias de marginalización, con luchas culturales en pro de la autorepresentación y la recuperación de circuitos de poder, y con las consecuencias epistemológicas, políticas y culturales de cualquier lucha contra la cultura hegemónica.

Y, por último, creo que de gran utilidad resulta el trabajo de Edward Said, no sólo en sentido de cómo los poderes coloniales arman la imagen del colonizado en su discurso (<u>Orientalism</u>), sino de cómo el gran aparato imperial—del cual el colonialismo es sólo una de sus posibles articulaciones—produce una cultura imperial analizable en diversos ámbitos de la expresión artística y cultural (<u>Cultura e imperialismo</u>). Said ofrece, asimismo, algunas anotaciones fundamentales en torno a la resistencia y oposicion al aparato imperial, no sólo ya en tierras colonizadas o antes colonizadas, sino en los espacios mismos de la metrópoli.

Importa en este punto establecer que las publicaciones comentadas en a) y b) de esta Segunda Parte aluden, por supuesto, a estas problemáticas: aluden a la supervivencia de la cultura y la religión andinas, a la desesperación a la que llegaron algunos doctrineros frente a la fortaleza de los usos y costumbres de las comunidades indígenas, a las estrategias de continuidad cultural formuladas desde muy temprano en la colonia, etc. Lo que hace la bibliografía sugerida en el presente apartado es otorgar instrumentos que permitan contextualizar y articular estas realidades que emanan de textos coloniales a aparatos de percepción y análisis regidos por estrategias discursivas y retórico-escriturales, lógicas de poder/saber, relaciones de hegemonía/subalternidad y de dominio/ resistencia, y las posibles inscripciones de lo menor en lo mayor. Depende por supuesto del investigador de hacer de estos instrumentos dúctiles dispositivos de análisis más que sofocadoras imposiciones apriorísticas de lectura

## 2. Alteridad y control religioso, cultural, social, político y económico

En cuanto a la problemática de la alteridad y del control religioso, cultural, social, político y económico, se hace evidente que aunque se haya enfatizado en los libros mencionados en el anterior apartado las metodologías de lectura, tratan ampliamente de esta problemática, debiendo considerárselos también (o conjuntamente) parte de la lectura posible para alteridad y control. Lo mismo puede decirse de los libros incluidos en el apartado c), pues ellos trabajan en torno a estos temas para el caso europeo.

<u>Vigilar y castigar</u> que Michel Foucault es, por supuesto, uno de los libros clave para trabajar las nociones de control. Si bien el filósofo francés desarrolla el advenimiento de la prisión moderna, concentrándose en el siglo XVIII para adelante, es claro que su aparato conceptual sirve muy puntualmente para abordar temáticas de control y sometimiento.

Hayden White, otra vez, nos ofrece materiales útiles para esta otra área de la investigación. Esta vez lo hace otorgándonos, en su "The Forms of Wildness: Archaeology of an Idea" (también publicado en Tropics of Discourse: Essays in Cultural Criticism), un rastreo importante de la noción de lo salvaje a través de varias vertientes de pensamiento europeo y, particularmente, a través de las diversas etapas de que presenta el concepto en los diversos discursos religiosos europeos. Este artículo podría ir junto a los otros de White en el apartado sobre metodologías de lectura—en este caso, la de la arqueología de una idea, pero muy puntual también es el texto en torno a conformación de alteridad. Johannes Fabian, por su parte, en su libro Time and the Other: How Anthropology Makes its Object propone un cuestionamiento de fondo a la forma en que se ha construido temporalmente al sujeto altérico. El discurso antropológico tradicional lo habría ubicado en el pasado respecto del presente del yo que lo observa, analiza y escribe. Realiza un cuidado tratamiento en torno a los necesarios ajustes epistemológicos para desarmar este mecanismo de percepción y representación.

En su <u>1492</u>: El encubrimiento del Otro, Enrique Dussel trabaja asiduamente en torno a alteridad y proyecto colonial, estableciendo, precisamente, las violentas condiciones de poder que determinaron una conformación particu-

lar del otro colonial en América. Lienhard, Martín, a su vez, en <u>La voz y su huella</u>: <u>Escritura y conflicto étnico-social en América Latina</u>. <u>1492-1988</u>, sobre todo en los capítulos dedicados a textos coloniales, plantea una lectura de la representación del otro en los mismos, así como de la presencia y voz del otro en esos mismos textos que lo representan generando alteridad en una voluntad de control y sometimiento.

Desde la teoría postcolonial producida en la academia norteamericana pero íntimamente ligada a los Estudios de la Subalternidad, Gayatri Ch. Spivak (incluida en el ya mencionado libro sobre los Estudios de la Subalternidad editado por Rivera Cusicanqui y Barragán) la intelectual india que realiza aportes de importancia capital a la comprensión de la conformación de alteridades. Su muy polémico artículo "Can the Subaltern Speak?" desencadenó un gran volumen de bibliografía en torno a las posibilidades de expresión del otro y es, por ello mismo, un cabo de hilo que obliga a rastrear bibliográficamente todo el alboroto teórico que desencadenó. La problemática planteada por Spivak puede leerse también a la luz de los ya mencionados libros de Beverley y Achúgar—y de la profusa bibliografía producida en torno al testimonio latinoamericano—en tanto ellos trabajan—como lo hace Lienhard también—en torno a las posibilidades que tiene el subalterno de hablar con cierta dosis de autodeterminación.

Para cerrar este apartado cabe mencionar a lo que yo considero dos maestros ineludibles para el estudio de la otredad en general y de la otredad en el contexto americano en particular: Michel de Certeau (ya mencionado arriba) y Michael Taussig. Se han reunido los artículos específicamente dedicados a alteridad producidos durante los años 70 y 80 por de Certeau en el libro Heterologies: Discourse on the Other. Una historia intelectual ligada a la historia, al psicoanálisis, a la literatura, a las teorías de la cultura, al estudio del discurso religioso y a la filosofía hace de la obra de este autor uno de los más sofisticados aportes sobre el tema. Un libro capital al estudio de la cultura en general es también La invención de lo cotidiano.

Taussig por su lado, ofrece una bibliografía fundamental para la problemática de la alteridad en sus libros <u>The Nervous System</u> y <u>Mimesis and Alterity: A Particular History of the Senses</u>. El primero ofrece artículos en torno a diversos

temas, entre los que interesan particularmente el de violencia y resistencia, el del particular enfoque que le da el autor al Estado y el del terror y la historia. El segundo libro opera a partir de muy sofisticadas concepciones en torno al juego entre mímesis y alteridad en contextos de gran violencia colonial. Lee Taussig el caso de los cuna de Panamá como forma de comprender la complejidad del encuentro yo/otro, desarticulando radicalmente las concepciones binarias, polarizadoras y dicotómicas en torno al mismo, y provocando más bien una lectura centrada en los márgenes de creatividad, adopción y adaptación, así como de conjunción de lo que está—supuestamente—irremediablemente diferenciado.

#### 3. Chamanismo

En lo que hace al tema del chamanismo, es muy importante rescatar lo que en torno a ello elabora Carlo Ginzburg en su <u>Historia nocturna</u>. Interesa recordar que Ginzburg establece que muchas de las prácticas extáticas conservadas por siglos en la cultura popular europea provienen de antiguas prácticas chamánicas rastreadas a un tiempo en que lo que hoy es Europa estaba fluidamente conectado a lo que hoy conocemos por el oriente. Chamanismo y brujería establecen sus lugares de encuentro.

Sobre este tema existe un libro verdaderamente complejo y perturbador: Shamanism, Colonialism and the Wild Man: A Study in Terror and Healing, también de Michael Taussig. Se trata de un libro que, a partir de un trabajo de campo en la zona del Putumayu en el sur de Colombia, se da a la tarea de analizar el terror colonial y las propiedades curativas del chamanismo. El chamanismo—creado por el sujeto colonizador y por el sujeto colonizado en una compleja dinámica de mimesis y alteridad—constituye una práctica curativa respecto del daño colonial—el que, por supuesto, es rastreado a la llegada a la zona de autoridades coloniales, evangelizadores e intelectuales, así como al establecimiento del orden republicano hasta el presente de la escritura. Taussig nos desafía a cuestionar nuestros más hondos hábitos de lectura y percepción al ofrecernos un libro inusual y altamente creativo que encarna en su propia escritura la "nebulosa epistémica" que él intenta explorar en la violencia del contacto colonial y en las representaciones, discursos e

ideas que fluyen en él. En este libro confluyen varias de las zonas visitadas por este esbozo: es una metodología de lectura—la antropología postmoderna puesta a funcionar de manera radical—, un tratado sobre chamanismo, sobre la dinámica ya mencionada de mimesis y alteridad, y sobre la colonia y lo colonial desde una perspectiva de su violencia y su terror y sus posibilidades de cura. En medio de todo ello, religiosidad popular, cultura popular, estado social y cultural de un pueblo que ha atravesado diversas versiones de lo colonial.

En cuanto a una bibliografía más cercana a lo boliviano, el artículo de Tristan Platt "Voces de Abya-Yala: Escritura, chamanismo e identidad", el que sugiere la presencia de elementos de la cultura colonial en el seno mismo de los objetos sagrados con que se practica el chamanismo—esa realidad aún tan viva en nuestras culturas andinas y percibido como el centro mismo de lo "autóctono".



# REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

## • EL CATECISMO CRISTIANO (FUENTE PRIMARIA)

<u>Tercero Catecismo y Exposición de la Doctrina Cristiana por Sermones</u> o <u>Sermonario</u>, publicado en Lima en 1585

1584—<u>Doctrina Cristiana y Catecismo</u> (Menor y Mayor) y <u>Confesionario para</u>
<u>los Curas de Indios</u> (con sus respectivos complementos)—y
1585—<u>Tercero Catecismo o Sermonario</u>—realizadas por el
italiano Antonio Ricardo en Lima

Durán, Guillermo.

1982

El catecismo del III Concilio Provincial de Lima y sus Complementos Pastorales (1584-1585). Estudio preliminar, textos, notas. Buenos Aires: Facultad de Teología de la Pontificia Universidad Católica Argentina.

Tercero/Cathecismo/y exposición de la Doctrina Christiana por/Sermones./ Para que los Curas y otros/Ministros prediquen y enseñen a los Indios/y a las demás personas./Conforme a lo que se proveyó en el Santo Concilio Provincial de Lima el año de 1583./Mandado reimprimir por el Concilio Provincial del de 1773./En la Oficina de la calle San Jacinto. 1773 [Lima].

"la misma edición fue reproducida en París, en 1867, por la Librería de Rosa y Bouret (Poissy. Imp. Bouret).

Pereña, Luciano.

1986

"Introducción: Del genocidio a la promoción del indio", Doctrina Cristiana y catecismo para instrucción de indios. Madrid: Consejo Superior de Investigaciones científicas. Luciano Peña, en la Introducción titulada "Clave de la evangelización de América" del libro <u>Doctrina cristiana y catecismo para instrucción de los indios:</u> <u>Introducción: Del genocidio a la promoción del indio</u> publicado en 1986, anuncia que ésta es la primera fase de tres. La segunda fase constituiría, precisamente, la "publicación en facsímil del texto ejemplar y único que se encuentra en la Biblioteca Diocesana de Cuenca" dentro de la colección Corpus Hispanorum de Pace (volumen 26) del Consejo Superior de Investigaciones Científicas de Madrid. No se ha podido comprobar si la segunda fase fue efectivamente realizada.

## • CENTRO DE ESTUDIOS REGIONALES ANDINOS "BARTOLOME DE LAS CASAS"

Castelló, Vidal Abril.

1988

"Francisco de la Cruz, la utopía lascasista y la Contrarreforma virreinal-inquisitorial, Lima 1572-1573", <u>Cuadernos para la historia de la evangelización en América Latina</u> 3.

— "Experiencias evangelizadoras en los Andes en el siglo XVI: ¿Quién pagó las consecuencias?", <u>Catolicismo y extirpación de idolatrías: Siglos XVI-XVII. Charcas, Chile, México, Perú</u>. Comp. Graciela Ramos/Henrique Urbano. Cusco: Centro Bartolomé de las Casas 1993.

de Arriaga, Pablo Joseph.

1999

La extirpación de la idolatría en el Pirú (1612). Estudio preliminar, Henrique Urbano. Cusco: Centro Bartolomé de las Casas.

Estenssoro Fuchs, Juan Carlos.

1994

"Descubriendo los poderes de la palabra: Funciones de la prédica en la evangelización del Perú (siglos XVI-XVIII)", La venida del reino: Religión, evangelización y cultura en América. Siglos XVI-XX. Comp. Gabriela Ramos. Cusco: Centro Bartolomé de las Casas.

Falque, Emma.

1987

"El discurso de denuncia de las idolatrías de los indios, por Francisco de Ávila (1609)", <u>Cuadernos para la historia de la evangelización en América Latina 2.</u>

García Cabrera, Juan Carlos.

1994

Ofensas a Dios: Pleitos e injurias. Causas de idolatrías y hechicerías. Cajatambo, siglos XVII-XIX. Cusco: Centro Bartolomé de las Casas.

García, Juan Carlos.

1993

"Apuntes para una biografía del bachiller Rodrigo Hernández Príncipe, extirpador de idolatrías", <u>Catolicismo y extirpación de idolatrías: Siglos XVI - XVII. Charcas, Chile, México, Perú.</u> Comp. Graciela Ramos/Henrique Urbano. Cusco: Centro Bartolomé de las Casas.

Gutiérrez Arbulú, Laura.

1993

"Índice de la sección hechicerías e idolatrías del Archivo Arzobispal de Lima", <u>Catolicismo y extirpación de idolatrías:</u> <u>Siglos XVI - XVII. Charcas, Chile, México, Perú.</u> Comp. Graciela Ramos/Henrique Urbano. Cusco: Centro Bartolomé de las Casas.

Lassegue, Juan Bautista.

1988

"En torno a los catecismos americanos del siglo XVI", Cuadernos para la historia de la evangelización en América Latina 3.

Leuridan Huys, Johan.

1997

José de Acosta y el origen de la idea de misión. Perú, siglo XVI. Cusco: Centro Bartolomé de las Casas.

Ramos, Gabriela.

1988

"El tribunal de la Inquisición en el Perú 1605-1666: Un estudio social", <u>Cuadernos para la historia de la evangelización en América Latina</u> 3.

Sánchez, Ana.

1991

Amancebados, hechiceros y rebeldes (Chancay, siglo XVII)
Cusco: Centro Bartolomé de las Casas

Silverblatt, Irene.

Luna, sol, brujas: Géneros y clases en los Andes prehispánicos y coloniales. Cusco: Centro Bartolomé de las Casas.

Urbano, Henrique.

1987

"El escándalo de Chucuito y la primera evangelización de los Lupaqa (Perú). Nota en torno a un documento inédito de 1574", Cuadernos para la historia de la evangelización en América Latina 2.

- "Repensando la historia de la evangelización de México y de los Andes", Cuadernos para la historia de la evangelización en América Latina 3, 1988.
- "Introducción. Ídolos, figuras, imágenes. La representación como discurso ideológico", <u>Catolicismo y extirpación de idolatrías: Siglos XVI XVII.</u>
   <u>Charcas, Chile, México, Perú</u>. Comp. Graciela Ramos/Henrique Urbano (Cusco: Centro Bartolomé de las Casas, 1993).
- "La invención del catolicismo andino: Introducción al estudio de las estilísticas misioneras. Siglo XVI", <u>La venida del reino: Religión, evangelización y cultura en América. Siglos XVI-XX</u>. Comp. Gabriela Ramos. Cusco: Centro Bartolomé de las Casas, 1994.

Millones, Luis,

1990

comp.. El retorno de las huacas: Estudios y documentos del siglo XVI. Lima: IEP/SPP.

 EVANGELIZACIÓN, IDOLATRÍA Y HECHICERÍA EN LOS AN-DES: OTRAS LECTURAS

Harrison, Regina.

1992

"'True' Confessions: Quechua and Spanish Cultural Encounters in the Viceroyalty of Peru", <u>Latin American Studies Center</u> Series 5.

— "The Theology of Concupiscence: Spanish-Quechua Confessional Manuals in the Andes", <u>Coded Encounters: Writing, Gender, and Ethnicity in Colonial Latin America</u>. Amherst: U of Massachussetts P. 1994.

Milhou, Alain.

"Misión, represión, paternalismo e interiorización: Para un balance de un siglo de evangelización en Iberoamérica (1520-1580)".

Saignes, Thierry.

1993

"Estar en otra cabeza": Tomar en los Andes, <u>Borrachera y</u> memoria: <u>La experiencia de lo sagrado en los Andes</u>. Comp. Thierry Saignes. <u>La Paz: HISBOL/IFEA</u>.

Salazar-Soler, Carmen.

1993

"Embriaguez y visiones en los Andes", <u>Borrachera y memoria: La experiencia de lo sagrado en los Andes</u>. Comp. Thierry Saignes. La Paz: HISBOL/IFEA.

Álvarez, Bartolomé.

De las costumbres y conversión de los indios del Perú: Memorial a Felipe II (1588). Colección Crónicas y Memorias. María del Carmen Marín Rubio, Juan J.R. Villarías Robles y Fermín del Pino Díaz eds. Madrid: Ediciones Polifemo, 1998

Silverblatt, Irene.

1987

Moon, Sun, and Witches: Gender Ideologies and Class in Inca and Colonial Peru. Princeton: Princeton UP.

## LO DIABÓLICO Y LA PERSECUCIÓN EN EUROPA

Ginzburg, Carlo.

1981

El queso y los gusanos: El cosmos, según un molinero del siglo XVI. Trad. Francisco Martín. Barcelona: Muchnik.

- Historia nocturna: Un desciframiento del aquelarre. Trad. Alberto Clavería Ibáñez Barcelona: Muchnik Editores 1991

McGuinn, Bernard.

El anticristo: Dos milenios de fascinación humana por el mal. 1997 Barcelona: Paidós

Sallman, Jean Michel.

"Witches", trad. Arthur Goldhammer, A History of Women: 1993 Renaissance and Enlightment Paradoxes. Cambridge: Harvard UP

Manrique, Nelson.

Vinieron los sarracenos... El universo mental de la conquista 1993 de América. Lima: Desco.

## TEORÍA GENERAL

#### metodologías de lectura 1.

Dispositio: Hispanic Rhetoric. Vol. VIII, Nos. 22-23, 1983.

Dispositio: Literature and Historiography in the New World. Cedomil Goic and Water Mignolo eds. Vol. XI, Nos. 28-29, 1986.

Dispositio: Colonial Discourse. Rolena Adorno and Walter Mignolo eds. Vol. XIV. Nos. 36-38, 1989.

White, Hayden. Metahistory: The Historical Imagination in Nineteenth-Century Europe. Baltimore: The Johns Hopkins UP, 1990.

- "The Historial Text as Literary Artifact", Tropics of Discourse: Essays in Cultural Criticism. Baltimore: The Johns Hopkins UP, 1992.

Gisbert, Teresa, Martha Cajías y Silvia Arze:

Arte textil y mundo andino. Buenos Aires: Tipográfica Editora 1992 Argentina.

Gisbert, Teresa:

1999

El paraíso de los pájaros parlantes: La imagen del otro en la cultura andina. La Paz: Plural/UNSLP.

Rivera Cusicanqui, Silvia y Rossana Barragán, comp.:

1997

<u>Debates post coloniales: Una introducción a los Estudios de</u> la subalternidad. La Paz: historias/SEPHIS/Aruwiyiri.

Rivera Cusicanqui, Silvia:

1987

"El potencial epistemológico y teórico de la historia oral: de la lógica instrumental a la descolonización de la historia". Temas sociales: Revista de Sociología 11.

Beverley, John.

1993

Against Literature. Minneapolis: U of Minnesota P.

Beverley, John y Hugo Achúgar.

1992

La voz del Otro: Testimonio, subalternidad y verdad narrativa. Lima: Latinoamericana Editores.

Clifford, James y George Marcus, eds.

1986

Writing Culture: The Poetics and Politics of Ethnography. Berkeley: California UP.

— <u>Dilemas de la cultura</u>: <u>Antropología, literatura y arte en la perspectiva postmoderna</u>. Barcelona: Gedisa, 1995.

de Certeau, Michel.

1993

<u>La escritura de la historia</u>. México: Universidad Iberoamericana.

 La fábula mística: Siglos XVI-XVII. México: Universidad Iberoamericana 1993.

Marcus, George y Michael Fischer:

1986

Anthropology as Cultural Critique: An Experimental Moment in the Human Sciences. Chicago: U of Chicago P.

Janmohamed, Abdul y David Lloyd:

1990 "Toward a Theory of Minority Discourse", <u>The Nature of Minority Discourse</u>. New York: Oxford University Press.

Said, Edward.

1979 Orientalism. New York: Vintage Books.

Cultura e imperialismo. Barcelona: Anagrama, 1996.

Mignolo, Walter.

"Literacy and colonization: The New World Experience", 1492-1992: Re/Discovering Colonial Writing.

Boon, James.

1982

Other Tribes, Other Scribes: Symbolic Anthropology in the Comparative Study of Cultures, Histories, Religions, and Texts. Cambridge: Cambridge UP.

Gruzinski, Serge.

1995

La colonización de lo imaginario: Sociedades indígenas y occidentalización en el México español. Siglos XVI-XVIII. México: FCE.

Deleuze, Gilles.

1978 <u>Kafka: Por una literatura menor</u>. México: Era.

## 2. sobre alteridad/control cultural, social, político, económico

Dussel, Enrique.

1994 <u>1492: El encubrimiento del Otro. Hacia el origen del "mito</u> de la Modernidad". La Paz: Plural/UMSA.

Foucault, Michel.

1991 <u>Vigilar y castigar: Nacimiento de la prisión</u>. México: Siglo XX.

White, Hayden.

"The Forms of Wildness: Archaeology of an Idea", <u>Tropics of Discourse: Essays in Cultural Criticism</u>. Baltimore: The Johns Hopkins UP.

Taussig, Michael:

1992 <u>The Nervous System.</u> New York: Routledge.

Mimesis and Alterity. A Particular History of the Senses. NY/London: Routledge, 1993.

de Certeau, Michel.

1989 <u>Heterologies: Discourse on the Other.</u> Minneapolis: U of Minnesota P

 <u>La invención de lo cotidiano</u>. I. Artes de hacer. México: Universidad Iberoamericana 1996.

Mignolo, Walter.

Literacy and colonization: The New World Experience", 1492-1992: Re/Discovering Colonial Writing. Minneapolis: The

Prisma Institute.

Spivak, Gayatri Ch.:

"Can the Subaltern Speak?", Marxism and the Interpretation

of Cultures. Urbana: U of Illinois P.

Lienhard, Martín:

1991 <u>La voz y su huella: Escritura y conflicto étnico-social en</u>

América Latina. 1492-1988. Hanover: Ediciones del Norte.

Fabian, Johannes.

1983 <u>Time and the Other: How Anthropology Makes its Object.</u>

New York: Columbia UP.

### 3. Chamanismo

Taussig, Michael:

1987 Shamanism, Colonialism and the Wild Man: A Study in Ter-

ror and Healing. Chicago: U of Chicago P.

Platt, Tristan:

"Voces de Abya-Yala: Escritura, chamanismo e identidad",

UNITAS 7.

# TERCERO CATHECISMO Y EXPOSICION DE LA

Doctrina Chri stiana, por Sermones.

PARA QVE LOS CVRAS Y OTROS mini tros prediquen y en leñen a los Yndios y a las demas per lonas

CONFORME A LO QVE EN EL SANCTO Concilio Prouincial de Lima Je proueyo

IMPRESO CON LICENCIA DE LA Real Audiencia, en la Ciudad de los Reyes, por Antonio Ricardo primero impressor en estos Reynos del Piru

> A Ñ O D E M. D. LXXXV. E sta ta s sado vn Real por cada pliego, en papel.



## ERRATAS DE LOS SERMOnes en Romance.

Fol.5. por ocasion, diga en si por oracion. Fol.22. hojo diga hijo, Fol. 59. an o digatanto, Fol. 16. otro diga, o hermano primo otro, Fol. 143. mucho mal diga mucho mas, Fol. 147. vimos, diga viuimos.

#### PROVISSION REAL

DON PHILIPPE Por la gracia de Dios Rey de Castilla, de Leon, de Aragon, de las dos Sicilias, de HieruJalem, de Portugal, de Nauarra, de Granada, de Toledo, de Valencia, de Galicia, de Mallorca, de Seuilla, de Cerdeña de Cordoua, de Corcega, de Murcia, de Iaen, de los Algarues, de Algezira, de Gibraltar, de las Islas de Canaria, de las Indias Orientales, y Occidentales, Islas y tierra firme del mar Occeano, Archiduque de Austria, Duq de Borgoña, y Brabate, y Milan, Code de Flades, de Hanspurg, Tirol y de Barcelona, señor de Bizcaya, y de Molina c. Por quanto haujendo nuestra Real persona prouevdo con el zelo y affecto, con q dellea y procura el bien de los naturales deltos Reynos del Piru. le juntalle, y celebralle el Concilio prouincial, que por decreto del lagrado Concilio de Trento esta propueydo, se celebre como cosa tan necessaria para la doctrina, y conuersion de los dichos naturales, y reformacion de los sacerdotes, q los han de doctrinar, y paraque en lo uno, y en lo otro se diesse orden tan cierta, y uniforme, como la experiencia auia mostrado que conuenia, y era necessaria para el aprouechamiento, y bien spiritual de los dichos naturales. Porque de no ser auer fecho hasta agora assi, se auian representado muchos

daños, y inconvenientes. Y assi en cumplimiento dello se junto y congrego en la dicha Ciudad de los Reyes el dicho Concilio prouincial, en que assistieron el muy reuerendo in Christo padre Arçobispo de la dicha Ciudad, y los reuerendos in Christo padres Obispos de Quito, de la Imperial, del Cuzco, Santiago de Chile, Tucuman, de la Plata en la prouincia de los Charcas, del Rio de la Plata con los Perlados de las Ordenes y Cabildos Ecclesiasticos y Clero, y otras personas doctas en todas facultades. Y entre otras colas, y reformaciones que proueveron, ordenaron una Cartilla, Cathecismo, y Confessionario, y Preparacion para el Artículo de la muerte, lo qual despues de visto, y aprobado en el dicho Concilio, se mando traduzir en las dos lenguas Generales de los dichos Reynos del Piru QVICHVA, Y AYMARA, y para que los dichos naturales configuiessen el fructo tan conocido, que de ello se esperaseles ha de seguir, los dichos Perlados, Cabildos Ecclesiasticos, y Clero, y Cabildos de algunas Ciudades, y nuestro procurador Fiscal, y Protector de los dichos naturales, occurrieron al Presidente, y Oydores de la Real Audiencia, y Chancilleria Real, que reside en la dicha Ciudad de los Reyes, a cuyo cargo a la sazon, y de presente esta el gouierno de los dichos nuestros Reynos del Piru, significando los muchos daños, y inconuinientes, gastos, y costas, que se recrecerian no se imprimiendo el dicho Cathecismno, y Cartilla, y Confessionario en los dichos Reynos del Piru assi por no se poder lleuar para lo imprimir a los nuestros reynos de Caltilla, por no poder yr alla los correctores de las dichas lenguas Quichua, y Aymara, como por el irreparable y graue daño que se seguiria devenir viciosa la dicha impression, y los errores, que se podrian mostrar a los dichos naturales, andando escriptos de mano, de que tantos inconuinientes se podrian seguir, que en gente tan nueva seria irreparable, y que lo que se auia hecho para su conversion y aprovechamiento especial, redundalle en tanto daño, de que dieron informacion ante los dichos nueltros Presiddente, y Oydores, y por ellos vista y considerada la necessidad, q auia de la dicha impression, y la notoriedad de las causas porque se pedia. Proueyeron un Auto firmado de sus nombres, que su tenor es, como se sigue. En la Ciudad de los Reyes, en treze dias del mes de Febrero, de 1584 años. Los Señores Presidente y Oydores de esta Real Audiencia, auiendo visto los pedimietos hechos en ellas, por los Reuerendissimos Arçobispo, y Obispos congregados en el Concilio prouincial, que en esta dicha Ciudad Je ha celebrado, y los fechos por las Yglesias, y el Clero, y por el Fiscal de su Magestad, y Ciudades del Revno, y Protector de los Indios a cerca de la impression que se pide, se

haga, del nuevo Cathecismo para la doctrina de los Indios, y Confessionario, y Preparacion para morir, todo en la lengua de los dichos Indios, y vista la prouanca, que le ha dado sobre ello, por do consta de la precisa necessidad, que ay de q esto le imprima y el daño, q en la conuersion de los Indios auria, si se dilatasse hasta lo consultar con su Mag. dixeron, q dauan, y dieron licencia para que en esta ciudad en la casa y lugar, que esta Audiencia señalare, o en la q nombraren las personas a quien se comete, y no en otra parte alguna so las penas, que abexo yran declaradas, Antonio Ricardo Psamontes, impressor, que de presente esta en esta ciudad, y no otro alguno pueda imprimir y imprima el dicho Cathecilmo original, que elta firmado, y aprobado por los dichos Reuerendissimos congregados en el dicho Concilio, y el Confessionario, y Preparacion para morir, con que a la impression assistan el padre Ioan de Atiença Rector de la Compañia de Ielus, y el padre Ioleph De Acolta de la dicha Compañia, con dos de los que se hallaron a la traduction della de nuestra lengua Castellana, en las lenguas de los Indios, con que assi mismo assista uno de los Secretarios de esta Real Audiencia, para que den testimonio de los cuerpos, que se imprimieren, y de como ninguna otra cosa se imprimio, mas del dicho Cathecilmo, y Confelsionario, y Preparacion, en las dichas lenguas, y con que el dicho impressor ni otra persona alguna de ninguna calidad, ni condicion que Jea, pueda tener ni ular destos dichos libros, halta ser vistos firmados, y examinados, por esta Real Audiencia, y por el Examinador, o Examinadores que ella nombrara, y tassado el precio de cada libro, y entonces ayan de entrar y entren por queta y razon en poder de dicho Impressor, o de la persona a quie se cometiere la venta dellos, por la dicha tassa, para que del procedido dellos se pague la emprenta y el impressor, y las demas personas que en ello se occuparen, Jegun y por la forma y orden que esta dicha Real Audiencia prouevere. y ordenare, y mandare, lo qual el dicho impressor cumpla, y los demas logos a quie tocare sopena de perdimiento de todos sus bienes, y destierro perpetuo de todas las Indias de su Magestad. Y assi lo mandaron y firmaron, el Lic. de Monçon, el Lic. Ramirez de Cartagena, el Doctor Arteaga, el Doctor Alonso Criado de Castilla. Ante mi Ioan Ramos de Gauna. Y para q lo côtenido en el dicho Auto suso incorporado como cosa tan importante al descargo de nuestra Real consciencia, y bien de los dichos naturales aya effecto; y paq cosa, q tato trabajo y cuydado ha dado no q de sin el fructo q desseamos, y con el ayuda y fauor de nuestro Señor esperamos hara. Visto por lo dichos nuestro Presidete y Oydores, Gouernadores de los dichos nuestros Reynos del Piru. Fue acordado, q deuiamos mandar dar esta nuestra carta en la dicha razon, y nos tuuimos la

por bien, por la qual damos licencia y facultad al dicho Antonio Ricardo impressor para q aguardando el tenor y forma de dicho Auto sulo incorporado, pueda imprimir, v imprima la dicha Cartilla, Catecilmos, v Confelsionario, v Preparacion en las dichas lenguas Quichua, y Aymara, en la casa, y Collegio de la Compañia de Ielus de la dicha Ciudad de los Reyes, en el apolento de la dicha casa que señalare el Rector della, y con assistencia de las personas espressadas en el dicho Auto, y se ponga por cabeça de la dicha impression en cada cuerpo, assi de la Cartilla, Confesionario y Cathecismos, y Preparacio para la hora de la muerte esta licencia, y sin ella, no se pueda hazer la dicha impression, ni usar de ella. Y rogamos, y encergamos a los dichos Perlados, y Jus Prouissores, Vicarios Generales, y Cabildos Ecclesialticos en Sede vacante. y los venerables Prouinciales, Priores, Guardianes, Comendadores, y otros Prelados de las Ordenes, q no confientan, q ningũ doctrinate este sin las dichas Cartillas, Confessionario, Cathecismo, y Preparacion firmado de las personas para ello Jeñaladas, ni doctrinen por otro alguno, y esto como en cola tan importante, y de ∫u obligació pongan las penas, y el rigor nece∬ario para que Je cumpla. Y madamos que antes, y primero que los dichos libros Je vendan por el dicho impressor, a cuyo cargo han de estar para dar cuenta dellos, y de su procedido, no pueda vender ni venda algunos dellos sin que primero este corregido con el original, y para que conste, q lo esta, vaya firmado cada cuerpo de los dichos libros del padre Rector, o del padre Maestro Ioseph de Acosta de la dicha Compañia de lesus, a los quales, y cada uno dellos los nombramos por Correctores de la dicha impression, para q vean si esta conforme al original firmado del dicho CONCILIO como esta dicho, y con esto y no de otra manera se pueda veder y repartir y usar dello, en todos los dichos nuestros Reynos del Piru y no se use de otro alguno para la doctrina, y conuersion de los dichos Naturales en sus lenguas en manera alguna, y que el original de dode fueren Jacados, e impresso, se ponga en el Archibo de la Jancta Yglesia Metropolitana de la dicha Ciudad de los Reyes, y uno de los dichos libros corregidos, y auctorizados se ponga en cada uno de los Archibos de las nuestras Audiencias y Chancillerias Reales de los dichos nuestros Reynos del Piru, y de las yglesias Cathedrales dellos. Lo qual assi se cumpla sopena de la nuestra merced, y de mil pellos de oro para la nuestra camara y filco cada uno que lo contrario hiziere. Dada en la Ciudad de los Reyes a doze dias del mes de Agolto de mill quinientos y ochenta y quatro Años.

Yo Ioan Ramos de Gauna escriuano de Camara de su Magestad Catholica, la hize escriuir por su mandado, con acuerdo de su Presidente y Oydores.

Registrada Ioan de Saga ∫tiçanal El L. Ramirez El licenciado de Cartagena.

de Monçon

Chanciller Lorenço de Aliaga. El Doctor

Arteaga.

El D. Alolo Criado de Castilla





## TABLA DE LAS MATERIAS Y COSAS NO tables que se contienen en los Sermones.

.A.

ABraham Patriarcha, Sermon.7. Folio.42.& fermon.30.folio.201. fermon.24. fol.148.

Abu siones diuer sas de indios, se.18.f.104. y f.19. f.109.

Abu ∫o de yndios cerca de los enfermos. S.17.f.99. y cerca de los pobres, S.27.f.161.

Adam y Eua, su creacion, su cayda y los daños della, su penitencia, s.7.f.39. y. 42. y s.15.f.84.

Adulterio peccado graui simo, y la pena que merece, 1.24.f.148.

S. Ambro sio Doctor. S. S. fol. 46.

Agua bēdita. ſ.28.f.182. y ſ.29.f.191.

Ananias y Saphira muertos por ſu engaño. ſ.20.f.119.

Ancianos y viejos deuen fer respectados, f.22.f.134.

Angeles buenos y su protection, f.6.f.35. que son spiritus, f.15.f.87.

Angeles malos y ſu cayda, ſ.6.f.34. ſus engaños, ſ.17.f.96.

Angel de guarda, \(\int.6.f.36.\)

Anima es | piritu, e immortal, | 1.1.f.8. y | fermon, 30.f. 10.

Animas del Purgatorio, y como deuen fer ayudadas &c., fe.30.f.198.

Ante Christo y sus egaños, 1.31.f.207.

Apo sta sia contra la fe quan enorme peccado, s.4.f.25. y. s.5.f.31. la cau sa y rayz della en los indios, s.6.f.34. y. s.23.f.145.

Apo toles embiados a predicar al mundo. (.4.f.25. y. (.8.f.43.y. (.19.fol.109.

S. Augustin Obispo Doctor, 1.8.f.46.

Ayudar a bien morir, e special a yndios obra sancta, s.17.f.99.

Ayunar como y quãdo, y los dias de obligació pa los indios, f.21.f.131.

.B.

Baltha far Rey ydolatra ca ftigado por fu embriaguez, fe.23.fo.146.

Bapti mo facrameto, es de nece sidad, ité de su ministro y effectos, s.10.f.58. Los niños ha de ser baptizados, fo.59. y los adultos con q preparacion, ibide, y, s.9.f.52.

Bapti mo no es reyterable, f.60. en tiepo d'extrema nece sidad quie lo puede mini frar,f.60.

Borracheras de yndios quã daño sas y el abu so en esto, s.21.f.139. dlos males q cau sa en especial quatro.f.142. los peccados q haze vn borracho como se le imputã, fo.145.

C

Cain fue maldito y porq. (.22.f.133.

Ca stigo diuino cotra los malos, fe.1.f.8. mientras mas se detiene amenaza mayor furor. 1.24.f.144.

Castigos de Dios s.b.e diuersos peccados. s.2.f.16.

S. Catharina virge y. martir. (.8.f,46.

Charidad xpiana qual fea. f.27.f.168.

Chicha llamada fora quan daño fa. f.23.f.143.

Chri stianos de la ygle sia primitiua como viuian. (.8.f.36.

Comunio de indios, y como se ha de preparar para ella, 1.13.f,75.

Comunion de enfermos, f.75.

Comulgar por Pa (qua Florida y a la hora de la muerte, (.13.f. y 5.

Cõcilio Prouincial III. de Lima, (.13.f.25. y. (.17.f.95. y. (.20.f.120.

Côfe siò sacrametal nece saria, sea etera, y las côdiciones della, s.11.f.61. y. s.1.2.f.67.

Côfe | sar por Quare ma, o vna vez e el año, itë pa comulgar, y a la hora de la muerte. | 11.f.63.64.65. y. | 13.f.75. y. | 17.f.99.

Côfe | far a menudo. fe. 11.f.64.

Confe sion general que se dize en la mi sa, s.29.f.192.

Côfirmacion sacrameto de sus effectos y ministro, (.14.f.78.

Creer y cofiar en, n. S. Ie su christo es necessario pa saluarnos. c.4.f.29.

Cruz vide ymagen, y signar se.

Curar sin superstició pueden los yndios. s.27.f.173.

.D.

Dauid Rey, f.7.f.43. Su penitencia, f.9.f.53.

Demonio vide Satanas.

Diluuio general, [e.2.f.16. y. [.7.f.42. y. [.24.f.152.

Dios, vno y trino, [.5.f.27. y. 31.

Dios, Criador de todas las co sas; fe.5.f.31. y. f.6.f.34. f.7. f.39.

Dios, premiador de buenos y ca tigador de malos, (.1.f.8.

Dios es todo nue stro bie, se.5.fo.30.

Dios es spiritu inui sible e sta en todo lugar, s.5.f.29. y, s.28.f.182.

Dios traço d' remediar el mudo, f.7.f.41.

Dios folo fe ha de adorar y no las criaturas ni las guacas, f.6.f.36. fe.18.fo.104. y. f.19.f.109.

Di scipulos del señor, s.8.f.43.

Di spen sar en los impedimentos del matrinio qê y como. s. 16.f.93.

Di sposició del alma para recebir lo sacrementos, s. 10.f.56.

Doctrina Christiana es necessario saberla: y oyrla s.5.f.27. y. s.21.f.129.

Doctrina verdadera no se puede saber sin ayuda de Dios, s.5.f.27.

Doctrina de la ſ. Ygle ſia Romana es la mi ſma de chri ſto, y e ſta hemos de ſeguir, ſ.8.f.47. y. ſ.14.f.81.

Extrema vnction facramento, fus effectos, fu mini ftro, f.17.f.95. q los yndios la recibã de oy mas, fo.96.

S. Domingo confe f for, f.8.f.46.

F.

.E.

Embriaguez de fuyo peccado mortal, fer.23.fol.155.

Encarnacion del hijo de Dios, y en que tiempo, 1.3.f.18.

Enterrar muertos vide fepultura.

Escoder peccados en la cofe sion graui simo peccado. se.12.f.67. y.68.

E ∫tado de continencia, ∫.15.f.83.

S. E steuan prothomartyr, s.8.f.46. y. fer.27.fol.171.

Estrupo grandissimo peccado, s.24.f.151. Eua vide, Adam.

Euangelio, f.8.f.46. vide Doctrina. Euchari ftia, vide fancti fsi. Sacrame.

Examen de consciencia para la confession. (.12.f.67.

Fe catholica y sus effectos. (.4.f.24. Fe nece saria, y sea firme. c.4.fo.23.

Fe sin obras no basta para saluar. se.9.f.50. y, s.27.f.161.

Fe co obras y charidad, fe.27.fo.151.

Fie tas dla ygle ia, y qles fon d obligació para yndios, 1.21.f.123. y, 124.

Fic tas diucr as de yndios infieles,

Fornicació simple es peccado, muy lo cótrario es heregia. 1.15.f.65. y. fe.24.f.151.

S.Franci sco cofe sfor, s.8.f.46.

.G.

S. Gabriel. (.3.f.19. y. (.29.f.189.

Gloria cele stial, f.31.f. vlt.

Gracia diuina y sus effetos, s.10.f.60.

Grados diuer sos de ministros Eccle sia sticos, vide orden.

Gregorio Papa XIII. [.14.f.81.

Guacas, y ydolos se hã de abominar s.6.f.36. y. se.9.f.54. y. s.17.f.100. y. s.18.f.104. y. s.19.f.109.

Guarda y ob eruancia de la ley de Dios, f.27.f.161.

Н.

Hechizeros quan daño sos. f.4.f.24. su mala doctrina, f.9.f.52. como acude a la hora dl morir. f.17.f.99.

Hechizeros confe | fores, | f.11.f.63. | fe.17.f.100. | f.18.f.107. | f.19.f.109.

Hereges, y como fe han de conocer, f.8.f.47. f.14.f.82.

Hijos como se hã de criar, y dl abu so d indios cerca d sto. se.22.f.134.

Holgar la fie sta, como y en q se puedan ocupar, s.21.f.131.

Hõbre criado a ymage d Dios pa la bie aueturāça, [.1.f.9. y. [.7.fo.29.

Huyr dl peccado y sus occassiones es necessarios. s.2.f.16. y. s.9.f.50.

Hurto y ladronicio, feo peccado y los engaños en los tratos y cotratos, ∫.25.f.155.

Ι.

Idolatria, vide Apo sta sia, & guacas.

Ie su christo hijo d Dios, su encarnació, su vida hasta la a se sío. s. 1.3.f.18.

Ie (u Chri (to es todo nue (tro bie y remedio. (.3.f.19.

Ie su christo cõbida a su fe y amor.

Ie \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \(

lezabel de struyda y porq. s.25.f.158.

Image de Chri sto, y dlos sctos como se hã de adorar, s.8.f.47. s.19.f.115.

Impedimētos dl matrimo. f.16.f.90.

Indios, e special yugas porq se vã disminuyedo, s.22.f.142.

J.

Ley Euangelica, \(\int.4.\)f.24. \(\int.3.\)f.18. \(\int.27.\)f.167. \(\int\)er.8.\(\int\)f01.46.

Judas 1 carioth. (.3.f.20. y: f.10.f.57.

Libre aluedrio del hombre, f.1.f.10. y. fer.8.f.48.

Jurameto quado es licito. f.20.f.117.

Limbo de los sanctos Padres, f.7.fo.43. y, f.30.f.201.

Jurar fal so graue peccado, f.118. que por ninguna via se ha d jurar. fo.121. no se ha d jurar por cria. f.122.

Limo na. fer.27.fol.173. la que fe da por la Mi fa. f.93.f.74. la que fe da por los diffunctos, f.30.f.198. o la offrenda en los entierros, ibidem.

Juyzio particular. \( \).30.f.195.

Loth, varon fancto, f.23.f.144. Lugar de penitencia, no fe da en la otra vida. f.30.f.195.

Juyzio vniuer [al. [.3.f.31.y. [.8.f.49. y. [.27.f.174. y. [.31.f.203.

Luxuria y. (us daños, f.24.f.148.

.L.

Ladrõ bueno como se saluo.

.M.

S. Laurecio martyr. 1.8.f.46.

Malos y buenos viuen juntos y porque, (.8.f.48.

Lazaro mendigo. (.30.f.201.

Maltratar al proximo de palabra o de obra, o aborrecerlo quã malo,  $\int .22.f.138$ . y a los indios,  $\int .27.f.169$ .

Lealtad entre ca ados, f.15.f.82. y. f.22.f.136. y, f.24.f.148.

Mandamientos de la ley dados por Dios, y confirmados en el Euangelio, 1.18.f.102.

Ley diuina natural e crita en los coraçones, (.18.f.101.

Mandamietos dla ley son diez ibid.

Ley e Crita dada por Dios, f.102.

Mandamiento primero, ∫.18.f.101. y. ∫.19.f.108.

Mandamiento,II. \(\int. 20.f. 117.\)

Mandamiento.III. (.21.f.123.

Mandamiento.IIII. f. 22.f.131.

Mãdamiēto.V. ∫.22.f.136. y. ∫.23.f,138.

Mandamiento. VI. fer.24.f.147.

Mandamiento. VII. (.25.f.155.

Mandamiento. VIII. [.20.f.161.

Mandamiento, IX. Y. X. (.26.fo.163.

S. Maria Magdalena. \( \int \text{.9.f.194.} \)

S. Martin Obi [po, [.8.f.46.

SS. Martyres, \(\int. 8.f. 46.\)

Matar y matar∫e grã peccado, ∫e.22.f.136.

Matrimonio facramento como y co q preparacio fe ha de recebir, quado fe celebra, y fu mini ftro, es vinculo perpetuo, f.15.f.86.

S. Miguel Archã. (.6.f.34. (.30.f.196.

Mini tros dla ygle ia y sus grados y como los de orde sacro y religio so no se pueden ca sar, 1.14.f.80. y. 1.16.f.93.

Mi | fa y fus excellecias, y como fe ha de oyr, f.13.f.75, y, f.14.f.79, y, fer. 21.f.124.

Mochachos como se hã de criar, ser.22.f.134. como fuero ca stigados los q burlaro de Eluco Propheta, ser.22.f.135.

Modo de en señar a Indios de manera q aproueche, in prologo fol.1.

Moy sen, s.7.f.43, y, s.38.f.101.

Muerte comu pa todos cau sada por el peccado, f.7.f.41. y. se.30.f.193.

Muerte de ju tos precio a,

Muerte de malos terrible, \( \int .30.f. 195. \)

Murmurar como es peccado, f.26.f.162.

.N.

Nece sidades spirituales y corporales pedir a le suchristo los remedie. (.2.f.25. y. (.28f.183, y. f.29.

Niños hã đ fer baptizados v1.bapti f.

Noe patriarcha (.7. f.42, y. f.22.f.132. y (us hijos Cã, Se y laphet, f.22.f.133.

Noui simos quatro. serm.30.f.193. y. f.31.f.203.

.O.

Obi [pos suce ] fores dlos Apo [toles de ] u poder, y mini [terio, y como fon fobre los Sacerdotes, ].8.f.47 y [er, 14.f.78.

Obras de mi sericordia, f.17.f.173. y el riguro so juyzio q se hara por las falta dellas, f.27.f.174.

Ochozias castigado, y porque, 1.17.f.100.

Offrenda por los diffunctos, vide limo (na,

Olio (cto para enfermos. (.17.fo.95.

Olio sancto chri sma. s. 14.f.77.

Oracion, q co sa es y quã nece saria. f.4.f.27. y. f.28.f.176. y. f.29.f.184. q sea co fe y confiança. f.181. y. f.4.fol.47.

Oras dode quiera fe puede: mas en particular en la Ygle fia, f.28.f.182.

Oració del Padre nue stro y Aue maria có su exposició, ser.29.fol.185.

Oraciones diuer as de la ygle ia, fer.28.f.189.

Oueja perdida y hallada, ſe.9.fo.55.

Oyr mi [ a, los domingos y fie [ tas de precepto, [.21.f.128. los dias de trabajo es [ aludable oyrla, ibidem.

Orden, ſacramento, de ſus effectos y mini ſtro, y de los diuer ſos grados que tiene & c. ſ.14.f.78.

.P.

S. Pablo Apo [tol, [.27.f.171.

S. Pablo primer hermitaño, f.8.f.46. en la Aymara.

Padres carnales hã đ fer obedecidos y reuereciados, y ayudados f.22.f.132.

Padres (púles y los q nos gouiernã due (er obedecidos, (.22.f.133.

Papa vive, Summo Pontifice.

Paray (o de deleytes, (.7.f.79.

Pa sion del Señor, 1.3.f.20.

Pharifeos p feguidores d. n. f. f. 3. f. 20.

Peccado q es, y el mal q ha hecho y haze, f.1.f.8.y. f.z.f.11.y. fe.9.fo.51.

Peccado original, ∫.7.f.40. y. ∫.10.fo.59.

Peccado mortal y como se perdona, f.29.f.186.

Peccado venial y como fe perdona. fol.184.

Peccado de luxuria y fus differecias y e species, f.24.f.150.

Peccado occultos no se hã d dezir por ay, sino a quie lo puede remediar, s.26.f.162.

S. Pedro principe dlos Apo (toles, f.8.f.43. y, f.14.f.82. y. fe.27.f.171. fu penitecia y lagrimas, f.9.f.53.

Peligro d muerte, lo q debemos hazer entonces, 1.11.f.63. y, 1.12.f.75, y 1.17.f.98.

Peligro de alma y cuerpo debemos acudir a Dios, f.183.

Peligro en que e sta el q pecca actualmente o e sta en peccado, ser.24.fol.173.

Penitencia, verdadera y contricion nece faria, ferm.9.foli,50. y.52. y fer.51.fol.62.

Penitencia y Sacramento, vide confe Sion.

Pen samiento y de s se malo quando es peccado mortal, serm.26.fol.165.

Pharaon Rey ca stigado en tiempo de Abrahã, s.24.f.148. Pharaõ en tiepo d'Moy sen, s.18.f.102.

Pitança vide limo (na.

Premio de buenos. foli.8. y, ferm.27.fol.174. y ferm.30. y, ferm.31. in fine

Perdonar las injurias al proximo, (.29.f.:97.

Protestad de los ministros dla yglesia siempre dura, s.8.f.42.

Purgatorio, y quienes de scienden a e s le lugar, s.20.f.196.

.Q.

Quatro co as ha de hazer el Christiano, (.4.f.73, y. 1.30.f.192.

Quare ma tiempo de ayuno, f.21.fo.130. y cofe far por e fe tpo f.11.f.63.

.R.

Razones contra la ydolatria, f.6.fo.36. y, f.18.f.104. y, f.19.f.109.

Rico auariento y su pena, s.30.f.201.

Ritos y ceremonias ſanctas dla ygle ſia Romana, de la miſſa, ſ.14.f.79. y. ſ.29.f.191.

Remedio vnico de los peccadores le su Christo nue stro, S. s. 3.6.18.

Restitucion de lo hurtado o mal lleuado es neces saria, s.25.fol.160. el pobre q hurto q deue hazer, f.161.

Re furrectionyniuer fal. ferm.31.fol.208.

.S.

Sacerdotes y su ministerio, s.f.48. y, s.14.f.63.y, s.13.f.75.y, ser.14.f.78.deven ser reuerenciados, ser.14.f. 80. y aunque sean malos valen los sacramentos que administran, s.8.fo.47.

Sacramento que co sa es quantos y quales son, quien los instituyo, s.10.fol.56.

Sacrificio del altar, ferm.14.foli.79. y ferm.13.fol.73, y, ferm.21.fol.125.

Sancti simo sacramento del altar y sus excellencias e in titucion & c. 1.13.f.71. y, 1.21,f.126.

Sanctos Patriarchas y el pueblo de I (rrael. (.7.f.42.

Sanctos de te stamento viejo se saluaron en virtud de Christo, fo.43.

Sanctos del cielo y los diuer os grados dellos. (.8.f.40.

Sanctos Apo stoles, martyres y demas fanctos q celebra la ygle sia volaro al cielo derecho. 5.30.f.195.

Satanas y sus engaños, s.6.f.34. y fe.7.f.40, fe.17.f.96.

Seno de Abraham o Limbo, f.7. f.43. y fer.30.f.201,

Señales antes del Iuyzio final, ferm.31.f.203.

Sepultura y étierro d muertos,  $\int .1.f.9$ . los officios y oraciones q haze la ygle  $\int$  ia por diffuntos.  $\int .30.f.198$ .

Sermon.I. de los primeros pre supuestos de la fe, fo.8.

Sermon.II. del peccado y sus daños, f.12.

Sermon.III. de remedio de los hõbres qs le su Chri sto, n. S.f.17.

Sermon. IIII. de lo que deue hazer el hôbre para saluar se, fo.23.

Serm.V. de la vnidad de Dios y de la fancti sima Trinidad .fol.27.

Se.VI. d la creació d los Angeles y cielos, y cayda d Luzifer. Fo.33.

Sermon. VII. de la creació de la tierra, y del hôbre, y de ſu cayda y dl remedio della, fol.38.

Sermon, VIII. de la fancta ygle fia catholica y fu cabeça & c.f.42.

Sermon.IX, de la fe, y peniiecia verdadera.fol.50.

Ser.X. de los facram. en comun, y en e special del Bapti smo, f.56.

Ser.XI. del sacram. de la confe sion, a quien y como y quando se hãd confe sar.f. 61.

Serm.XII. de las condiciones requi sitas paraq q la confe sion sea valida y del siglo della, f.66.

Serm.XIII. del ſanctiſsimo ſacramẽto de la Euchariſtia, y de la ſagrada comunion, f.71.

Sermon.XIIII. del facramento de la Confirmacion y del de Orden, y del e stado eccle sia stico, y de la fe de Apostolica,f.72.

Sermon.XV. de la continencia, item del facram, de Matrimonio.f.83.

Sermon.XVI. de los impedimetos q anullan el matrimonio, f 89.

Serm.XVII. del ſacra. d la Extrema vnction, y de las tentaciones del demonio y de los hechizeros, f.95.

Serm.XVIII. de los diez madamientos y en e special dl primero, f. 101.

Sermon.XIX. contra la ydoltria, y fuper sticiones, & c.f.109.

Serm.XX. del fegundo mandam. de los juramentos y votos. f.112.

Serm.XXI. del, III. mandami. de las fie stas y ayuno de la mi s a.f.123.

Serm.XXII. del quarto mandam.f.131, item del quinto.f.136.

Serm.XXIII. de la embriaguez y de ∫us daños e e ∫pecial quatro, f.138. Sermon.XXIIII. del ſexto mandamiento. f.147.

Sermon.XXV. del feptimo mandamiento, del hurto y del engaño, y de la reftitucion. f.153.

Sermon.26, del octauo mandamiento, f.161.item del. 9. y del. 10. mandamientos f.163.

Sermon.27. de la charidad limo (na y obras de mi (ericordia.f.167.

Sermon.28.de la oracion y de la nece sidad y prouecho dlla, quado, dode y como se ha d'orar.fo.176.

Sermon.29. de la oracion del Padre nue stro y Aue maria, y del per signarse y otras con sa sanctas, f.184.

Serm.30.de los quatro noui simos en especial de la muerte y juyzio particular para cada vno, ité del purgatorio y de los suffragios por las animas q estan en el, ité del infierno, y del rico auariento, f.192.

Serm. 31. del juyzio final, de las feñales que hã de preceder, y otras co sas tocantes a e sto, y de la re surreció general, y gloria eterna. f.203.

Sigillo de la confe sion, s.12.f.70.

Signar le y lanctiguar le del xpiano qua la ludable, le.f.31. y. l.27.f.190.

Simon mago maldito, 1.10.f.57.

Sindere (is de la confciencia, f.2.f.15. y. f.22.f.149.

Sodoma y gomorra abra [ adas, fe.2.f.17. y. f.24.f.152.

Sol ni luna & c. no han de fer adoradas. f.6.f.36.

Subir el precio por razon del fiado es peccado, ∫.25.f.156.

Summo Pontifice Romano, y de su gran pote stad, f.8.fo.47. y, f.14.f.81. y. f.15.f.63. f.21.f.124 y. 130. de su election, f.14.f.82.

.T.

Templo vide ygle sia.

Tetaciones dI demonio en e special a la hora de la muerte.  $\int .17.$ fo.96.

Tiêpo en q nue stro señor le su christo vino al mundo, 5.7.f.43.

Trabajar en dias de fie sta quando y como se puede hazer. (.21.f.

Trinidad ſancti ſsima vn ſolo Dios, ſ.4.f.24. y. ſ.5.f.31.

Votos se deben cumplir, se.20.f.122:

V sura peccado graue, se. 25.fol.156.

Υ.

.V.

S. Vicente martyr. \( \int .8, f. 46. \)

Vida eterna de spues de sta, se.1.f.9. y en muchos lugares.

Virgen Maria nue stra señora madre de Dios y abogada nue stra, s.3.f.19. y. s.7.f.43. y. s.29.f.189.

SS. Virgines del Señor, ſ.8,f.46.

Ygle sia catholica fundada por Christo nue stro señor. (.8fo.48.

Ygle fia Romana, y la fancta fe de Apo ftolica, fe.8.fo.48. y, ferm.14.fol 81.

S. Ynes Virgen y martyr, se.8.fo.46. Ygle sia templo de Dios ca sa de oracion, s.28.f.182.

S. Y ſabel madre de ſan Iuã Bapti ſta ſer.29.fol.189.

Fin de la Tabla.





PROVISSION PARA QVE EN ESTOS REYNOS no se v se de otro Catheci smo ni Confe sionario, si no el que e sta publicado por el Cocilio Prouincial, y impresso con licencia de la Real Audiencia, y para que no secon sienta andar de mano, ni de otra suerte de como e sta impresso, y para que todos los que tienen Doctrina, tengan el dicho Catheci mo y Confe sionario y Sermones.

DON Phelippe por la gracia de Dios rey de Castilla, de Leon de Aragon, de las dos Sicilias, de Hierusalem, de Portugal, de Nauarra, de Granada, de Toledo, de Valencia, de Galicia de Mallorcas, de Seuilla, de Cerdeña, de Cordoua, de Corcega de Murcia, de Iaen, de los Algurues de Algezira, de Gibraltar, de las Yslas de Canaria, de las Yndias Orientales y Occidetales Yslas y tierra firme del mar Occeano, Archiduque de Austria, Duque de Borgoña, Brabante y Milan. Conde de Abspurg, de Flandes Tirol, y de Barcelona, señor de Vizcaya, y de Molina de c. A vos los nuestros Corregidores de todas las ciudades, villas y lugares y repartimientos de Yndios de los nuestros Reynos del Piru, y a otras qualesquier nuestras justicias salud y gracia. Sabed que una de las cosas de mayor substancia, que se trato en el Concilio, prouincial que ultimamente se celebro, en la ciudad de los Reyes de los dichos nuestros reynos del Piru fue dar horden en que la Doctrina de los naturales se enseñase en su propia lengua, y que esta fue s'e uniforme sin hazer differencia ni aun en solo una silaua por el grã daño que resultado de no auerse hecho assi en lo pas sado y resuelto lo que a esto tocaua se traduxo, y imprimio esta doctrina Cathecismo, Confessionario y Sermones en las lenguas Quichua y Aymara con grande exsame cuydado de religiolos Doctores, y celolos del Jeruicio de Dios, y estan puestas penas por el dicho Concilio Prouincial para que no se en señase la dicha doctrina por otro modo ni interpretacion, sino por la dicha Cartilla Cathecismo

Cõfessionario y Sermones y siendo esto assi auemos entendido q algunas personas trata de vnouar la dicha traducion y la trasladan de mano, y porq esto tiene grande inconuiniente al remedio dello de seamos acudir con presteza, antes ql daño pa s e adelante y para el effecto. Visto por el Presidente y Oydores de la nuestra audiecia y Chacilleria Real q reside en la dicha ciudad de los Reyes fue acordado q deuiamos mandar dar esta nuestra carta para vos en al dicha razon, y nos touimos lo por bie, por la qual, o su traslado signado de escriuano, mandamos a todos y a cada uno de vos en vuestros lugares y jurisdiciones q no consintays q se traslade de mano ninguna de la dicha Cartilla Cathecilmo y demas obras q le han impre l lo, en la dicha ciudad de los Reyes en la lengua de los dichos indios, y haziendo información de los q le hã trasladado los recogays y ropays, paraq no le ule dellos de mano lino de moldes Jin hazer ynouació enmienda ni interpretación mas de como alli e∫ta, y de lo q les pareciere a los espertos en las dichas lenguas deue auer enmienda, informen a los dichos nuestros Presidete y Oydores, para q visto y practicado con las personas q tiene autoridad de ynouar el Cathecismo, se enmiende en otra impression, y en ninguna manera dareys lugar a lo contrario y os aueys de informar en particular si en todo vuestro distrito se haze la doctrina por la dicha traducion sin mudar sola una silaua, y a los doctrinantes que os constare no lo hazen y cumplen assi, no les acudireys con el estipendio de la dicha Doctrina, y desto aueys de hazer diligencias por escripto de q en la residecia se tomara quenta a cada uno y qualquier de vos, y Jereys penados de la negligencia que en ello tuuieredes demas de que se executarã en vuestras personas y bienes la pena de yulo contenida, para cuyo effecto mandamos que esta nuestra Real Prouission vaya impre sa en las dichas obras, la qual o el dicho su traslado authorizado de escriuano Publico se apregone publicamente en la lengua Española, y de los Naturales de los dichos nuestros Reynos, y por via de buen consejo animareys a los Caciques y Principales, y demas yndios ladinos que se exercite en la letura destas obras como cosa que tanto les importa para su saluacion. Lo qual asi hazed y cumplid, sopena de la nuestra merced y de mil pe sos de oro, para la nuestra Camara, a cada uno que lo contrario hiziere. Dada en la Ciudad de los Reyes, a veynte y dos del mes de Octubre de mil y quinientos y ochenta y cinco años.

El Licenciado El L. Ramirez El Doctor El D. Alonso Criado de Monçon. de Cartagena. Arteaga. de Castilla.

Yo Ioan Ramos de Gauna, escriuano de Camara de su Magestad Catholica, la fize escriuir por su mandado, con acuerdo de su Presidente y Oydores.

Registrada IOAN de Sagastiçaual. Chanciller Lorenço de Aliaga.





## [pag.2] PROEMIO DE LOS SERMONES.

## DEL MODO QVE SE HA DE TENER EN ENSEÑAR, Y PREDICAR A LOS Indios.

LA CHARIDAD CHRISTIANA q obliga y con striñe (como dize el Apo stol) a que bu squemos, no a no sotros, sino a le su Xpõ, en seña al que trata con pequeños, que se haga pequeño, y huelgue antes de baxar, y conde scender con los baxos para ganallos en Dios, que no de subir se en cosa altas para cobrar opinion de sabio. El mismo Apo stol S. Pablo q dio el aui so, mo stró en si admirablemente tambien el exemplo, Facti sumus (dize e scriuiedo a los The salonicen ses) paruuli in medio ve strum, tan qua si nutrix soueat filios suos, ita de sirantes vos cupide volebamus tradere vobis non solum Euangelium Dei, sed etiam animas no stras. Por el simil que pone en si del ama q cria, declara e scogidamente el officio del predicador Euangelico, que el hazia a gente nueua y tierna, y el q deue ymitar qualquier mini stro de Xpo, zelo so de la conuer sion, y salud de los Indios. Porque dexando aparte el effecto, y ternura con que vna ama trae col

## [pag.3]

gada de sus pechos la criatura, y el no cansar se de sus niñezes, y importunidades emboluiendola, y limpiandola, y acallandola, y adormeciendola, y dexando por momentos lo que le da gusto, por acudir a su chicuelo. Lo qual todo es vn propio retrato de la charidad, y paciencia, y per seuerancia, y longanimidad que las amas Euangelicas, que son los que doctrinan gente nueua la fè, hã de tener si quieren que sus hijuelos spirituales

no se les mueran (como dizen) mal logradi simos en el particular de que hablamos, es co sa notable lo q Sant Augu stin tratado la propria authoridad aduierte, que es ver el lenguaje y platica que tienen las amas, o Madres con sus chiquillos de teta, hablando aniñadamete, y gorgeado con ellos. Y aun los hombres con canas en siedo Padres, no se empachan de parlar con sus hijuelos a su tono y repetilles tayta, y mama, y en effecto hazer se niños con ellos. Num enim delectat (dize) ui si amor innitet, de curtata & mutilata verba immurmurare? ettő optát homines habere infátes, quibus id exhibeát: & ſuauius e stmatri minuta ma sa in spuere paruulo filio, qmip sam madere, & deuorate grandiora. Mas de los q por imprudecia a los peqños les dara mas rezio manjar, de lo que sufre su tierna edad, y no les da el trigo de la doctrina conforme a lu medida, como el señor lo mada, de stos dize S. Gregorio Naziazeno que hazen notable daño con su predicacion. Quidã (dize el) lactis alimonia opus habet, hoc e ft, fimplici & rudimentaria doctrina, qui nimirum animi habitudire teneri (unt, nec virilem fermonis cibum ferunt, quem siquis ip sis præter vires admouerit, eius podere oppre sis, atq obrutis pri stinas etia vires labe factabit. E (to hazen los Predicadores y mae (tros de la ley euagelica, que no teniendo la con sideracion que deuen, mas excediedo de la capacidad y nece sidad de los oyentes se ponen a predicar a indios co sas exquisitas, o en e stilo leuantado como si predicas sen en alguna corte, o vniuer sidad, y en lugar de hazer prouecho hazen gran daño, porq offu can, y cofunden los cortos y tiernos entendimientos de los Indios. De sto tambien aui sa S. gregorio Papa exponiendo aquel ver so de lob. Quiligat aquas in nubibus fuis, vr nõerumpat parirer deor (um. Donde declarando como los Apo (toles y Predicadores (on nubes, que llueue el agua de la doctrina cele stial, dize. Curauerût summo pere rudibus populis plana & captabilia, no fumma atq3 ardua prædicare. Nu si scientiam sanctam, vr hauriebant corde, ira ore funderent, immen sitate eius auditores suos opprimeret, potius qua rigaret. Y no ay dubda sino que es e sta vna de las cau sas de hazer se poco fructo, pues vnos son como nubes esteriles que llama la Sriptura, sin agua sciencia y doctrina, otros por o stentacion en lugar de llouer man sa lluuia q se empape enla tierra y fructifique, son como aguceros que e spantan y enturbian los flacos entendimientos. Ha se pues de acomodar en todo a la capacidad de los oyêtes el que qui siere hazer fructo con sus sermones o razonamietos. Y siendo (como fon) los Indios gente nuueva y tierna en la doctrina del Euangelio, y lo comun dellos no de

## [pag.4]

altos v leuantados entedimietos, ni en señados en letras, es nece sario lo primero, que la doctrina que se les en seña, sea la essencial de nue stra fè. y la que es de nece sidad saberla todos los christianos. Esto llama el Apostol elementos, o A B.C. d la doctrina de Dios, como son las cosas q se contiene en el cateci mo, o cartilla. Por que tratar a Indios de otras materias de la Sagrada Scriptura, o de putos delicados de Theologia, o de moralidades y figuras, como se haze con Españoles, es cosa por agora excusada, y poco vtil, pues semejate manjar solido, y q ha mene ster dientes, es para hombres crecidos en la religion chri (tiana, y no para principiantes. Porque acaece que muchos Indios de spues de auer oydo largo tiepo sermones, si les pregutays, que sienten de Xpo, y de la otra vida, y si ay mas q vn Dios, y co sas tales que fon el A.B.C. Chri stiano, los hallays tan ignorates, q ni aun el primer concepto de e s o han formado, que cierto es vn gran vituperio acabo de tantos años de frequentar la Ygle (ia, y oyr la palabra de Dios. Lo (egundo no (e deue enfadar el q en seña a Indios de repetilles con diuer sas occa siones los principales puntos de la doctrina chri stiana, para que los affixen e su memoria, y les seã familiares. Eade Cribere mihi quidem no pigrum, vobis autem nece Carium, dezia el Apo stol. Y a si es en e stos, que como a di scipulos rudos, couiene inculcalles los puntos mas esfenciales de nue stra religio, especial en los que ellos padece mas ignoracia, como es la vnidad de vn solo Dios, y q no se ha de adorar mas de vn Dios, que le su Xpo. Chri sto es Dios, y hombre, y es vnico Saluador de los hombres, que por el peccado se pierde el Cielo, y se codena para siempre el hombre, que para salir de peccado se ha baptizar, o confe sar enteramente, que Dios es Padre, y Hijo, y Spiritu sancto, q ay otra vida, y pena eterna pa los malos, y gloria eterna pa los buenos. Tales co sas como e stas, q so los fundametos e senciales de nue stra fé (y a si los llama la Scriptura) es nece sario con todas occasiones repetillos, e inculcallos a los Indios ha sta que e ste muy eterados en ellos, y no lo sepan como poco mas a menos. El tercero aui so es al modo de proponer e sta doctrina, y e senar nue stra fé, q sea llano, senzillo, claro, y breue qato se copadezca co la claridad nece f faria. Y a ssi el e stilo de sermones, o platicas para Indios, se requiere fer facil y humilde, no alto ni leuatado: las clau fualas no muy largas, ni de rodeo, el lenguaje no exqui sito, ni terminos affectados, y mas a modo de quie platica entre compañeros, que no de quien declama en theatros. Finalmete

el que en seña ha de tener pre sente el entédimieto del Indio a quien habla, y su medida ha de cortar las razones mirando, que la garganta ango sta se ahoga con bocados grandes. Esto aduierte el sabio quando dize. Doctrina prudetium facilis.

El quarto aui so, y el mas importate es, q de tal manera se propoga la doctrina xpiana, q no solo se pciba, sino q tabien se per suada. Y aunque esta es propria obra del Spiritu sancto, cuyo es abrir los oydos del coraçon, y leuantar el alma, para que a sita a cosas, que

### [pag.5]

son sobre todo nue stro entendimiento y no coformes a nue stro appetito: pero ayudan mucho las buenas razones y efficacia del que predica, o en ſeña. Pues aung no podamos hazer euidencia de stos my sterios podremos bie mo strar muy creybles y dar satisfació de nue stra fé como dize la Scriptura. Y a si lo hazian los Apo stoles quando predicauan a los Iudios y getiles el Euangelio, aprouechado se con los vnos de los te stimonios de la Scriptura que tenia y con los otros de la buena razon, y sentecias de sus sabios. Mas es de aduertir que con los Indios no firue razones muy fubtiles, ni les per fuaden argumetos muy fundados. Lo q mas les per suade so razones llanas y de su talle, y algunos similes de cosas entre ellos v sadas. Exemplos tambié de co sas que la Scriptura quenta, y sobre todo el de scubrirles sus errores, y mo strarles la burleria y fal sedad que contiene, y de sauthorizar a sus mae stros los hechizeros declarando ∫us ignorãcias, y embu ∫tes, y malicias. Lo qual es muy facil de hazer, como se tenga cuydado de saber de rayz sus ritos y super sticiones. Vltimamete por experiecia con sta q e stos Indios (como los demas hombres) comumente mas se per suade, y mueuen por effectos, q por razones. Y a si importa en los sermones v sar de cosas q prouoque y de spierte el effecto, como apo strophes, exclamaciones, y otras figuras que en seña el arte oratoria, y mucho mejor la gracia del Spiritu sancto quando arde el sentimiento del predicador euaelico. El Apos tol dezia. Vellem apad vos essentimiento del predicador euaelico. modo, & mutare uoce mean. Porque sin dubda aun que sus cartas tenian mucha efficacia, era sin comparació mayor la de su pronunciacion y femblante con q daua vn e spiritu del cielo a todo quanto dezia, y por e sto acon sejo tanto Sant Augustin, que el predicador que de ssea imprimir la

palabra de Dios en otros por ſermones, la imprima primero por occa ſiō. Y aŭ que e ſto es general a todos: pero muy e ſpecialmente ſe experimenta q los Indios como gente de ſuyo blanda, en ſintiendo en el que les habla; algun genero de affecto, oyen y gu ſtan y ſe mueuẽ e ſtrañamente. Porque ellos entre ſi mi ſmos en ſu lẽguaje tienẽ tanto affecto en el dezir, que parece a quien no les conoce pura affectacion y melindre. A ſsi que v ſar a bueltas de la doctrina que ſe en ſeña, algunos affectos con que ſe prouoquen a amar lo bueno, y a aborrecer lo malo, es negocio muy importante para el q vuiere de predicar a e ſtos Indios. Y todas e ſtas aduertencias, y otras que ſe offrezcan, no las deue tener en poco el que de ſea ſer obrero de almas, y tratar dignamēte el mini ſterio de la palabra de Dios.

DEL INTENTO DE ESTE TERCERO cateci (mo, o fermones sobre la doctrina chri stiana, y del fructo q se puede sacar dellos.

Aviedo se pues tratado en el Synodo prouincial, que se celebro en la Ciudad de los Reyes el año pas sado e dochenta y tres, del cateci smo y forma de en señar la doctrina christiana a los Indios, parecio a los Prelados y otras per sonas graues y expertas, que vitra del cateci sino menor, y mayor, que auia de hazer se por modo de dialogo de preguntas y re spue stas, conuenia mucho hazer se otra manera de

# [pag.6]

cateci smo por modo de sermones, o platicas, que siruie sen principalmente para los curas, y predicadores de Indios. Por que a si como el cateci smo menor es; para que todos los Indios, por rudos que seã los sepã, y tengan de memoria, el cateci smo mayor es, para que los q son mas capaces, sepã mas por entero los my sterios de nue stra religion christiana, y q para esto se recite, y repita de coro quãdo se juntã a la doctrina, a si tambié era mene ster que esta misma doctrina se les propussies se las Indios en tal modo, q no solo la percibie si sen, y forma se sencepto de estas verdades christianas: pero tâbié se per suadie sen a creerlas, y obrarlas como se requiere para

fer saluos. Y pa e sto es nece sario différete e stilo, y ha de ser como sermo o platica del predicador, y tal que en feñe, y agrade, y mueua a los oyetes, para que a si reciba la doctrina de Dios y la guarde. Y aun q durante el Concilio prouincial no se hizo e ste tercero cateci smo, como los otros q el dicho Cocilio approbo, y publico: pero vi (ta la intención de los Prelados, y lo mucho que importaua, se procuro, que quien por commi sio del Synodo auia sacado los otros cateci (mos, hizie (se tambié e (te tercero, y co approbació del Metropolitano se publicas se para vtilidad de los curas, y sacerdotes que doctrina Indios, o de nueuo predican el Euagelio a infieles. Va pues toda la doctrina chri stiana por modo de sermones accomodados a la capacidad de Indios: y conforme a los aui sos que arriba se hã dicho, ha se tenido cuenta, de que la doctrina sea de cosas essensiales, y las qui fon mas importates, se repitan muchas vezes, y el e (tilo (ea humilde, y facil, y razones llanas, o fimiles, que per fuada lo que es cotra errores, o vicios mas v fados etre Indios: y q la mi ma doctrina lleue alguna mezcla d'exhortació y affecto. Y auq e (to no se aya hecho como era de de sear, da se si quiera occa si o, para que se entienda como se ha de hazer. Aŭque la doctrina de los Sermones es la mi sma del cateci (mo, no va todo por el mi (mo orden, mirando a la mayor comodidad para ser bie percebida. En los primeros sermones se trata de los my sterios de nue stra Fé, poniendo primero los fundametos y putos mas substaciales, y de spues lo demas por modo de narració, que es el mejor modo de catechizar, como S. Agu stin en seña, y se ve por experiencia, y aŭ por exemplo de la ley e scripta, y euangelica, que ambas se en señan por narracion, y hi storia, la vna en el Pentateuco, y la otra en los quatro Euangelios. De spues de la fé se trata de la penitencia interior. De spues de los Sacrametos, quanto a los Indios parece conviniente. Tras e sto de los diez Mandamientos, y oracion, tratando en particular de las co stubres christianas, y vicios contrarios mas familiares a e stas gentes. Al cabo de los Noui s simos, co q se cocluye los my sterios de nue stra fé, y se de spierta la e sperança y amor para cuplir la ley de Dios, q por todos son treynta y vno sermones. Pone se e cada sermo la suma al principio, para q se noten los principales púctos

[pag.7]

de la doctrina chri stina han se traduzido e las leguas generales del Cuzco, y Aymara por los mi smos, que el Synodo nombro para la traducció del cateci smo (aunq no todos) porq la au sencia, y ocupaciones de algunos dellos no ha dado lugar a juntar se todos: ni ay tâta nece sidad, pues los principales terminos, son los mismos del catecismo: y estos sermones no son cosa de obligació, como lo es el catecismo, sino de pura volutad del q qui siere aprouechar se de este trabajo: y a si le queda lugar a cada vno a q predique la mesma doctrina por el modo y palabras que mejor le pareciere.

PVEDEN aprouechar e stos sermones, lo primero a los que son faltos de lengua, o de letras, o de ãbas cosas: porque con tomallos de memoria y predicallos con buen affecto, podra sin dubda hazer gran fructo e los Indios. Y si alguno tuuiere e sto por cosa impropia, y agena de la authoridad de vn predicador, sepa, que se v so a si entre hombres muy sabios en la ygle sia sancta, y es parecer muy approbado de S. Agust. el qual e seriue al fin de los libros de doctrina christiana a si. Sunt sane quidam, qui bene pronutiare pos sunt: quidautem pronuntient, excogitare non pos sunt. Quod siab alij sumant, eloquenter sapienter que con serium memoriæ que comendent, & ad populum proferant, (si eam persona gerut) non improbe faciunt. Sic enimquod profecto vtile e st, multi prædicatores veritatis fiunt. Esto alaba S. Agustin. Y e sto vemos que oy dia hazen los mas de los predicadores, que predican por papeles, y cartapacios de otros. Y si lo hazen con e spiritu, no dexan de hazer mucho prouecho. A si podra ser este como vn breue cartapacio, o sermonario de Indios.

Pueden tambien aprouechar para dar materia, y occa sion a otros mas habiles y platicos en la legua: porque le sera facil dilatar los mismos puntos, y terna paño de que sacar mas ropa. Finalmente aunq solamente se leye se, o recita sen, no dexaria de ser de prouecho a los Indios, como lo son, tratados, o libros compue stos en latin, o en romance, a los que los leen, o oyen leer. Solo re sta aduertir y rogar a los que en letras y lenguas buelan mas alto, no de sprecien a los pequeños, ni por tener hecho el gusto a viandas mas delicadas, se censade de stas papiras de niños: pues no se han de mirar estos sermones, sino como dichos a gete nueua e las cosas de Dios. Que si ay charidad y zelo de su bien, cierto es q pareceran cosas muy nueuas y muy gusto sas, las q miradas en si, son ya tan trilladas y sabidas. Deuemos tomar e esta parte el saludable, y docto con sejo del glorio sos. Agust. qe scriue a si. Si v sitata, & paruulis congruentia, se pe repetere sa stidimus, cogruamus eis per fraternu.

paternũ, maternũ que amorem, & copulatis cordi eorũ etiã nobis, noua videbuntur. El ſimil que trae a e ſte propo ſito e ſ galano. Quãdo e ſtamo ſ hechos a ver vn jardin, o vna pieça rica de nue ſtra ca ſa, no ſentimos mucho gu ſto ẽ miralla, mas ſi algun amigo o per ſona, a quien mucho de ſ ſcamos q agrade, ſe pone de nueuo a mirarla, es co ſa cierta q cõ el gu ſto de q agrade al otro, a no ſotros tambiĕ nos le da muy particular mirarla, y rodearla, y mo ſtrarla

# [pag.8]

de spacio, a si ha de ser y es en los que tiene amor de la salud de los Indios, que las cosas muy menudas y muy ordinarias de nue stra religio christiana, se hazen nueuas y muy gusto sas quando las almas, que Dios llama a su gracia, de nueuo las oyen, y gustan dellas.



[pag. 8]

# SERMON I.

SERMON PRIMERO EN QVE SE DECLARAN LOS primeros presupuestos de la Fé,ES A SABER QVE AY OTRA VIDA DONDE vã nuestras almas, por que son immortales: que Dios hizo al hombre para que goze del: y por que es justo, a los buenos da descanso, y a los malos pena.

HERMANOS MIOS MVY AMADOS, DESSEO enseñaros la verdadera ley de Dios para que conociendo y amando el bien, salueys vuestras animas. Oydme con attencion, porque os va la vida en saber el camino del cielo: y si me escuchays, entendereys qual es lo bueno que aueys de seguir, y qual lo malo que aueys de dexar. Esto eseña la palabra de Dios.

[pag. 9]

la qual yo os vego a declarar, como Iesu Christo nuestro Señor nos manda que lo hagamos, los que somos sus ministros, y Predicadores.

PRIMERAMENTE, hermanos bien Jabeys, q̃ Joys hobres como yo, y como los demas; y q̃ todos los hombres aca dentro deste cuerpo que veys, tenemos una alma, que aunque no la vemos, porque no es de carne, ni de huesso como el cuerpo, pero con ella viuimos, y hablamos, y andamos, y sentimos, y

pensamos, y queremos y hazemos muchas cosas, y en saliedo esta alma del cuerpo (que es quando muere un hombre) luego el cuerpo queda sin habla, y sin sentido, y sin menearse como una piedra, o un pedaço de tierra. Esta alma, hijos mios, quado sale de este cuerpo, no se acaba, ni muere como se acaban las bestias, y animales,

que en muriendo el cauallo, o el perro le echays en el muladar, y no ay mas quenta co el, por que ya se acabo del todo. Mas los hombres no somos asi, antes quando el alma sale de este cuerpo, va luego a otra vida, donde para siempre ha de durar, y nunca jamas se ha de acabar. Por esso los hombres tienen tanta cuenta, con dar sepultura a los cuerpos y hazelles enterramieto, y no echan los cuerpos de sus difuntos al muladar como los perros o cauallos. Por que si pensays? porque el alma viue todauia, y huelga que se tenga cuenta con su cuerpo. Y esto assi lo entendieron vuestros antepassados, aunque en muchas cosas anduuieron muy errados y engañados, pero bie atinaron a que auia otra vida, y que las animas salidas de los cuerpos no se acabauan luego mas viuian en la otra vida. Esto mismo dize la palabra de Dios

[pag. 10]

que tienen los christianos, la qual no puede errar, ni mentir. Esta dize que ay otra vida despues de esta de aca, y que aquella vida nunca se acaba, y dize que nuestras almas son immortales, y no se pueden acabar. Y dize mas, que los que en esta vida viuen bien, y agradan a Dios tienen bienes y descanso para siempre en la otra vida, y los que en esta son malos y enojan a Dios con peccados, en la otra vida son castigados con pena y tormentos para siempre. Y esto hermanos mios es lo justo y muy conforme a razon. Porque dezidme, no es razo que los buenos tengan premio del bien que hazen? No es razon que los malos tengan castigo por el mal que cometen? Assi vemos que lo haze el buen padre con sus hijos, que al bue hijo le hora, y haze bien, y al malo y desobediente se enoja co el y le castiga.

Asi tăbien los señores que madă, y rige los pueblos, horra y hazen bien a los qles siruen y obedecen: y a los soberuios y malos los açotă y castigan, y aun a vezes los madan matar, y todo esto justamente. Porque la virtud merece premio, y el peccado merece castigo. Pues asi hijos mios aquel gran Dios que esta en el cielo, y es Señor de todo el mudo como es bueno y justo, tiene mucha cueta co

todos losq̃e esta vida viuieren, y mira si obrā bie, o si obran mal: y a los buenos y obedietes les da premio de gloria, y a los malos, y rebeldes a sus mãdamietos castigo de infierno. Este Dios es padre de todos los hôbres, y los tiene por hijos. Por q̃asi como el hijo es semejante a su padre, y es como ymage suya, asi los hôbres los hizo Dios a su ymagen y semejança,

### [pag. 11]

porque esta alma que tenemos aca detro conoce lo bueno y lo malo, y tiene libertad de tomar el bie y dexar el mal. Y esta alma nunca se acaba mas siempre viue y puede conocer, y gozar de DIOS su Criador. Y por esso a todos los animales y aues, y peces no los tiene Dios por hijos por que no son como el, pero al hombre le tiene por hijo porque su alma es semejante a su hazedor. Assi que Dios siendo bueno, y justo, como lo es, y padre de todos los hombres, justo es que a los buenos hijos que obedecen a Dios y guardan su ley, les de bienes: y a los malos y desobedietes les de males y pennas. No es esto assi? Todos direys, assi es padre, no ay q dudar. Pues mirad agora vosotros bien veys q esta vida ay muchos hobres malos

q̃ roba, a otros, y les toma ∫us mugeres, y ∫on ∫oberuios, y comete maldades, y co todo e∬o e∫tan ricos y contentos. Pues e∫tos no han de ∫er ca∫tigados por ∫us grandes delictos? es po∬ible que Dios que es ju∫to, ha de dexar a e∫tos malos ∫in el ca∫tigo q̃ merecen? por e∬o hijos mios ay otra vida, donde ∫e ca∫tigan e∬os malos, y alla pagaran con tormentos el mal que hizieron. Al contrario otros buenos ay en e∫ta vida, que e∫tan pobres y enfermos, y callan y no hazen mal a nadie, antes obran bien, y ∫on buenos chri∫tianos. Que ∫era de e∫tos? por e∬o ay otra vida dode los buenos reciban bien. De manera, hijos mios que nue∫tro gran DIOS

### [pag. 12]

qes Señor del Cielo y de la tierra, y hizo todas las co∫as quatas veys y no veys, hizo al hombre a ∫u ymage y ∫emejaça, paraq le conocie∬e, y ∫iruie∭e, y guarda∬e ∫us madamietos, y e pago de e∫to, alcaça∭e e la otra vida, q dura para ∫iepre aql de∫caso y bienes que Dios tiene, y todas e∬otras co∫as, cielos, y mar, y tierra, y Rios, y aues y peces, y animales, crio Dios para que ∫iruan al hombre, que le tiene Dios como a hijo ∫uyo: y ∫i el hombre no qui∫iere ∫eruir a Dios, ni guardar

Jus mandamientos enojarse ha Dios mucho con el, porque auiendo recebido tantos bienes de Dios, es tan malo y ingrato. Bien me aueys oydo. Pues agora no os quiero dezir mas, sino quardeys en vuestra memoria, como ay Dios q es señor, y hazedor de todo, y que este Dios es muy bueno, y muy justo, y asi haze bien a los buenos: y castiga a los malos.

Y que ay otra vida despues de esta, donde vã nuestras almas y alli reciben de Dios los buenos gloria, y los malos pena para siempre. Agora cômigo de todo vuestro coraçon, adorad a este gran Dios y llamalde diziendo. O altissimo y etemo Señor que nos hiziste a los hombres, para que te conozcamos, y siruamos, y gozemos en el Cielo: y aun que somos tan pequeños y tan pobres criaturas, nos llamas a ti, y nos quieres como a hijos, haz que nuestro entendimiento reciba tu palabra, y que nuestro coraçon te ame y te desse, y guarde lo que nos mandas, para que assi alcancemos la vida del cielo para que nos criaste para siempre jamas. Amen.



[pag. 13]

## SERMON II.

SERMON II EN QVE SE DECLAra quanto enoja a Dios el peccado, y el daño que nos haze, y se exhorta a huyr el mesmo peccado, y a buscar el remedio de tanto mal.

Si os acordays hermanos mios, en el sermo passado os dixe como ay otra vida despues desta, dode nuestras animas viue para siempre, yq aquel gra Dios y Señor y hazedor de todo lo criado, a los buenos que le siruen les da bienes de gloria y descanso para siempre porque quiere mucho al hombre y le crio a su semejança, y le tiene como a hijo, y asi tiene guardados para los que son buenos hijos y guardan sus mandamientos, bienes eternos tan grandes,

q no ay legua q pueda cotarlos, ni coraço q pueda pe∫arlos. Agora os dire porque cau∫a pierde los hobres tatos bienes, y caen en tatos males q no ∫e pueden contar. Quiero hijos mios en∫eñaros en que e∫ta todo el mal y perdicion de los hobres, para que lo ∫epays y huyays, y bu∫queys, el remedio. Todo nue∫tro mal es el peccado. Sabeys que es peccado? no querer hazer lo que Dios manda, ∫ino lo que a no∫otros nos da gu∫to, hazer nue∫tra voluntad, y no hazer la volútad de Dios, mas traspa∬ar ∫us mandamientos e∫to es peccado. Peccado es hurtar, y adulterar, y jurar fal∫o, y adorar guacas, y hazer mal a otro, todo e∫to es peccado, y todo aquello que es cotra lo que Dios quiere y manda.

[pag. 14]

Esto es toda nuestra perdicion. Y para que sepays enteramente, quan mala cosa es el peccado, y quantos daños os haze, y sabiendolo así aborrezcays y huyays

del. Sabed que dize Dios q el peccado es sierpe, y culebra q echa ponçoña y mata, y que es una pestilencia que corrompe, y hiere de muerte el alma q toca y mirad lo que haze la muerte en vuestros cuerpos, que esso haze el peccado en vuestras animas. El cuerpo muerto, ya veys quan feo se pone, quan suzio, y hidiondo. Antes era una donzella muy hermosa, y linda, en muriendo esta fea y hiede. Quien hizo esso? la muerte que aparto el anima de aquel cuerpo. Era primero un moço rezio y valiente despues de muerto no se menea, ni anda, ni habla ni siente.

Y si lo echays al muladar, o le pisays no se defiēte. Pues como es tan para poco, el q̃antes era valiente? con la muerte perdio las fuerças, y la vida, y el sentido, y todos huyê del muerto, por que espanta, y huele mal. Aueys mirado esto? pues esso proprir haze el peccado en vuestras animas. Por que les quita la vida spiritual q̃ es Dios y el alma apartada de Dios, queda fea, y suzia, y sin fuerças, y codenada a ser sepultada en el infierno, y padecer eternos tormentos. Pues si huys del fuego, por que no os queme, y del cuchillo por que no os hiera, y de la sierpe y viuora por que no os mate por que no aborreceys el peccado que os haze mas mal que la viuora, ni el cuchillo, ni el fuego?

### [pag. 15]

Si en vuestra ropa, quando es nueua y de muy fina lana, veys que os echan alguna grande mancha, os enojays con el que tal haze, y os pesa de ver vuestra ropa manchada: pues esso es el peccado en el alma que la crio Dios muy hermosa, muy linda, muy blanca, y por el peccado se buelue muy suzia, y muy negra. Y si quereys saber que cosa es el peccado, sabed que os haze esclauo del Diablo, enemigo de Dios, condenado a los tormetos eternos del ynfierno, que esq muere en peccado, va para siempre jamas condenado al fuego donde ardera sin fin, y aunque mas gritos de, con rabiosos dolores nunca acabara de penar lo que merece por el peccado que hizo cotra Dios. Maldito sea el peccado que tanto mal haze a los hombres.

Dezirme heys hijos. Padre la muerte del cuerpo bien la vemos y quan feo y suzio queda despues de muerto: pero no vemos como el peccado mata al alma, y la dexa tã fea y abominable, como dezis, ãtes hazemos cada dia muchos peccados, y cõ todo esso comemos y beuemos, y hablamos ni mas ni menos q antes. Pues como dezis qel peccado haze tâto mal, pues no lo vemos? tãpoco

veys hijos mios vuestras animas y no por esso dexays de creer, que teneys almas, pues como no veys vuestra alma, co los ojos del cuerpo, tampoco veys el peccado, que es enfermedad del alma, y con todo esso sabeys que peccays quando cometeys adulterio con la muger agena, y quando heris vuestro hermano y quando hurtays,

### [pag. 16]

porq alla dentro os dize vuestro coraçon, que hazeys mal, y luego de lo mal hecho os remuerde, y procurays encubrirlo, y que no lo sepan. Porque? porque es malo. Quien os dixo que era malo hurtar, y adulterar, y matar? Dizelo Dios en vuestro coraçon, y no podeys negar, que es malo. Pues esse Dios ha dicho, por su sagrada palabra, que el peccado le enoja mucho, y que tiene por enemigos a los que hazen peccados por que contra el mismo Dios, y contra su sancta ley, cometen grãde offensa. Si vuestro hijo, a quie vos engendrastes, y criastes, y le manteneys es rebelde y desobidiente, y os dize palabras feas, y toma un palo para daros con el, q direys deste mal hijo? que merece por su maldad?

Si el criado roba la hazienda de su señor, y dize mal del, que hara el señor, no se enojara? no le castigara como a malo? Dios es vuestro padre, que os crio y dio el ser que teneys, y os mantiene. Dios es vuestro señor, y vuestro Rey, en cuya casa estays (que toda la tierra es casa suya) pues no os parece que auiendo os el hecho tâto bie, y siedo tã gran Rey, y señor se enojara co razo, que vos le offendays y le desprecieys, y leoprateys su ley? Si q se enojara mucho, y co mucha razo. Por un pequeño, y suzio deleyte, opratas tu adultero, y tu borracho la ley de Dios. Por un pequeño enojo, maldizes a tu hermano, y le hieres. Por una pequeña ganacia hurtas y desprecias la ley de Dios. No se enojara Dios desto cotra ti? Mucho, y co mucha razo.

### [pag. 17]

Y el que dexa de adorar a Dios, y adora al Diablo e las huacas, y no quiere apreder la ley de Dios, ni obedece a los padres, sino en sus enfermedades y necessidades consulta los hechizeros y viejos, quanto os parece que terna enojado a Dios? Sabed que es terrible Dios, y que castiga brauissimamente los peccados. Por el peccado de soberuia echo a los Angeles, con Sathanas del cielo, y se hiziero fieros Demonios. Por el peccado de desobidecia desterro a

nuestros primeros padres, Adã, y Eua, del parayso de deleytes, y todos sus hijos, y descêdiêtes padecemos trabajos y miserias, y muerte. Por el peccado de luxuria y fornicació, hundio todo el mundo con el gran diluuio, y solo escaparon ocho personas.

Por el peccado contra natura nefando, con fuego del cielo abraso cinco ciudades, y a todos sus moradores, los boluio en ceniza. Que os dire, hermanos mios, de otros mill castigos crueles, hechos por el peccado? Mucho enoja a Dios el peccado, huyamos hermanos mios del peccado, y lloremos auer peccado, y busquemos remedio cotra el peccado, porque no perezcamos para siempre, y vamos al infierno por las culpas que hemos cometido, mas seamos saluos para siempre. Amen.



[Pag. 18]

# SERMON III.

EN QVE SE DECLAra, como el vnico Remedio de los hombres para librar se del peccado es le su Chi sto nue stro Señor; y se refieren en suma los mysterios de su humanidad, y se exhorta á poner todo nue stro coraçõ en nue stro Saluador.

Y asi dixe, hermanos, en el Jermon pallado, la fealdad del peccado, y el daño que nos haze, y Jobre todo, quanto enoja á Dios. Agora os quiero dezir el remedio que tenemos los hombres para librarnos del peccado. Sabed hermanos mios, que Dios nueltro Jeñor es muy piadolo, y milericordiolo,

para sus criaturas: Y aunque le enoja mucho el peccado, que los hombres cometen contra el, pero tābien le duele el grande mal en que caen los hombres, y le pesa de que sean condenados, y desse librallos de la pena eterna, y del mal del peccado. Y por que todo el mundo esta lleno de peccados, y todos los hombres segun nuestra flaqueza peccamos, y desde el primer peccado de nuestros primeros padres Adã, y Eva, quedamos todos condenados a muerte: por esso la immesa bodad de nuestro Dios ordeno un remedio poderoso y admirable para quitar todos los peccados de todos los hombres. y este es sesu Christo nuestro señor, al qual adoramos, y e el creemos, y en el esperamos, y del recebimos todo el bien.

[pag.19]

Este es el remedio de nuestras almas, que traxo medicina del cielo para sanar todas las enfermedades del alma. Este es el cordero de Dios, que quita los

peccados del mudo. Este es el que aplaca la yra de Dios, y haze a los hombres amigos de Dios. No ay otro nombre debajo del Cielo que nos pueda saluar, sino el de Iesu Christo nuestro Señor. A este Iesu Christo nos couiene conoscer, y amar, y seruir y obedescer si queremos ser saluos. Pues agora os dire, herm. mios muy amados, quien sea este Iesu Christo, y despues os dire como auemos de alcançar perdo de nuestros peccados por el. Sabed hijos mios, que Iesu Christo es hijo de Dios viuo y verdadero, el qual con el Padre eterno, y con el Spiritu sancto, es un mismo Dios,

y una misma substancia, y gloria: que assi lo confiessa la fé de los christianos, y lo dize la palabra de Dios que no puede errar. Es también Iesu Christo hombre verdadero como vosotros, y yo: Por que este hijo de Dios por remediar a los hombres, tuuo por bié hacerse hombre como ellos, y con su infinito poder vino del cielo, y en las entrañas de la virgen Maria, nuestra Señora por obra de Spiritu Sancto, se hizo hôbre, y fue concebido segun el Angel S. Grabriel lo anuncio a la virgen Maria, y despues nacio en Belem, quedando virgen su madre por el gran poder de Dios, y siendo niño fue adorado de los Pastores, y de los Reyes, y de los Angeles, y despues quando ya grande de treynta años, predicó en el mundo la palabra de Dios, y enseñó a los hôbres el camino del cielo.

## [pag.20]

y obro grandes maravillas sanando con sola su palabra los enfermos, y cotrechos, y ciegos, resuscitado los muertos, andando sobre el mar, declarando las cosas secretas, y por venir, y haziendo otras grandes maravillas con sola su palabra. Su vida era sancta, sin peccado: su conversacion muy amorosa, a todos hazia bien, y a los pobres y flacos amparaua, y mantenia. Y a todos los peccadores combidava con el perdon, y dava a los hombres sus entrañas, por que los amaua como a hijos, y rogava al Padre siempre, y llorava por ellos. Y así muchos peccadores, y pobres se yvan tras el, y lo recebia á todos con grande amor.

Mas otros hõbres malos, y Jobervios, y mentiroJos, que Je llamavã PhariJeos, teniedo grande embidia, y rabia contra el, Jin razon ninguna le perJiguieron, y procuraron darle la muerte, y todo lo Jufrio con grande manJedumbre por nueltro amor. Y para que tomaJemos exeplo en el. En esto gasto treynta y tres años; al cabo de los quales sie do su volu tad morir, por redimirnos del peccado, su

vědido, ětregado por un falso discipulo suyo llamado Judas, y puesto en manos de sus enemigos padecio cruelissimos tormétos, y afrentas grauissimas por nosotros. Fue açotado reciameté, coronado de crueles espinas su cabeça, escupido, y abofeteado por hôbres viles.

### [pag.21]

Leuātaronle muchos falsos testimonios, y llevando una cruz sobre sus hombros en compañia de ladrones fue llevado al monte calvario, y alli fue crucificado, y estuvo tres horas padesciendo grandes tormêtos, y muchas afrentas de sus enemigos, y allí en la cruz rogo al Padre Eterno, por aquellos que le hazian mal. y ofrecio la sangre que derramava, por todos nosotros peccadores. Despues de muerto fue sepultado, y acabo de tres dias (como el lo avia dicho a sus discipulos, y como los sactos Prophetas muchos años antes lo avian dicho) resuscito glorioso, en cuerpo immortal, e impasible, y aparecio a los suyos muchas vezes, y se estuuo con ellos quarenta dias enseñandoles las cosas del cielo;

y les mando que fuessen a predicar por todo el mudo, como auian de creer e lesu Christo los hombres, y que creyendo en el, doliedose de sus culpas, y rescibiendo el sancto Bautismo, y guardando la ley de Dios, serian saluos, y alcançarian la vida eterna. Y nuestro señor Jesu Christo, aviendo ordenado estas cosas, se subio a los cielos, y en lo mas alto dellos, esta assentado a la diestra del Padre eterno sobre todos los Angeles, como Señor universal que es de todo el mundo. Y desde alli, esta mirando a todos los hombres de la tierra, lo que hazen, y como viven, y á los que uvieren guardado su ley, les dara el dia del juyzio gloria para siempre, y á los malos, que no lo guardaron, tormetos sin fin en el infierno,

## [pag.22]

porq ha de venir a tomar cueta á los hobres e el postrero dia del juyzio final. Veys aqui hermanos mios, el mysterio de Jesu xpo, y quie es, q es verdadero Dios, y verdadero hobre, saluador de los hobres, y Señor del mudo. Veys aqui tambien lo que hizo por nuestro remedio, y lo que padescio con tanto amor por librarnos de nuestros peccados. Resta deziros, como hauemos de aprouecharnos de tan grande remedio, y gozar de tato bien, porque, sino hazemos lo q el nos

manda para esto, sera para nosotros mayor condenació (por nuestra culpa y maldad) la muerte preciosa y sangre de lesu Christo, pues le despreciamos no queriendo curar conella nuestras llagas, y peccados como lo manda.

Rogad a DIOS, hijos mios, que ponga en vuestros coraçones desse de oyr la palabra de Dios q os he de dezir, y q a mi me de gracia para enseñaros bien, que os va la saluació en ello, y venid para el sermon siguiente muy atentos, y agora platicad entre vosotros estas cosas que os he contado de Iesu Christo nuestro Señor. Y mirad en la Yglesia la ymagê del crucifixo, y hincadas las rodillas adoralda, y hablando con Iesu Christo vuestro Dios y Redemptor, q estuuo en la cruz, como aquella ymagen os representa, herid vuestro pecho, y con mucho dolor y lagrimas dezid. Señor mio Iesu Christo hijo de Dios vino, que te hiziste hobre, y moriste en la cruz por mi peccador;

### [pag.23]

perdona por tu sangre todos mis peccados, y hazme buen christiano, y que sea yo hijo obediente, y oyga a tu palabra, y la entienda y guarde. Salua Señor esta alma que tu criaste, y redemiste, y dame gracia que siempre te sirua, y despues de mi muerte, alcançe yo la vida bienaventurada del cielo. Amen.



[Pag. 23]

# **SERMON IIII**

EN QUE SE DECLARA lo que hemos de hazer para ser saluos, y lo primero como hemos de creer, y esperar e lesu Christo, y de la firmeza de la fe y de la confianza en nuestro Salvador

EN ESTE Sermon os dire, hermanos muy amados, que aueys de hazer para alcançar perdon de vuestras culpas, y saluaros, por Iesu Christo nuestro Señor y Redemptor. Quando Iesu Christo embio a predicar a sus Apostoles a todas las gentes del mundo, mandoles que predicassen penitêcia, y perdon de peccados, y para que se salvasen los hombres enseño que auian de hazer quatro cosas. La primera es recebir la fe de Iesu Christo creyendo enel.

[pag.24]

La Jegunda tener verdadero dolor de las culpas cometidas, y firme voluntad de no cometerlas mas. La tercera recebir los Jagrados Sacramentos, que el ordeno para remedio de los peccados. La quarta cumplir los Janctos mandamientos de Ju ley. Estas quatro coJas, hermanos mios, hemos detener en la memoria, y en el coraçon. Y destas os tengo de tratar enestos Jermones. Rogad a nuestro Jeñor que toque mi lengua, para hablar, y vuestros oydos para oyr su palabra. Lo primero pues, para Jaluaros, es necessario que creays en Iesu Christo nuestro Jeñor, porque no se perdonan a ningun hombre los peccados, ni le recibe Dios por hijo suyo, sino teniedo la fe, que los christianos tiene. Y assi debeys dar gracias a Dios, y estar muy alegres, porque os ha dado Dios quien os predique, y os declare la fé de Iesu Christo.

Y sabed, hermanos, que todos los que no son christianos se condenan, y todos los que adoran las guacas, o mõtes, o cerros, o el sol, y la luna, o qualquiera otra cosa, sino es a nuestro Dios, y criador, y nuestro padre, y hazedor, y señor de todas las cosas, el q es un mismo Dios conel Padre eterno, y con el Spiritu sancto: que son tres personas, y un solo Dios verdadero. Y esto aunque no lo entendays como es, debeys lo creer así firmemente, porque lo enseña la palabra de Dios, que no puede crrar. Y esta es la fé que han tendido, y siempre tienen todos los christianos. Esta fe enseño Dios por su boca. Esta fé predicaron los varones sanctos, y Prophetas, y Apostoles, alumbrados de Dios.

### [pag.25]

Por esta fe murieron muchos millares de Martyres, escogiendo antes perder esta vida presente, que no la fé. Y yo que os predico estoy aparejado a morir en el fuego con la gracia de Dios, antes que dexar esta fé, y todos los padres, y buenos christianos haran lo mismo con el ayuda de Dios. Con esta fé obraron los sanctos grandes marauillas, dando vista a los ciegos, y sanando los enfermos, y resuscitando a los muertos, y mandando al mar, al sol y a todas las criaturas, porq todas esta subjectas a esta palabra de Dios. Con esta misma fe, y palabra de Dios conuirtiero a todo el mundo, a Reyes, y a señores, y a sabios, y a poderoso, y todos se subjectaro a la palabra de Dios, y fé de lesu Christo,

y los que no reciben esta palabra de Dios, y fé de Iesu xposon desuenturados, y codenados a los tormentos eternos del infierno, y mucho mas los que despues de auer recebido esta fé y hechose christianos, tornan a los errores, y mentiras de sus antepassados, que les enseñan los viejos, y hechizeros ministros del Diablo, los quales os procuran apartar de la fé, y palabra de Dios, y os mandan adorar al Diablo, y no a Dios, en las guacas, y offrecer sacrificios al Diablo, mochandole, y que en vuestras necessidades, y enfermedades vays a los viejos hechizeros, y digays vuestros peccados, y offrezcays vuestras cosas, lo qual todo es metira y maldad, y ellos son unos pobres y desuenturados y tontos, y os engañan, porque les deys de comer, y os lleuan al infierno, donde ellos arderan para siempre jamas con el Diablo.

### [pag.26]

Guardaos de estos hechizeros, hijos mios, y no adoreys sino a solo Dios verdadero, q hizo los cielos y la tierra, y da los bienes de este mundo, a los que

el es seruido, y da los bienes del cielo para siempre a los que le siruen, y castiga con tormentos de fuego para siempre, a los malos, e infieles, que siruen al Diablo. Y para todas vuestras necessidades, y enfermedades acudid, hijos mios, a Iesuchristo que suestro padre, y vuestro Dios, y tened gran confiança en el, que pues murio en una cruz, y dio su sangre por vuestro remedio, ninguna cosa os negara que le pidays, y ayays menester, y si vosotros tuvies sedes la fé que deuiades con el, veriades como os ayuda, y fauorece, en vuestras necessidades, y enfermedades, pero mucho mas aueys de yr a Iesu Christo, y llamalle,

para el remedio de vuestras animas, y paraque vuestro peccados sean perdonados porque no ay otro remedio sino Iesu Christo nuestro señor, el qual por su preciosa sarenas de la mar, y mayores que los montes, y el quiere perdonar a los peccadores, y por ellos vino al mundo, y agora os llama, y os esta diziendo. Hijos, yo mori por vosotros en la cruz, y padeci muchos tormentos por vuestro bien, venid a mi los q estays cargados con vuestros peccados que yo os descargare, y os dare descanso. Tomad mi sangre, y offrecelda por sacrificio, y seran perdonadas vuestras culpas, aunque ayays sido muy malos, y enemigos de Dios.

### [pag.27]

Conuertios a mi, que yo os recibire, Mirad estas llagas que por vosotros se hizieron, mirad la sangre, que con tanto amor derrame, para que sea medicina de vuestras almas, con esta sangre se limpiaran vuestros coraçones de vuestros peccados, y vosotros sereys saluos, mucho me costastes hijos mios, mucho y mucho hize por vosotros, y pues tanto os amo dadme vuestro coraçon, que yo os dare descanso y vida perdurable. Estas palabras os dize Iesu Christo, y con mucho amor os combida, para perdonar vuestros peccados, y saluaros. Pues, hermanos mios muy amados, que respondeys a IESV CHRISTO? Yo en nobre de todos vosotros le respondo diziedo.

Señor nuestro Iesu xão, que eres nuestro Padre, y nuestro Dios, y nos hazes todo bie, a ti pedimos perdon de nuestras culpas, y nos pesa de auer sido malos, y te suplicamos ayas piedad de nosotros miserables, y por tu muerte, y sangre preciosa nos hagas saluos. A ti adoramos como a nuestro verdadero Dios, en ti

creemos; como maestro celestial, en ti esperamos como nuestro Redemptor, y Saluador, y de aqui adelante no hemos de adorar al Diablo, ni sus guacas, ni creer lo que nos dizen los hechizeros mentirosos, sino oyr tu palabra, y guardalla, para que seamos hijos tuyos, y gozemos de los bienes q nos tienes aparejados e la gloria perdurable. Amé.



[pag. 28]

# SERMON V.

SERMON V. EN QVE SE ENSEÑA que cosa es Dios, y que no ay mas de vn Dios, y esse DIOS, es Padre, y Hijo, y Spiritu Sancto.

Dixeos, hermanos muy amados, de IeJu ChriJto nuestro Saluador, q̃ es verdadero hijo de Dios: agora os quiero dezir quien es Dios. EJtad atentos y rogad de coraçõ al miJmo Dios, y que a mi me de palabras Juyas con que os hable, y a vojotros os de entendimiēto, con que percibays Ju palabra. Porque ningun hombre puede aprender la verdadera doctrina de Dios, Ji el miJmo Dios no te enJeña.

Y todo lo q̃ os dire agora, el mi∫mo Dios daba en∫eñado, y a∫si no puede auer engaño, ni mentira en ello. Mirad hijos mios, e∫os cielos tan grandes, y tan hermo∫os, e∫∫e ∫ol tan re∫plandeciente, e∫∫a luna tan clara, e∫∫as e∫trellas tan alegres, y tan concertadas, mirad la mar tan immen∫a, los rios que van corriendo pre∫uro∫os a ella, mirad la tierra y ∫us campos, y montes tan altos, las arboledas y fuentes, la muchedumbre de aues en el ayre, de ganados en los prados, de peces en la aguas. El que es ∫eñor de todo e∫∫o, y lo gouierna y manda, e∫∫e es Dios, el que hizo todo e∫∫o, y lo con∫erua con ∫ola ∫u palabra, e∫∫e es vue∫tro Dios, el que embia los tiempos de lluuia y multiplica vue∫tros ganados, y acrecienta vue∫tras ∫ementeras,

[pag. 29]

y os da el mayz, y el trigo, y las papas, y todo quato ay en la tierra, para que comays y vistays y os alegreys, esse es Dios. El q os da la salud, y los hijos, y el

buẽ contento y el buẽ coraçon, cse cs Dios. El que atruena en las nubes y echa relampagos y rayos para espantar a los hombres, y hazer que le temã, ese es Dios. El que os embia alguna vezes hambres, y enfermedades, y muertes, y temblores de tierra, para castigo de vuestros peccados, porque os enmendeys dellos, ese es Dios. El que en el cielo, y en la tierra, y en todo lugar manda, y no ay quien pueda resistir su poder, ese es Dios. Porque todas las cosa no tienen mas de un solo Dios, que es supremo señor de todos.

No penseys hijos mios, qun Dios es el quanda en el cielo, y otro en la tierra, y uno da el mayz, y otro el ganado, y otro da el trigo, y uno embia los truenos, y lluuias, y otro da la salud, ni es uno el Dios de lo viracochas, y otro de los Indios. Esto dixero vuestros antepassados; porq sabian poco, y eran como niños en el saber de Dios. De lo qual os aueys de reyr, y hazer burla porque no hay muchos dioses, ni muchos señores, sino uno solo, que lo mada todo. No veys que entre los hombres, quando ay muchos señores ay guerra, y discordia, y no van bien las cosas, antes se pierde todo porque cada uno quiere subjectar al otro.

[pag. 30]

pues si uviesse muchos dioses, uno e el cielo, y otro en la tierra, claro esta que no avria paz, ni concierto, entre el cielo y la tierra, sinoque el uno pelearia con el otro, y todo se húdiria, y acabaria presto. Vn solo Dios ay, y no mas. Asi lo dixo el mesmo Dios, a su ucblo de Israel, Oyente pueblo mio, el Señor Dios tuyo, no es mas de un solo Dios. Este Dios, hijos mios, ninguno de vosotros le ha visto por sus ojos, por q no es de carne ni de huesso, ni tiene cuerpo, mas es spiritu. Como vuestra anima, q esta en vuestro cuerpo, es spiritu que rige al cuerpo, y esta en todo el cuerpo, en la cabeça, y en las manos, y en los pies, y en qualquier parte de tu cuerpo que te piquen, lo siente tu anima, porque alli pues asi has de ente der hobre, que tu Dios esta e cielos, tierra, y mar, y en todas partes presente,

y no es sol, ni estrellas, ni mar, ni fuego, ni tierra, sino el que hizo, y gouierna e todo esso. Dios es grande, y no haz de pensar, de Dios, como de lo que ves, por que tiene ser sobre todo lo que ves, Dios es un ser sobre todo ser, Dios no tuuo principio, ni terna fin, siempre es, y siepre sera, no tiene necessidad de nada, en si mismo tiene el bien, y el cotento, y alegria. Es eterno, immenso,

incomprehensible, infinito, y lleno de gloria. Sabe quanto ay, y quanto puede auer, de los pensamientos occultos del coraçon y hasta las arenitas de la mar tiene contadas, puede hazer todo quanto quiere, con sola su palabra, y puede deshazer quanto ay en un punto.

# [pag. 31]

Y los cielos y la tierra son como una gota de agua, o como un grano delate su gradeza. O hermanos que gran cosa es DIOS, alçad vuestro coraçõ, y pensad que no ay cosa ta grade, ni se puede pensar, ni imaginar como vuestro Dios, Dios no se muda, ni tiene tristeza, ni se cansa de gouernar todo el mundo, es muy lindo, y muy hermoso, y los que le ven en el cielo nunca se harta de mirarle, es muy bueno, y piadoso, y amador de los hombres, a todas sus criaturas haze bien, y los provee, y sobre todas, quiere bien al hombre, porque en el puso su imagen, y semejança. Bienauenturado es el que conoce a Dios, y le sirue, y le adora.

Mas ay de∫v ēturados hōbres, ciegos, q̃ a las piedras y a los rios, y a otras co∫as baxas hazē la hōrra q̃ ∫e debe a Dios. Como no te auerguēças hōbre, de adorar por Dios lo q̃ es menos q̃ tu? Como no lloras de auer de∫hōrado a tu Dios, qtādo de la reuerēcia deuida, y dādola a las criaturas, a las guacas, y a la mētira? O Señor, perdona nue∫tra ignorācia, que agora q̃ te conocemos, no haremos jamas tal maldad. A∫si q̃ hermanos mios, nue∫tro Dios, es todo el biē, y todo el ∫er, y toda la verdad, que puede ∫er, y a∫si no hay mas de un Dios en cielos, y tierra, en E∫paña, y en el Piru, y en todas partes, y en todos tiempos,

# [pag. 32]

y quie adora mas de un Dios, es ydolatra maldito, y sera condenado al infierno. No lo creeys, y cofesays asi? Si duda alguna todos lo dezis asi. Mas guardad un poco y sabreys otra verdad de gran mysterio, y oyreys la gran gloria de nuestro Dios. Confessamos los christianos, que este Dios es uno, y juntamente es tres. Es un Dios, un señor, un poder, un ser, y no tres Dioses, ni tres señores, y juntamente es Padre, y Hijo, y spiritu santo, q son tres personas. Como son tres personas? Porque el Padre no es el Hijo, ni el Spū sancto, y el Hijo no es el Padre, ni el spiritu sancto. Y spiritu sancto no es el Padre, ni el Hijo. Veys ay como son tres personas differetes, que cada una dellas no es la otra:

Mas todos estas tres personas, Padre, y Hijo, y Spiritu sancto, no tiené mas de un ser, un poder, un que, un gier, un bibir, y asi no son mas de un solo Dios. Dezirme heys, Padre, como puede ser esso digoos que hasta que veamos en el cielo, no podemos entender como es, porque las cossas de Dios, si fuessen tales que la pudiessen coprehender, los hobres, no seria Dios. Muchas cosas tiene el Rey de España que no las puede enteder, como son el Indio que la aca, pero cree a los Españoles que las cueta porque las ha visto. Pues asi hermanos, los hobres no hemos visto a Dios, ni podemos enteder su gradeza como es: pero creemos los xonos firmemete, este mysterio de la sanctissima Trinidad, porque le su xonos que en esta sanctissima Trinidad,

### [pag. 33]

ay tres personas distinctas, que se llamã Padre, y Hijo, y Spiritu sancto. Creemos y confessamos que cada una de estas personas es Dios. Creemos, y confessamos q son yguales entre si, por que no ay mayor, ni menor, ni primero, ni postrero, sino todas tres personas son eternamente. Creemos y côfessamos q siendo tres personas distinctas, de suerte que cada una no es la otra, pero no son tres Dioses, ni tres señores, ni tres poderes, sino un solo Dios y señor, al qual adora los Angeles, en el cielo, y obedecen las criaturas en la tierra, y tiemblan los Demonios en el infierno. Esta fé predicaron los Apostoles. Por esta murieron los Martyres. Esta enseñaron todos los doctores de la Yglesia. En esta fé, y côfession, nos baptizamos, y hezimos christianos,

Este mysterio protestamos todas las vezes que nos sanctiguamos, diziedo. En el nombre del Padre, y del Hijo, y del Spiritu sancto. En esta fé viuimos, y por ella, si es menester morir, moriremos de buena gana. O tu señor Dios nuestro, q eres Trinidad gloriosa, Padre, y Hijo, y Spiritu sancto, bendito y glorificado seas por siempre, toda criatura te alabe, toda carne te adore, por tu magestad. Alumbra, Dios nuestro estos entendimientos nuestros tan ciegos, leuanta estos pensamientos tan bajos, para que de ti sintamos dignamente, y te honremos, y adoremos con todas nuestras fuerças: y despues de esta miserable vida, te veamos con lumbre de gloria, y gozemos eternamente sin fin. Amen.



[pag. 34]

# SERMON VI.

SERMON VI. EN QVE JE ENJEña como Dios crio a los Angeles, y como ay Angeles buenos, que nos ayudan, y malos, que nos engaña, y como los cielos Jon criatura de Dios, y no han de Jer adorados por DIOS.

Ya os he dicho (hermanos muy amados) como para ser saluos, lo primero q aueys de hazer, es tener fé, y creer en Iesu Christo, no adorando otra cosa alguna. mas de un solo Dios, verdadero, q es Padre, y Hijo, y Spiritu sancto, tres personas, y un solo Dios. Sabed agora que este Dios, por que es bueno sin menor necessidad de nadie, quiso dar ser a todas las otras cosas, que son.

Y ansi con su immenso poder, con sola su palabra, crio al principio del mundo, todas las cosas de nada, y hizo los cielos, y la tierra, y todo quanto ay menester y crio co su gran poder, innumerables exercitos de spiritus que no son de carne, y huesso como nosotros, sino muy subtiles, y muy ligeros, muy hermosos, y muy valerosos, que llamamos Angeles. Destos algunos fueron rebeldes, y soberuios al principio, y se alçaron contra Dios. Otros fueron buenos, y leales, y permanecieron en la obediencia de Dios, y fueron de su parte como S. Miguel cotra los malos. Y por esso Dios que es justo, a los buenos Angeles les dio corona de gloria para siempre, y les dio la bienauenturança, que es el mismo Dios,

[pag. 35]

Mas a los rebeldes, y malos, luego los arrojo de los cielos, y los codenno como a traydores la pena eterna. Por lo qual, ellos como malos, y Joberuios, quedaron

muy enojados, y hinchados contra Dios, y tienen su coraçõ lleno de rabia, y de embidia cõtra Dios, y contra los que son del vando de Dios. Estos son los que llamamos Diablos, y Demonios, y çupay, que como son malos, y enemigos de Dios; aborrecen a los hombres q son ymagen, y hechura de Dios, y tienen gran embidia, por que los hombres van al cielo a gozar los bienes, que ellos perdieron: y por esso engañan a los hombres y les persuaden que no adoren a Dios, ni crean en lesu Christo,

mas que adoren las guacas, donde ellos estan, y quiere ser adorados de los hombres. Estos malos Demonios son los que hablan a los hechizeros, estos son los que persuade adulterios, y homicidios y hurtos, y todos los peccados, porque con ellos se condenen los hombres; y no siruan a Dios, ni gozen del porque le quieren mal de coraçon y les pesa mucho del bien de los hombres. Mas si vosotros creeys en lesu Christo, y le llamays, no podran hazeros mal estos falsos enemigos vuestros, porque huyen de la señal de la Cruz, y en nombrando a lesu Christo, luego tiemblan. Y por esso los christianos se santiguan, y se persignan, haziendo la señal de la sancta Cruz,

[pag. 36]

Y assi lo hazed vosotros, hermanos muy amados, muchas vezes, quando os leuantays, y quando os acostays, y quando salis de casa, y quando entrays en la Yglesia, y quando teneys algun trabajo, o enfermedad, o tentacion del enemigo. Y sabed que como estos Demonios os persiguen y quieren mal: ansi los Angeles buenos, que estan en el cielo muy gloriosos, y resplandecientes, os quieren bien, y son vuestros amigos y valedores: y ruegan a Dios juntamente con los Sanctos por vosotros: y os traen buenos pensamientos al coraçon: y os libran de muchos peligros, y males, y se alegran de vuestro bien, y dessean que seays buenos christianos, y vays a gozar de aquel Reyno del cielo, que ellos gozan.

Cada uno de vosotros, en nasciendo de su madre, tiene un Angel bueno destos, que le manda Dios, que os guarde, y ayude: y siempre os haze bien, y os defiende de mal. Por esso encomendaos a el cada dia por la mañana, diziendo. ANGEL sancto, a quien mãdo DIOS que me guardasses, mira por mi, para que en este dia no cayga en peccado, ni en mal alguno. Veys aqui pues como el CRIADOR hizo los cielos, y en ellos puso los ANGELES criados suyos, y

compañeros de los hombres sanctos. El mismo DIOS hizo el sol, y la luna, y las estrellas, para alumbrar, y sustentar a los hombres.

### [pag. 37]

No penseys que el sol, es Dios, que no es sino hechura de Dios, y el hombre, aun que es tan pequeño, es mejor que el sol, porque tiene en si la ymagen de Dios, y habla, y siente, y puede ver a Dios: y el sol, ni habla, ni siente, ni puede ver a Dios. De aqui vereys la locura grande, de vuestros antepassados, que adorauan al sol, y hablauã con el, y el sol ni les respondia, ni oya, ni curaua de sus palabras, ni sacrificios, porque no siente, ni la luna, ni el luzero, ni las cabrillas, ni estotras estrellas, mucho menos, el trueno, y los cerros, y montes, y rios, y fuentes, y tierra, que son criaturas, que no hablan, ni oyen, ni sienten,

mas hazen lo que Dios les mãda: para seruicio y prouecho del hombre, que mora en la tierra, y ha de yr al cielo, a gozar de Dios, dõde terna todas essas cosas debaxo de sus pies. O locos, y sin juyzio, los que adoran estas cosas, y hablā de ellas. Tontos, vosotros, no veys que no responden, ni hazen nada, ni se curan de vuestras palabras, ni sacrificios, mas que las piedras de la calle? Pues de aqui adelante hijos mios no os engañe el Diablo, ni sus ministros los hechizeros para que hagays tan gran maldad, y offensa de Dios, antes le dad muchas gracias,

#### [pag. 38]

por que os alumbra, y saco de una gran ceguedad, y adorando a el de todo vuestro coraçon, que hazedor vuestro, y de todas las cosas, dezilde muy de veras. Señor tu nos heziste, y diste conocimiento por IESV CHRISTO tu hijo, para que dexando de adorar las piedras, y las cosas vanas, te adoremos a ti, verdadero DIOS CRIADOR de todo. Ten por bien de librarnos de los engaños de Sathanas nuestro enemigo, y perdona nuestros yerros passados, como padre piadoso. Ya conocemos, y sabemos de cierto, que ninguna cosa de quantas ay es Dios, sino tu: y a ti adoran, y siruen todos los exercitos innumerables de los Angeles: y estan prestos a obedescer a tu mandado: y de tu poder, tiemblan los Demonios nuestros enemigos, y a tu voluntad siruen todas las criaturas del cielo, y de la tierra. Tu eres el DIOS de los christianos, y no ay otro DIOS sino tu. A ti sea gloria, y honra, y reuerencia, que eres un DIOS PADRE, y Hijo, y Spiritu sancto, que, y reynas para siempre jamas. AMEN.



[pag.39]

# SERMON VII.

COMO CRIO DIOS LA tierra, y a los primeros hombres, y de su desobediencia, y daño que vino al mundo por ella, del remedio que nos proueyo, que fue venir el hijo de Dios al mundo.

El omnipotente DIOS, que os dixe auia criado los cielos, y en ellos innumerables Angeles: elle milmo con lola lu palabra crio la redondez de la tierra, y el mar, y todos los peces, y aues, y beltias, y ganados del campo, y lo lultenta y rige todo, de modo que un paxaro no cae, ni muere, lin lu voluntad,

Y todas estas cosas crio para el hombre al qual tiene por hijo y le ama, y le quiere dar su reyno del cielo. Aueys pues de saber que auiendo Dios criado al principio todas las demas cosas, al cabo crio a un hobre, que se llamo Adam, formando su cuerpo del barro de la tierra, y con su soplo crio el anima que infundio en el cuerpo: la qual hizo a su ymagen y semejança, porque no muere, ni se acaba, como el anima de las bestias, y tiene uso de razon, y de voluntad libre, y por esso, es semejante a Dios. A este primer hobre llamado Adam, despues de auerle criado, le puso Dios en el parayso de deleytes, donde auia gran abundancia de bienes, y de regalos;

[pag.40]

dode no auia efermedad, ni habre, ni pobreza, ni casancio, ni vejez, ni muerte: y diole el mado, y señorio de todo. Y diole por copanera a su muger Eua: la ql

formó de una costilla, sacada del costado del hobre. Y estos fuero los primeros padres del linaje humano, de q e desciede todas las generaciones q ay enel universo mûdo. Estado pues muy contentos en el Parayso estos primeros dos, desseando Dios, que con seruirle, mereciessen yr al cielo, adode el esta, madoles una cosa muy facil y muy justa, que no comiessen de un arbol que auía en el Parayso, por que moririan: y que de todos los demas (que eran muchos y muy lindos) comiessen a su voluntad.

y si guardaran este mandamiento de Dios, no supieran de males, ni de trabajos, ni murieran. Sabiendo esto el Demonio, enemigo de Dios, y teniendo embidia al hombre, busco como engañarlos, y destruyrlos. Y tomando figura de sierpe, hablo con nuestra madre Eua, diziendole, que si comia la fruta de aquel arbol, que Dios le mandara, que no comiesse, seria luego como Dios, y sabria de todo, y que por esso Dios se lo auía prohibido, porque no fuessen como el. Mirad la mentira, y malicia del Diablo, como es padre de todas las mentiras, y como siempre busca como echar, a perder al hombre. Nuestra madre creyo (que no deuiera) ala sierpe, y tomo, y comio la fruta,

### [pag.41]

y dio della a su marido Adam, el qual por no enojar a su muger, tambien comio della, contra el mandamiento del altísimo Dios. Que os parece, hermanos mios muy amados, deste tã mal hecho de nuestros primeros padres? De ay nos vino todo el mal y daño, y trabajos que padescemos sus hijos, porque enojandos mucho Dios (como era razon por tan gran traycion y deslealtad, y sintiendo la injuria que le auian hecho en obedescer al Diablo su enemigo, y no a el, que tantos bienes le auia hecho, vino cotra ellos, y como a traydores echolos del Parayso, y dioles trabajos, y habre, y pobreza, y enfermedad, y mucrte. Y sobre todo despojolos de su graçia, y bienes hermosissimos del alma,

y mando q̃ todo su linaje fuesse tenido por traydor y condenado a muerte. Veys aqui en que paro el peccado, y desobediencia de los primeros hombres Adam, y Eua: y como todos nascemos en ira de Dios por aquel peccado. Mas, o Señor, mira que eres piadoso: mira que el hombre es hechura tuya: como permitiras, que se pierda la obra que tu heziste a tu ymagen, y semejança? Hermanos mios muy amados, viendo Dios al hombre, ya desterrado, y lleno de trabajos, y miserias: y al Demonio muy contento de nuestros males, y muy victorioso, por

que auia preualescido cotra el mandamiento de DIOS, dixo nuestro Dios entre si. Ara bien, que aunque el hombre aya peccado, y no merezca perdon,

### [pag.42]

pero por mi hora, y porq soy piadoso, yo le quiero librar, y boluelle los bienes que tenia, y muchos mas: y para esto embiare al mundo, a mi unico Hijo Dios verdadero como yo, y hazerse ha hombre como Adan, y sera muy obediente a mi voluntad, y padecera muchos trabajos, y muerte por los hores: y con esto el hombre quedara remediado, y el Demonio sera confundido, y vencido, y yo seré honrado, y saldre con victoria. Esto dixo Dios. Por que los hombres andauan tristes y affligidos, compadeciendose dellos embioles con sus Angeles este recaudo, y auiso,

para que tuuiessen esperaça, y consuelo, y pusiessen su coraçon enel hijo de Dios, que auia de venir al mundo para su remedio. Esto supieron nuestros primeros padres y assi se boluieron a Dios, haziendo penitencia de su peccado, y pidiendo ser perdonados, por aquel que auia de venir a saluar el mundo. Y desde entonces siempre uuo en el mundo hombres justos, y sanctos, y amigos de Dios, que esperauan esta promessa de Dios. Y au que huuo muchos peccadores, pero no se olvido Dios de lo prometido. Passaron pues un siglo, y otro, y muchos siglos.

# [pag.43]

Fue NOE, en cuyo tiempo vino el diluuio, que anego todo el mundo por los grandes peccados, y solo NOE, y sus hijos, y mugeres se saluaron en el arca Fue ABRAHAM varon sancto, que offresció a su hijo y si DIOS no le estoruara le sacrificara en honra de DIOS, a quien DIOS prometio que vernia de si linaje. Fuero ISAAC, y IACOB, de dode tomo DIOS el pueblo de ISRAEL que le seruia y era suyo, y no adoraua Idolos como las otras naciones del mundo Por que aueys de saber, que escogio Dios un pueblo donde fuesse conoscido: y a este pueblo de Israel manifesto sus secretos. En este pueblo fueron muchos sus sus sus successos. Fue Moysen varo sancto, a quien Dios dio la ley por un Angel Fue DAVID Rey, y Propheta, de cuyo linaje vino CHRISTO. Fuero otros muchos sanctos y justos padres, y prophetas, los quales todos anunciauan al

pueblo, como auia de venir el Redemptor a librarlos. Y todos estos justos morian con esta esperança, y yuan a un lugar como carçel, hasta que los viniesse a sacar el hijo de Dios, y les abriesse el cielo, que por el peccado de los primeros hombres estaua cerrado.

### [pag.44]

Finalmente auiendo passado cinco mill años, desde que el mundo se crio, vino del cielo a la tierra el hijo de Dios para saluar a los hombres, haziendose hombre en las entrañas de una donzella purissima llamada María en Nazareth pueblo de Israel, la qual concibio sin varon, y parió sin dolor, y corrupcion. Este Iesu Christo, hijo de Dios hecho hombre como nosotros sin peccado, que murió, y derramó su sangre en la cruz, y resuscito al tercero dia de domingo, y subio a los cielos, como os dixe en otro sermon. Demanera que el que es nuestro Criador, haziêdonos con su palabra de nada,

esse es nuestro Saluador, y redemptor, librandonos de aquel peccado, y maldicion de nuestros padres, y de todos nuestros peccados, y dandonos su gracia, y fauor para que seamos saluos: Creeys en este IESV CRISTO hijos mios? Mirad que este es todo vuestro bien, y vuestro padre, y señor: a el adorad, y seruid, y alabad para siempre jamas. AMEN.



[Pag.45]

# SERMON VIII.

COMO FVNDO IESV Christo la sancta Yglesia, y de su principio y discurso: y como siempre dura el poder de los ministros de Iesu Christo, cuya cabeça es el Papa.

QVANDO NVEJTRO SEÑOR IESV CHRISTO, hijo de Dios verdadero andaua aca en este mundo predicando, y enseñando la palabra de Dios, y el camino del cielo, muchos hobres de aquella tierra, qse llamaua ludea, viendo las marauillas q hazia, sanado con sola su palabra enfermos, y alubrando ciegos, y resucitando muertos: y viendo tambien su viuir tan sancto, y quan amoroso Señor era, determinaron de seguirle, y andar con el, dexando sus casas, y haziendas, y parientes, y amigos por aprender su doctrina celestial.

Destos sus discipulos escogio Iesu Christo nuestro señor doze principales que se llamaron Apostoles, y por cabeça y superior dellos, y de todos los christianos, a uno dellos, que se llamo sant PEDRO, a qual dio las llaues del cielo. Y despues de auerles enseñado tres años que predico, su entregado: y padescio muerte muy cruel (por todos los hombres) en la cruz: y auiedo resuscitado al tercero dia glorioso, se les aparecio muchas vezes por espacio de quarenta dias. Y dioles su poder y virtud para predicar en todo el mundo su palabra, y para regir a todos los hombres que se hazen christianos, y quieren ser saluos, para perdonalles todos sus peccados, y para vecer, y destruyr a todos los Demonios, y para ser principes de todo el mundo.

### [pag.46]

Estos Apostoles despues de subidos a los cielos, con otros muchos discipulos, recibieron el Spiritu sancto en Hierusalem, que vino sobre ellos del cielo, en figura de un fuego muy poderoso, y muy amoroso y desde alli, se partieron a predicar la palabra de Dios por el mundo uniuerso, y con su vida sancta, y obras marauillosas, siendo ellos pobres, y despreciados conuirtieron a la ley de Dios a muchos sabios y Reyes y grandes hombres. Fueron muy perseguidos de los malos, y dieron su vida por lesu Christo, y por guardar su palabra. Y este fue el principio que tuuo la sancta Yglesia: que es la congregacion de los christianos. Querianse mucho los christianos,

No apetecian honras ni deleytes, ni riquezas desta vida. Todo su desse era q se saluassen los hombres, y conosciessen, y adorassen a lesu Christo nuestro Dios y señor. Tras destos Apostoles y discipulos de Iesu Christo, uuo en la Yglesia sancta (hermanos muy amados) muchos sanctos martyres, como sant Esteuan, sant Laurecioy sant Vicente, que se dexaron apedrear, y quemar, y hazer pedaços por no negar a Iesu Christo, y destos vuo millares de millares. Y vuo otros q se fueron a los desiertos a hazer penitencia, y vida spera por amor de Dios como sant Antonio. Otros que a ymitacion de los Apostoles dexaron sus haziendas y casas, y viuieron en compañía con orden, y vida sancta, como sant Francisco, y sancto Domingo.

## [pag.47]

Y vosotros que siendo padres, y mayores del pueblo con vida, y doctrina enseñaron la ley de Dios, como sant AVGVSTIN, y sant MARTIN, y sant AMBROSIO. Vuo muchas mugeres que no quisieron conocer varo y dieron su vida por Iesu Christo, como sancta Catherina, y sancta Ynes. Y agora todos estos sanctos, que son innumerables, estã en cielo gozando de ver a Dios, y ruegan por nosotros, y son nuestros abogados Y por esso los honramos, y llamamos, y tomamos sus nombres, y tenemos sus ymagenes en la Yglesia, para que nos recuerde estos nuestros padres, y maestros: y por esso honramos sus imagenes,

no por lo que ellos son en si, que son palo, o metal, o pintura, sino por lo q representan, que esta en el ciclo. Agora (hermanos mios) tambien ay hombres

buenos, y sanctos, especial alla en el otro mundo, de donde venimos nosotros los viracochas: que aun que no somos tales como ellos, ni como fueron nuestros passados: pero tenemos la misma doctrina de Iesu Christo, y el mismo poder que ellos, y siempre dura, y durara hasta la fin en el sancta Yglesia: y ya todo el mundo conoce, y sigue esta doctrina de Dios. Porque aunque murieron los Apostoles, en su lugar puso Dios a los Obispos, que son Padres, y mayorales de todos nosotros, y ellos hazen padres de missa, y otras cosas muy altas.

### [pag.48]

Y en lugar de sant PEDRO que fue principe de los Apostoles, subcede el Papa, que es el Padre sancto de Roma, que es Padre de todos los christianos, a quien todos hemos de obedescer, como a Vicario de Iesu Christo: por que tiene las llaues del cielo. Y los q se apartan de la doctrina que este Padre sancto enseña, y no le obedescen, esso son los que llamamos Herejes, traydores, que se llaman christianos, y no lo son, sino enemigos de Iesu Christo, y engañadores. Destos Herejes, ha auido muchos en el mundo: y oy dia muy muchos. Si vinieren estos, y dixeren que os enseñara el camino de Dios, y la ley de Iesu Christo, preguntad si obedescen al Padre sancto de Roma.

y si dixeren que no: luego conocereys en esto que son traydores, y falsos xpanos, y q os viene a engañar. Este Padre sancto os quiere mucho, y os tiene por hijos. Este nos mãdo, que os viniessemos a enseñaros, de pte de Dios, lo q aueys de creer, y hazer pa ser saluos. Y aun que nosotros no somos tales, como nuestros antepassados: pero dela misma manera sereys saluos si nos oys, y obedeceys. Y mirad hijos mios q el poder q Dios nos dio a los padres, y Sacerdotes, no nos lo dio por nuestros merecimientos, ni por nuestra bondad: sino por su gran virtud y poder: y para que se saluen los que nos oyeren, y obedecieren. Y assi aun que veays algunos Padres,

# [pag.49]

que no son buenos, o que se enojan, y que son deshonestos, y que juntan plata, no penseys por esso q no vale nada la missa que dizen, y el baptismo que dan, y la confession que hazeys conellos: que si vale, y tanto como la de los otros buenos, por virtud de lesu Christo, que assi lo mando. Mas ellos, y todos los malos christianos que veys que son muchos, que os hazen mal, y dan mal

SERMONES

exemplo, todos seran castigados con la yra de Dios, en fuego eterno. Por que agora, mientras dura esta vida miserable permite Dios que anden en su Yglesia embueltos malos con buenos, como el grano con la paja en la era: por que Dios no haze fuerça a nadie para que sea bueno, mas dexalo a la voluntad de cada uno que es buen Dios. Mas al fin apartara los malos christianos de los buenos, y darles ha mayor castigo, que si fueran infieles, y nunca le conocieran. Porque ay dia de juyzio, que verna a la fin del mundo, quando lesu Christo verna a juzgar a todos los hombres: y dara premio de gloria a los buenos, y pena de ynfierno a los malos: y mucho mas seran atormentados los malos christianos que conocieron a Dios, y no le quisieron seruir sino offenderle. Ay de los tales que alli pareceran, donde no se scondera peccado ninguno, y no ternan remedio para siempre jamas. Mas vosotros (hijos mios) dad muchas gracias a Dios,

[pag.50]

porque a vosotros os miro con ojos piadosos, y os llamo a su sancta Yglesia para ser hijos suyos, dexado a vuestros atepassados en sus vicios, y peccados, y ceguedad. A vosotros os alubro de todos estos mysterios, y maravillas que os he cotado. Estad firmes en todo esto, que es palabra de Dios que no puede faltar, y sereys saluos para siempre jamas. AMEN.



[pag. 50]

SERMON IX.

SERMON IX. QVE NO BASTA SOla la fe para saluarse, y que es menester que el que ha peccado haga penitencia: y exhortase al arrepentimiento de los peccados.

TODAS las cosas (hermanos muy amados) que nos enseña Dios por la sagrada Scriptura, y por la enseñança de la sancta Yglesia, las hemos de tener firmemète, por que son tan ciertas, y aun mas que ser agora de dia. Porque las dize Dios que no puede mentir, ni engañar: y assi qualquier hombre que quiere saluar su anima ha de creer la palabra de Dios que os he enseñado: como es un solo Dios hazedor de todo: y qeste es Padre, y Hijo, y Spiritu sancto tres personas y un solo Dios.

[pag. 51]

y que lesu Christo hijo de Dios verdadero se hizo hombre por nosotros, y padescio por nos redimir del peccado, y que por solo este señor tenemos remedio y en este creé y esperan los christianos: y que ninguno se puede saluar sino fuere christiano, y creyere en lesu Christo. Bien os acordays que os he dicho todo esto mas largamente. Agora hijos sabed, que no basta que tengays esta fé, y creays lo que os he dicho de parte de Dios: mas es menester lo segundo, q aborrescays el peccado, y os conuirtays a Dios con todo vuestro coraçon. Ya os dixe como el peccado era ponçoña y muerte del alma y como enojaua mucho a Dios y que el que quiere al peccado es enemigo de Dios y esta condenado de muerte para siempre.

Preguntareys me, que es peccado padre y como sabre yo si estoy en peccado? Yo os lo dire en pocas palabras. El que haze aquello que es contra ley de Dios, es es obra peccado: el que adora la guacas: el que da credito a los hechizeros: el que intere o mata a su proximo: el que anda con mugeres fuera de la suya: el que toma lo ageno, o haze daño: el que trata mal las palabras de otros (y en una palabra) el que haze a otro el mal que no quiere para si. Esta es la ley de Dios sancta y justa, que lo que quieres que no aya peccado una y muchas vezes? Y cada dia peccamos, y el Demonio nos engaña;

## [pag. 52]

y esta mala carne nuestra nos incita a mal, y assi; tenemos enojado a Dios y nos esta esperando la muerte y el infierno para tragarnos como ha tragado a muchos que estan penando y penaran para siempre jamas. Ay de aquel que hallare la muerte en peccado, y ay de nosotros si estamos en peccado que no sabemos si verna la muerte de repente. Pues que medio padre (me direys) pasalir de peccado? Plazeme hijos mios. El remedio es arrepentiros, recebir los sacramentos que Christo ordeno. Los hechizeros no os engañen,

que las guacas, ni el sol, ni el trueno no perdonan peccados, ni los rios lleuan los peccados, ni los ychuris y confessores libran de culpa, ni por offrecer cuyes, o coca, o carneros, o mayz, o otras cosas se perdona el peccado que todo esso mentira y engaño del Diablo, y embustes de los hechizeros que comen y beuen. Y por comer y beuer dizen que offrescays esso a las guacas. El verdadero remedio es bolueros con el coraçõa a aquel gran Dios del cielo y de la tierra hazedor vuestro. Y llamarle pidiendole perdon por IESV CHRISTO su unico hijo. Ha os de pesar hijos mios mucho del mal que aueys hecho y dezir de todo coraçon, Peque, mal hize; gran castigo merezco que enoje a mi Dios quebrantando su ley.

### [pag. 53]

Y tambien aueys de determinaros de no hazer adelante e∬e peccado ni otro alguno contra Dios diziendo. De aqui adelante yo me emmendare y no hare tal co∫a, y ∫ere bueno, y ∫eruire a Dios. Y demas de∫to aueys de recebir el Sacramento del Bapti∫mo ∫ino estays baptizado diziĕdo, yo me quiero hazer

christiano baptizado, y recebir aquel agua del Spiritu sancto para que mis culpas se perdonen y yo quede hecho hijo de Dios. Mas si ya soys christiano baptizado y despues del baptismo aueys caydo en peccado, aueys de tener firme voluntad de confessar vuestros peccados al padre que esta en lugar de Dios diziendo. Señor mio lesu Christo yo como malo he peccado y merezco ser condenado al infierno: mas yo me acusare de mis peccados al sacerdote y se los dire todos, para que por virtud de tu palabra me absuelua y libre dellos: y hare la penitencia y castigo que el me mandare por mis culpas.

Veys aqui hijos mios como se conuierte el hombre a Dios, y como se ha de arrepētir de sus peccados para ser perdonado. Y sino es haziendo lo que os tengo dicho, nadie puede salir de su peccado. Por esso de aqui adelante y desde luego bolueos a Dios y no esteys en peccado. Y cada noche antes de dormir pensad primero vuestros peccados y pedid a DIOS perdon dellos haziendo como os tengo enseñado. Sabed que DIOS es muy piadoso, y no quiere la muerte del peccador, sino que se conuierta y viua: el dixo que viniera del cielo a llamar peccadores a penitencia.

[pag. 54]

y por muchos y grandes que sean los peccados todos los perdona Dios al que se conuierte de coraçon y le llama aun que sean mas peccados que las arenas de la mar, y mayores que los montes. DAVID Rey pecco haziendo adulterio y homicidio, y despues lloro su peccado y Dios le perdono. Sant PEDRO APOSTOL nego tres vezes a CHRISTO en el tiepo de su passion y mirandole CHRISTO boluio en si y lloro amargamente, y DIOS piadosamente le perdono.

Uno de los ladrones que le crucifizaron junto con CHRISTO alli se arrepintio de sus peccados, y pidio misericordia a Iesu Christo, y le perdono, y el mismo dia le lleuo a parayso. El mismo señor dize por sus Prophetas. Si el peccador se couirtiere a mi y gimiere sus peccados, yo le perdonare en el mismo punto que se arrepintiere de sus culpas. O dulcissimo señor Iesu Christo que moriste por peccadores, y diste tu sangre por nuestros peccados, no nos deseches, que aun que peccadores a ti venimos para que nos des remedio.

[pag. 55]

SABED hermanos que auia una muger gran peccadora que se llamaua Maria Magdalena la qual oyendo al señor predicar mouida de su palabra, vino a buscalle

a casa de un Phariseo adonde comia: y llegando por detras con mucho dolor y verguença derramo tantas lagrimas que con ellas lauo los pies de IESV CHRISTO, y luego los limpiaua con sus cabellos y los besaua con su boca. Y condenando la aquel Phariseo y otros que estauan a la mesa.

Nuestro Saluador Iesu Christo respondio que todos sus peccados se le auian perdonado en aquella hora por el mucho dolor y el mucho amor que tuuo a su Dios. Desta suerte hazed vosotros teniendo verguença de las maldades cometidas, y llorando tantas offensas como aveys hecho contra Dios y pidiendole perdon por su preciosa sangre: que el mismo hijo de Dios esta combidando, y dize, que se goza mas de un peccador que se conuierte que de muchos justos.

Assi como el buen pastor toma la oueja perdida y la pone sobre sus hobros: assi haze Iesu Christo que abraça al peccador que se buelue a el, y haze gran fiesta en el cielo.

[pag. 56]

O hijos, que buen señor tenemos y que bue padre porque le enojamos? porque huymos del? Boluamos de todo nuestro coraço diziendo. Ya no mas peccados: de los passados nos pesa: aued piedad de nosotros señor nuestro: quitad nuestra maldad, dadnos vuestra gracia y despues vuestra gloria Amen.



[pag. 56]

# SERMON X.

SERMON X. QVE COSA SEA SACRAmento: y del Baptismo que es puerta de todos los sacrametos, y sin el nadie se salua: estehaze hijos de Dios: en que consiste: y que no puede recebirse, mas de vna vez.

En otros sermones os he dicho como todo el mal le vino al hombre por el peccado, y como nuestro señor lesu Christo vino del cielo a la tierra para saluarnos del peccado y lleuarnos a la vida bienauenturada del cielo. Tambien os dixe que para ser librados de nuestros peccados deuemos poner nuestra fè, y esperança en este señor nuestro Iesu Christo.

[pag. 57]

Y arrepétirnos de nuc\tros peccados doliendonos de auellos cometido y deteminando de enmendar nue\tra vida. Dixeos tambien que es nece\text{\text{\text{ario}}} recebir los Sacramentos que Ie\text{\text{\text{\text{\text{o}}} to ordeno para nue\text{\text{\text{tro}}} to bien y remedio. De aqui adelante os tratare de e\text{\text{\text{o}} tos Sacram\text{\text{\text{e}}} tos. \text{\text{\text{\text{aramentos}}} llamamos vnas \text{\text{\text{\text{e}}} nales y cerimonias ordenadas por Ie\text{\text{\text{u}} Chri\text{\text{\text{f}}} to: c\text{\text{\text{\text{o}}} las quales honramos a Dios y participamos de \text{\text{\text{u}} gracia. A\text{\text{\text{i}}} como \text{\text{\text{i}} el uirrey o la Audiencia os da vna proui\text{\text{ion}} o quillea, con \text{\text{\text{\text{o}}} os haze libre de tributo, y mas os manda dar de la caxa del Rey cient pe\text{\text{o}s, tomays la quillea y guardaysla y por ella quedays libre del tributo y aun rico:

Asi tambien los Sacramentos de la sancta Yglesia hazen que los que los toman queden libres de peccado, y aun queden ricos de gracia y bienes spirituales. Esto es siempre asi, si el que rescibe los Sacramentos los toma con fe y deuocion deuida. Porque si los toma de burla: o por cumplir o sin proposito de dexar sus peccados, en lugar de rescebir gracia y salud del alma, rescibe meyor daño y condenacion. Como la medecina sino la toma el enfermo como conuiene, en lugar de hazer prouecho haze daño y aŭ le suele matar. Por tato, hijos mios: mirad como os llegays al Baptismo y a la Confession, y a los Sacramentos del altar, y a los demas Sacramentos.

[pag. 58]

El primero es el santo Baptismo sin el qual ningun otro Sacramento vale nada, ni es nada, por esso el que no esta baptizado no piense que es casado con matrimonio de la Yglesia: ni piense que confession. Asi como todos los que entran en esta Yglesia entran por la puerta: asi tambien los que entran en el numero de los fieles y hijos de DIOS entran por el Baptismo, y no ay otra puerta para entrar en el cielo, por tanto dixo el hijo de Dios IESV CHRISTO que no nasciere por agua, y por Spiritusancto, que es ser babtizado, no entrara jamas en el cielo. Mirad que lo dize esto el mismo IESV CHRISTO que no puede mentir.

[pag. 59]

Si ay alguno aqui que no este baptizado, digalo, y no tema que no le haran mal alguno: y si tiene verguença de que lo sepan, en secreto le baptizara el padre: y si lo dexa porque no tiene candela, o para el capillo: sepa que no le fuerça a dar nada, ni candela ni capillo; que assi lo manda agora el sancto Cocilio de Lima:

ni por otro sacrameto ha de pagar nada. De gracia nos dio Dios estos bienes ta grades y de gracia nos lo manda conmunicar. Si ay alguno que tiene hijos y no estan baptizados, mire que los trayga a baptizar, porque de otra manera no pueden ser saluos. Porque seras hombre tan cruel, y tan malo que a tu hijo le quites tanto bien, como hazerse hijo de DIOS?

Aunq sea chiqto mada Dios q se baptize. Porq por el peccado nuestros primeros padres Ada, y Eua, q ya os he cotado nacemos todos los hobres en desgracia de Dios y por el sancto baptismo, se nos quita aquel peccado original, y todos los otros peccados q emos hecho. Si alguno esta en peligro de muerte y no esta baptizado auise luego al Padre, su pariete, y el fiscal, y el curaca. Catad que si por vuestra negligencia muere alguno sin baptismo, niño o grade, q vos pagareys su daño en el infierno. Y sabed hijos mios q al baptismo dio Iesu Christo arto poder y virtud, q limpia y laua de todas las machas de los peccados aun q sea mas q arenas y mayores q motes.

[pag. 60]

Y de tal suerte la limpia que queda libre de culpa y pena, y si en aquel punto se muries y ra a gozar con los Angeles de Dios. O que hermosa y que linda, y que galana queda el alma cuando sale de la fuente del baptismo: Dios la vee, y se enamora della, o si nunca perdies aquella lumbre, y aquella hermosura, que se denota por la cadela, y por el capillo, que pone al niño quando se baptiza. Direysme, Padre nosotros no vemos nada desso, antes vemos que llora la criatura, y el hombre se queda como estaua, como hemos de creer esso que llora la criatura, y el hombre, vees tu el alma, ves tu el coraçon? ves la voluntad del otro? No ves nada desto. Pues como sabes que tiene alma, y songo tu compañero? Por las obras que haze.

Pues hermano la gracia de Dios es inuisible, mas por sus obras marauillosas se dexa conocer. Y esto es lo que respondio lesu Christo a NICODEMVS, que era vn sabio que ponia dubda e este mysterio de Baptismo. Y bastete a ti que lo dize Dios, y q tu sabes poco y Dios mucho. Agora sabed, que la substancia del Baptismo esta en lauar con agua natural y verdadera al que es baptizado, y juntamente dezir aquestas palabras. Yo te baptizo en el nombre del Padre, y del Hijo, y del spiritu sancto. Y todas las otras cosas, como poner sal y soplar, y dezir otras palabras son cerimonias sanctas que la yglesia para preparar al S.

SERMONES

317

bapti∫mo. Y ∫on co∫as llenas de mysterios muy altos. Sabed tãbiẽ q̃ aunq̃ el q̃ baptiza es el Padre de mi∬a,

[pag. 61]

pero en extrema necessidad (q̃ es q̃do esta pa morir una criatura, y no ay padre cerca) q̃lquier psona puede baptizar. Y vale el baptismo como eche agua, y diga aq̃llas palabras enteramente con voluntad de hazer lo q la sancta Yglesia haze. Al cabo deste sermon os auiso que assi como nadie puede ser saluo sin recebir el baptismo, assi tambien ninguno le puede recebir dos vezes, como no puede nascer dos vezes del vientre de su madre. Por que el baptismo es un nacimiento spiritual, por el qual el xp̃ano tiene a Dios por padre, y a la sancta Yglesia por madre. El q̃ se baptiza otra uez comete grandissimo peccado y sacrilegio,

Por esso si supierdes de alguno, q por descasarse de su muger o por otra malicia, miente, y dize no ser baptizado, y se haze baptizar otra vez, tenelde por Diablo, y acusalde al padre para que sea castigado como mereçe tan gran maldad, y escarnio de Dios. Y los que soys baptizados alegraos mucho por que tanto bien alcançastes: y dezid a Dios mirado el cielo. O padre piedoso y señor de todas las cosas, que siendo yo un gusano vil, y miserable tuuiste por bien de hazerme hijo tuyo por el sancto baptismo. Doyte gracias por tan gran merced: y pues soy hijo de Dios y christiano, no es justo que me buelua hijo del Diablo. Por esso ayudadme señor mio IESV CHRISTO para que me aparte yo de todo mal, y obre todo bie y te sirua y agrade como bue hijo, y despues desta vida alcançe yo aquella heredad tan preciosa, que tu tienes para tus hijos en el cielo. AMEN.



[pag. 62]

# SERMON XI.

SERMON XI. QVE EL QVE HA PECCAdo despues del Baptismo no tiene otro remedio para ser perdonado, sino el Sacramento del la Confession y que a solo a los Sacerdotes les dio Dios este poder, y que en necessidad, y cada año se han de confessar los christianos.

EN EL sermon passado os trate (hermanos muy amados) del Baptismo, y os dixe, que ningun hombre chico ni grande entrara en el cielo sino rescibiere el s. Baptismo, como lo ordeno nuestro señor lesu xpo: q se etiede recebirle d obra quede: y si no puede a lo menos tener firme volutad de recebirlo. Y dixe q todos los peccados q haze los hobres antes de ser christianos se les perdona enteramente.

quando resciben el baptismo si le resciben, con fe y penitencia que es arrepentimieto de todos sus peccados. Tambien os dixe que el baptismo no se puede rescebir mas de una vez, mas por que el hombre es flaco y pecca facilmente, y los christianos baptizados muchas vezes caen en peccado. Queda agora de tratar que remedio tiene el christiano, que ha caydo en peccado mortal fornicando, o perjurandose, o hurtado, o haziendo mal de obra, o de palabra a su proximo, y mucho mas si ha tornado a mochar las guacas, o hazer lo que los hechizeros les han dicho, o cometido algun otro peccado mortal de obra o de palabra. Que remedio tiene este tal? Ya no puede baptizarse otra vez. Pues q ha de hazer, hase de desesperar y dexar yr al infierno?

#### [pag. 63]

No hermanos mios, en ninguna manera. Dios q̃ es padre de mi∫ericordia y conoce nuestras flaq̃zas, y ēfermedades ordeno vna medicina y remedio pa todos e∬os males y llagas q̃ es la cõfe∭io, q̃ por otro nõbre ∫e llama ∫acramẽto de Penitencia. Sin e∫te ningũ xp̃ano q̃ ha caydo ẽ peccado mortal es pdonado. Aũ q̃ ∫ea padre y Obispo y Rey ha de humillar∫e, y confe∬ar ∫u peccado: y ∫ino, no quiere Dios que ∫ea perdonado. Y ∫i ∫e acu∫a y dize ∫us culpas enteramẽte, aun que aya hecho muchos y muy grandes males ∫era perdonado. Y e∫to no ∫olamente una vez como el bapti∫mo, ∫ino muchas vezes y todas las q̃ cayere ∫e ha de cõfe∬ar y ∫era perdonado.

O gran piedad de Iesu Christo, con su preciosa sangre, por aquellas palabras que dize el sacerdote de parte de Dios luego se quitan todos los peccados, y el alma del christiano buelue a la gracia y amistad de Dios. Este poder de absoluer y perdonar peccados, no lo dio Iesu Christo a todos los christianos, sino solo a los varones que por mano del Obispo son ordenados Padres de Missa, que llamamos Sacerdotes. Estos tienen las llaues del cielo para abrir y cerrar. Estos son juezes de parte de Dios para librar, y condennar. Estos son medicos spirituales que curan las almas y las sanan con la palabra de Dios y con su virtud.

### [pag. 64]

Vuestros antepassados confessados a los confessores del Diablo, a los ychuris, y oy dia algunos hazen tan gran maldad. Que pensays que hazen los ychuris? Comen y beben, y quieren vuestra plata, o vuestra ropa, y siempre os mienten y engañan. No lo veys? q̃ saben ellos, ni que poder tienen? Ellos son malos, y son ministros del Diablo. El Diablo como es soberuio y embidios ineto estos ministros suyos, para enojar a Dios a quien el quiere mal, y para condenar las almas, y lleuallas consigo al infierno. De q̃ siruen los lauatorios y apacunas vuestras? Por ventura el rio lleva los peccados? No veys ciegos que el peccado esta en el alma, y que ni la coca q̃mada ni el rio, ni los golpes de piedras puede quitarlo del alma:

Jino Jola la virtud de Dios que crio las almas. Y esta virtud communijo a los Jacerdotes diziendoles estas Palabras. Tomad el Jpiritu Jancto y los peccados que vojotros perdonardes Jeran perdonados, y los que no quifieredes perdonar

no serã perdonados. Esto dixo lesu Christo, despues de auer ya resucitado. Y son palabras de Dios q no puede engañar. Porque el peccado es contra Dios, y por esso solo Dios puede perdonalle, y por authoridad de Dios aquel solo a quien Dios diere tal poder. Así que hijos mios al padre aueys de dezir todas vuestras culpas, si quereys ser saluos. Y por esso en enfermedad graue le aueys de llamar por que no murays sin côfession. Catad que os condenareys, si llamays al hechizero:

## [pag. 65]

O no llamays al padre, pudiendo llamarle: y sino ouiere padre dezid con vuestro coraçõ Señor mio lesu Christo mucho qsiera tener aq al padre, para dezille todas mis hochas: mas pues no puedo a mi pesa mucho de auellas hecho: y si tu me das salud, y me curas este mal yo se las dire y viuire bien, y no tornare a mis peccados, perdoname por tu preciosa sangre que a ti me encomie do, y a ti llamo como a Padre, y Redeptor mio. Y si vos lo dezis asi de todo coraçõ, tened cierto que Dios os pdonara, y aura piedad de vos. Esto aueys de hazer (hijos mios) todas las vezes qos veys en graue enfermedad, o en peligro de muerte, y si escapays aueys de confessar al padre, y dezille todos vuestros peccados.

Tambien os aucys de confessar la Quaresma, o a lo menos una vez cada año que lo manda asi Dios y la sancta madre yglesia. Y sabed hijos que es muy bueno confessar tambien otras vezes entre año, especialmente quando ay jubileos, o fiestas grãdes, que asi lo hazen los buenos Christianos. No aueys visto a los Viracochas buenos como lo hazen? y muchos indios ladinos que son buenos hijos y se confiessan entre año muchas vezes y rezan, y se disciplinan: estos son benditos de Dios: y los padres les quieren mucho. Porque no hareys vosotros lo mismo? que aunque Dios no os obliga, si no una vez en el año (porque no quiere echaros carga pesada)

## [pag. 66]

pero mucho se huelga de vuestro bien, y le agradan mucho los buenos hijos, que se confessan a menudo. Mas que os dire de los malos Christianos que au una vez no quieren venir a la confessió sino por fuerça, que lo trayga el alguazil? Dime mal christiano que gana Dios, ni el padre de confessarte? no es tuyo el

SERMONES

prouecho? pues porque huyes necio de tu bien? Quando te duele el vientre, o tienes hinchado el pescueço, o otro mal que te da mucha pena, no huelgas de que te curen? No agradeces al medico que te sana, con yeruas o emplastos? No le das gracias y aun se lo pagas? si tu oueja tiene caracha, no la vntas y curas? Pues porque a tu anima la dexas morir en el peccado teniendo al medico de valde?

Ea hijos mios, de aqui adelante no vengays de mala gana a la confession. Mas muy contentos por la merced que Dios os haze de sanar vuestras animas con tanta blandura, y con tanto amor: porque el vuestro padre, y os quiere curar y sanar, como a hijos suyos, para que limpios del peccado alcanceys su gracia y despues la gloria del cielo. Amen.



[pag. 67]

# SERMON XII.

SERMON XII. EN QVE SE TRAta, como para que la confession sea qual deue, ha de preceder examen de la cosciencia: y como de necessidad ha de ser entera sin occultar peccado alguno:

y la seguridad que ay por el gran secreto a que estan obligados los

Confessores.

Ya oystes, como es necessario confessar vuestros peccados al padre, para ser perdonados. Agora hermanos mios, os dire como aueys de confessar, porque muchos de vosotros os confessays mal: y en lugar de alcançar perdon de vuestros peccados, hazeys otro mayor confessando mal, y enojays terriblemente a Dios. Y aun por esso tambien padeceys enfermedades muchas vezes en el cuerpo,

y teneys trabajos temporales, y os succeden mal vuestras cosas: y aŭ a muchos arrebata la muerte a deshora: y lo peor es, que los lleua al tormento eterno, donde no ay remedio, y penitēcia, ni cofession: sino gemir, y llorar, y gritar y rabiar, y siempre arder en aquella llama. O hermanos mios, quanto se enoja Dios con los que hazen burla del, confessandose mal y fingidamente. El ha dicho por sus Prophetas, que si alguno le despreciare el le despreciara: y si alguno le enojare, el se vengara del: y si alguno anduuiere contra Dios, Dios andara contra el. Guardaos que es terrible cosa enojar a Dios, haziedo burla del. Quie haze burla de Dios? El qua no cofiessa todos sus peccados: el qual alguno, y le encubre al Padre: el quiete diziedo quo pecco,

[pag. 68]

o que pecco menos vezes, o fueron mas: o al reues diziendo, que hizo algun peccado, q̃ no hizo. Dios esta presente, y lo oye todo y lo sabe todo, no penseys en engañalle. Pues para que tu confession sea buena, y agrade a Dios. Lo primero, hijo mio, has de pensar bien tus peccados, y hazer quipo dellos: como hazes quipo, quando eres tambo camayo de lo q̃ das, y de lo q̃ te deuen: as i has quipo de lo que has hecho contra Dios y contra tu proximo, y quatas vezes: si muchas, o si pocas. Y no solo has de dezir tus obras: sino tabien tus pensamientos malos: quando, si pudieras, los pusieras por obra si desseate peccar con fulana, y la miraste para esso: si quisieras hurtar la manta, o el carnero del otro.

Y lo dexastes porque no te castigasse el Corregidor, si te enojaste con el Padre, o con el Curaca, y no te atreuiste a herille, pero en tu coraçon quisieras hazello. Todo esto hijos mios, aueys de dezillo: porque tambien por los peccados del coraçon que no se veen, se condenan los hombres. Despues de auerte pesado, y hecho quippo de tus peccados, por los diez mandamientos, o como mejor supieres, has de pedir a Dios perdon con mucho dolor de auelle offendido, y enojado y dezille, que te emedaras, y no peccaras mas, y tu diras todas tus culpas al padre, que esta en lugar de Dios. Hecho esto muy bien, hincadas las rodillas ante el Padre, di todos tus peccados quantos vinieren a tu memoria, que no lo ayas confessado, y todos quantos te preguntare el Padre, sin callar ninguno.

[pag. 69]

Guardate de callar alguno: porque vno solo que encubras, no vale nada tu confession: y todos tus peccados se bueluen a ti, y otro mayor, que se llama sacrilegio. Dios lo tiene dicho assi. Mira no te engañe el diablo, que anda por boluer a tu anima, y le pesa que le eches della. Sabe que quantos peccados dizes, tantos demonios y sapos feos vomitas, y si callas algunos, todos se bueluen luego a ti. Un Christiano se confessaua una vez, y vio otro Christiano, que como se yua confessando sus peccados, assi le yuan saliendo por su boca otros tantos sapos muy suzios: y vio mas que de ay a vn rato (porque aquel christiano callo un peccado por verguença del Confessor)

que luego boluiero todo los sapos a entrarse vno a vno por la boca. Veys hermanos quaze el callar algu peccado, o mentir diziendo menos, o mas de lo

que se acuerda. Otro hombre auia callado toda su vida un peccado grande y a la hora de su muerte quiso confessalle, y ya que començaua (por justo juyzio de Dios) quitosele la habla, y murio luego: y los demonios le arrebataron luego y le lleuaron al infierno, donde no queda remedio para siempre jamas. Así que, hijos mios, guardaos de mentir en la confession, ni encubrir peccado alguno. Direysme, Padre, tengo gran vergueça, de que el Padre sepa cosas tan suzias, como yo he hecho, que nadie las sabe sino yo. Hijo mio por essa verguença que passa,

[pag. 70]

e perdona Dios, y te librara de que no passes aquella verguença, quando en presencia de los Angeles, y de los hombres el diablo publicara esse peccado, y los demas, y sabe hijo, que los padres han oydo muchos peccados como essos, y no se espantan de nada, antes quieren mucho a los que le dizen todo esso, y pues no tuuieste vergueça de peccar no la tengas de confessar. Otro dize yo he mucho miedo al Padre, que no me castigue, y me quiera mal, si lo digo mi hocha, y por esso la callo. Hijo mio, no ayas tu miedo, porque el Padre no te castigara por esso, que Dios tiene mandado que lo q passa en cofessio, fuera della no se castigue, ni jamas tal cosa has visto tu ni nadie,

porque si tal hiziesse el Padre Dios le codenaria, y el Visitador, y el Obispo le echarian del mundo: no temas hijo. Mas otros dizen, si el Padre sabe mis peccados quiça los dira y lo sabran otros y me verna mal. Sabed hijos, que el Confessor no puede dezir nada de la confession, aunque le maten y que si algo dixesse, viuo le enterrarian, que Dios y la sancta Yglesia lo tienen asi mandado. Antes se huelga mucho el Padre, y quiere como a hijo al que le dize toda verdad. Tambien somos peccadores y flacos los Padres, y nos copadecemos de los peccados que o que se qu

[pag. 71]

y al que se acusa, Dios le excusa, como hizo al Publicano y a la Magdalena, y a S.Pedro, y a Dauid, que peccaron como hombres y se conuirtieron a Dios: y Dios los perdono. Porque el dize, que no quiere la muerte del pecador, sino que se conuierta a el, y viua para siempre vida de gracia y de gloria. Amen.



[pag. 71]

# SERMON XIII.

SERMON XIII. EN QVE SE TRAta del sanctissimo Sacramento del altar: como esta alli Iesu Christo realmente: como le instituyo para sacrificio singular, y para comida spiritual de los fieles: y que a todos se da este sacramento, como tenga la disposicion que se requiere: y qual sea esta.

HERMANOS mios muy amados, aunque en todos los sacramentos, q̃ lesu Christo nuestro señor nos dio, mostro su grande amor y poder: pero sobre todos lo mostro en el sanctissimo Sacramento del altar, que es el mas alto y mayor de todos los sacramentos, y el mas admirable beneficio, que Iesu Christo hizo a los Christianos.

[pag. 72]

Dios (hermanos) es grande, y así sus obras son grandes, y que el entendimiento de los hombres no las puede comprehender. En este sacram eto del altar esta lesu Christo Dios y hombre verdadero, el mismo que esta en el cielo: y no esta alli por figura y semejança, sino verdadera y realmente, y así le adoramos todos los Christianos hincados de rodillas, y hiriendo el pecho, y así lo has tu de creer firmemente, y adorar a Dios viuo, que está encerrado en aquella hostia, que leuanta el Sacerdote quado dize missa, y en aquel caliz consagrado. No pongas duda ninguna: porque lo dize Dios, que no puede mentir. Y si me dizes Padre yo no veo a Iesu Christo,

ni su cuerpo ni su sangre, sino solo veo aquel pan blanco, y aquel Caliz de la misma manera, que ates de consagrarse. Pues como adorare yo alli a Iesu Christo, y creere que esta alli? Hermanos, Dios es el que lo dize, por esso le has de creer: a si lo creen y afirman todos los christianos (mas de mil años ha) en todo el mudo. Y para q este inysterio se confirme, muchas vezes han visto hombres sanctos alli la forma de Iesu Christo, y de su carne y de su sangre. Y pues Dios hizo con su palabra sola, que esse tu cuerpo tuuiesse anima, y que este ay, aunque tu no la vees: tambien puede hazer que este Iesu Christo alli encubierto con aquella figura de pan, y si no lo vees, creelo, y seras saluo,

### [pag. 73]

que por esso se llama este mysterio de fe. Yo padre assi lo creo, como bueno y fiel christiano: mas querria saber, para que se encierra alli Dios? Yo te lo dire si me oyes co atencion. sabete que les uchristo quando auía de morir y padecer por nosotros, vn dia antes ceno con sus discipulos muy amados: y despues de auerles lauado los pies, con mucho amor y exemplo de gran humildad (porque los amaua mucho, y queria quedarse siempre con ellos, aunque se sus fuelse desta vida) ordeno este sacramento en esta manera. Tomo el pan con sus manos benditas, y echando su bendicion en el dixo, tomad y comed, que este es mi cuerpo, que sera por vosotros entregado a muerte.

Y despues tomo el Caliz con vino, y dixo. Tomad y beued, que este es el caliz de mi sangre, que sera derramada por vosotros, y por otros muchos, para que sean perdonados sus peccados. Y mirad que hagays esto mismo en memoria mia siempre. Esto dixo nuestro buen padre, y maestro sesus, y todos sus Apostoles comieron de aquel pan, y beuieron de aquel vino consagrado: en el qual estaua el cuerpo y sangre de sesu Christo: porque las palabras de Dios no son vanas, sino que luego obran lo que dizen, y desde entonces siempre los Sacerdotes, (a quie dio este poder sesu Christo) hazen lo mismo en la missa, en la qual por aquellas palabras diuinas que dizen, consagran el cuerpo y sangre de sesu Christo:

#### [pag. 74]

y offrecen al Padre eterno aquel sacrificio marauilloso, por si, y por todos los fieles viuos y defunctos. Y así aueys de saber, que la missa es el sacrificio de

SERMONES

los christianos: donde no se offrecen carneros, ni bezerros, sino el mismo hijo de Dios para nuestra salud y remedio. Y por esso hijos mios sed muy deuotos de oyr missa, y estad muy atentos, y oydla entera, no solo los Domingos y fiestas, q lo manda la yglesia, sino cada dia, si pudieredes. Mirad que los Angeles estan alli postrados con gran reuerencia, y no ay cosa debaxo del Cielo, que mas bien haga a los viuos y a los difunctos, que aquel sacrificio de la missa.

Estad de rodillas, y con sossiego rezando, y adorando alli a Iesu Christo: y sed amigos de offrecer missa por vuestras necessidades y por vuestras diffunctos. Y no penseys que se compra la missa con lo que days al Padre, que os la diga. Porque os hago saber que vale mas la missa, que el Cielo y la tierra: mas la Yglesia da licencia, que el Padre lleue la limosna que le days, para que la missa para vos sea de mayor prouecho. Veys aqui como Iesu Christo ordeno este mysterio para sacrificio de los fieles. Tambien le ordeno para comida y majar del alma. Porque assi como vuestro cuerpo viue con el mantenimiento corporal: assi el alma del Christiano viue con aquel sacramento del Altar.

## [pag. 75]

Y por esso le ordeno Iesu Christo en forma de pan, para que sepays, que quiere que le coman, los fieles Christianos, y con el sustente la vida spiritual de su anima. Y ansi combida Iesu Christo a los Christianos diziedo. Tomad y comed, que este es mi cuerpo. Y otra vez. El que no comiere mi cuerpo morira, y el que comiere este pan del cielo viuira para siempre. Y assi vereys q no solo los Padres de missa, sino tambien los otros Christianos hombres y mugeres se llegan al altar y recibe de mano del Preste este sacramento. Y tiene Dios y su sancta Yglesia mandado que cada año le reciban una vez por lo menos por Pascua de Resurrection: y cada y quando que estuuiere en peligro de muerte. Y assi vereys lleuar por las calles este sacramento.

acompañado de muchos christianos y de mucha cera ardiendo, y cruz, y campana, y que todos se hincan de rodillas y lo adoran, porque va alli Dios encerradó: que por su infinito poder puede caber todo en tan pequeñito lugar, y asi lo dize la fe. Dezirme heys, pues Padre como a nosotros los Indios no nos dan esse sacramento, siendo Christianos baptizados? Iesu Christo no mando que a todos se diesse su cuerpo? No dixo que el que no comiere del morira para siempre? Asi es hijos mios. Mas sabed que aquel sacramento requiere aparejo

en el que le ha de recebir: y si no esta aparejado como conuiene, antes se conuierte en muerte por su culpa.

[pag. 76]

El aparejo que se requiere es. Lo primero fe, que sepas Christiano con la fe, discernir aquel diuino manjar de sotro corporal, y no pienses que es como tomar un bollo de mayz, o vna arepa. Lo segundo, que requiere es verdadera confession de todos los peccados y enmienda de vida, que el que con peccado estando amancebado, o emborrachandose, o adorando guacas, o tratando con hechizeros recibe aquel Sacramento, haze gran injuria a Dios, como ludas el traydor. Lo tercero requiere que aya reuerencia y deuocion, trayendo el cuerpo ayuno, sin auer comido, ni beuido nada, y el alma muy atenta a tan gran bien como recibe. Aueys entendido?

Pues si vosotros adorays guacas, y hablays con hechizeros, si os emborrachays a menudo, si andays en suziedades con mugeres, si quando os confessays dezis mentiras, y no confessays todos vuestros peccados, como quereys que se den tan alto sacrameto? No veys que seria echar el oro y piedras preciosas en vn muladar? Mas si vosotros os emendays y soys buenos christianos, daros han aquel diuino pan, que asi lo han mandado los Obispos, y Padres sanctos: y asi se haze donde ay buenos indios, como en el Cuzco, y en Lima y en otras partes. El que supiere bien la doctrina, y no mochare guacas ni hablare con hechizeros, ni se emborrachare, ni estuuiere en peccado con mugeres y se confessare enteramente todos sus peccados,

[pag. 77]

Jin duda recibira este sacramento, que por ser Indios no os desecha Dios: antes os llama y os quiere mucho nuestro señor Iesu christo. Muchos Indios Ladinos yanaconas y cofrades comulgan, por que son buenos Christianos, y saben la doctrina. Hazed todos lo mismo y comulgareys: que los Obispos y Padres sanctos, han mandado que os de (hijos mios) la sagrada communion, quando esteys en articulo de muerte, para vuestra saluacion, y aun tambien por Pascua, si os vieremos aparejados. Pues qual sera el indio tan desuenturado que a trueco de recebir a Dios viuo, y gozar del cuerpo verdadero de lesu Christo,

329

no querra dexar sus vicios, dexar de emborrracharse, y de estar amancebado? O hermanos mios, que bien perdeys. Mirad que os combida Dios diziendo que vayã los pobres y los pequeños a su mesa y coman, y se harten de bienes celestiales. Dad vos señor y padre nuestro a esta pobre gente luz de vuestra fe, y spiritu de vuestro amor, para que os recibã, y os gozen en esta vida por gracia, y en la eterna por gloria. Amen.



[pag. 78]

## SERMON XIIII.

SERMON XIIII. EN QVE SE TRAta del Sacramento de Confirmacion, y del Sacrameto de Orden: del poder que en el Je da a los Sacerdotes para celebrar, y para abJoluer: de los grados differetes de ministros de la Yglesia: como Jobre los Sacerdotes son los Obispos, y sobre todos el Papa, y de su gran poder: y como todos los Christianos han de seguir su doctrina

DEL Baptismo, y de la Confession, y del sanctissimo sacramento del Altar, he tratado: agora os dire de los otros sacramentos. Los que son baptizados reciben tambien el Scramento de la Confirmacion. La qual da solo el Obispo, ungiedo la frente con chrisma consagrada,

y diziendo. Señalote con la señal de la Cruz, y unjote con chrisma de salud, en el nobre del Padre, y del Hijo, y del spiritu sancto. Este sacramento tiene gran virtud y es muy importante: en el se da nueva fuerça del Spiritu sancto, para resistir a las tentaciones del Demonio, y a los engaños desta vida, y por el el christiano se confirma en la fe, y en el amor de Dios. Quando confirman los Obispos dan vna bofetada al que es confirmado, en señal que ha de estar aparejado a suffrir afretas por lesu Christo, y que por ninguna cosa le ha de negar. Los que de vosotros no aueys recebido este sacramento (hijos mios)

[pag. 79]

rogad a Dios, que os trayga a vuestro Obispo, y Pastor por aqui para que os confirme. Este sacramento no se puede recebir mas de una sola una vez, como el sancto Baptismo. Y de la misma manera es el sacrameto de Orde, por el qual el Obispo haze Sacerdotes y Padres de missa consagrandolos, para que sean ministros de Dios. Y assi no se pueden casar, ni tener mugeres, y han de rezar y hablar con Dios, para que os perdone. Estos tienen poder, que les da Dios quando se consagran, para offrecer el sacrificio del altar, y consagrar alli el verdadero cuerpo de lesu Christo. El qual muestran al pueblo, alçandole en alto,

para que todos le adoren: y por esso se visten de vestiduras sanctas quando salen a dezir missa: porque representan a Iesu Christo, que offrecio sacrificio de si mismo en la cruz, y en la cena con sus discipulos en forma de pan y vino. Y assi es grade aql mysterio, que celebra en el altar. Y los angeles hazen reuerencia al sacerdote, por el gran poder que Dios le dio. Estos sacerdotes tambien tienen poder de oyr los peccados de parte de Dios, y de perdonallos y dar alguna pena por ellos. Y lo que ellos madan se ha de hazer.

[pag. 80]

Porque dixo Iesu Christo nuestro Dios, que lo que estos desataren en la tierra, sera desatado en el Cielo. Lo que estos ataren en la tierra sera atado en el Cielo. Estos sacerdotes tienen poder para administrar los sacramentos del baptismo y de la communion, y del matrimonio casando, y de la extrema unction. Lo que estos bendizen, es bendito, y lo que ellos maldizen, es maldito de Dios. Por esso, hijos mios, acatadlos mucho, y horadlos y obedecedlos porque son ministros de Dios. Ya veys como el Corregidor quiere ser obedecido y acatado, porque es ministro del Rey.

Falta Pág.Sermon S.XVI. Ser. S.XVIII: [Pues el sacerdote es ministro de Dios, y delante del sacerdote se hinca de rodillas el Corregidor, el Oidor, el Virrey, y el Rey, y le dizen con humildad sus pecados, y el como Juez le sentencia. Así que todos han de honrar a los ministros de Dios. Y si algun Padre vieredes que es flaco, mal acondicionado, y codicioso, no os maravilleis,

que es hobre como vos, y el dara quenta a Dios muy estrecha del exemplo que da. Mas vos honradle por su dignidad, porque es ministro de Dios, y no hableis mal del, ni le levanteis testimonio, catad que se enoja mucho Dios, y lo siente por la afrenta y agrauio que hazeis.

Para seruir a los sacerdotes en la Misa, y para otros oficios haze tambien el Obispo, otros ministros y padres menores, que se llaman Diaconos y subdiaconos, de Evangelio y de Epistola. Estos tampoco se casan, y han de rezar, pero no tienen poder de decir Misa, ni de confesar. Hay tambien otros ministros menores, y otros mayores que los sacerdotes, que son los Obispos,]

y sobre estos son los Arçobispos, y sobre todos es el Padre sancto de Roma, que se llama Papa, que es padre de todos los Christianos, y tiene todo el poder como Vicario de Iesu Christo. Este sancto Padre embia bullas e indulgencias para bien de los fieles y perdon de sus peccados: y este dispensa en los votos y juramentos, y en casamiento prohibidos. Este os libra de muchas obligaciones, de ayunos y fiestas, y entredichos, y otras cosas a que estan obligados los Christianos, porque no quiere que tengays mucha carga sino que seays Christianos.

[pag. 82]

Este manda al Rey de España, y a todos los Reyes de la Christiandad, y a todos los Obispos, y a todos los religios. Este les da priuilegios y gracias para los fieles christianos: y para vosotros, y todos los que de nueuo se conuierten a la fe, ha dado muchos poderes y gracias, especialmente a los Obispos y religiosos: porque le dio Iesu Christo poder sobre todo el mundo y la llaues del Cielo. Y este es la cabeça de toda la Yglesia: y lo que el con la Yglesia Romana determina, esso se ha de seguir como palabra de Dios que no puede errar ni faltar. Y assi (hijos mios) para ser christianos, aueys de creer y tener todo lo que tiene, y cree la santa Yglesia Romana, q es donde es Obispo este Padre sancto llamado Papa.

Este nunca puede faltar porque en muriendo, los Principes de la Yglesia que reside en Roma (llamados Cardenales) se encierran y con gran sanctidad y prudecia eligen otro que le suceda que es el mejor hombre de los Christianos

SERMONES

que hallan para tan alto lugar. Y desde el Apostol sant Pedro fue el primer Papa, y el mayor de los discipulos de Iesu Christo, siempre ha auido Papas co la misma authoridad hasta el que oy dia es que se llama Gregorio nuestro sanctisimo Padre, y destos Papas ha auido muy muchos, muy gradissimos sanctos y martyres y doctores, y los fieles christianos no creen, sino lo que estos que Iesu Christo puso por maestros de su sancta yglesia les dizen.

[pag. 83]

Mas los falsos christianos, que se llaman Christianos y mienten, porque no lo son mas son engañadores, y ministros del diablo, son aquellos que no siguen ni obedecen la doctrina deste Padre sancto. Sabeys quales son estos falsos y malos? los que vosotros llamays moros, y nosotros herejes, como aquellos que viniero a robar por la mar que llamauan Ingleses. Hijos estad firmes en la doctrina de Iesu christo, que este es su Euangelio, y si fuere menester dar la vida por defender lo que la sancta Yglesia Romana enseña, hazedlo de buena gana y sereys bienaventurados, dezid de todo vuestro coraçon a Dios, señor mio tu me heziste Christiano por tu gracia,

y me diste la doctrina de verdad que tiene tu sancta Yglesia Romana, y el Papa padre de todos los Christianos. En essa fe quiero vinir y morir, y si fuere menester dare luego la vida por esta fe, co tu ayuda. Dame tu fauor para que merezca alcaçar la corona de gloria. Amen.



[pag. 84]

## SERMON XV.

SERMON XV. EN QVE SE TRATA como la continencia es estado mas perfecto, pero no es de obligacion. Como el matrimonio le ordeno Dios para remedio de nuestra flaqueza: y como es estado sancto, y sacramento, y es perpetuo: y como nadie puede tener mas de vna muger. Y como de los Yndios que tienen muchas mugeres.

EL estado y manera de viuir, hermanos mios muy amados, que tiene y professan los Sacerdotes y Padres y religios varones y mugeres religios de no casarse, ni tener ayuntamiento carnal hombre con muger, es mas alto y mas perfecto, y en alguna manera ymita a los Angeles del Cielo, los quales no se multiplican, ni tienen ayuntamiento entre si, porque son todos spiritus sin carne ni huesso.

Y la causa porque los sacerdotes y religios y monjas no se casan, es, por tener mas limpieza en el cuerpo, y en el anima, y assi seruir mejor a Dios estando desocupados de los cuydados que causan muger y hijos. Mas Dios nuestro señor que quiere, que todos los hombres se saluen no forço a nadie al estado de continencia, antes ordeno otro estado tambien sancto y bueno que es el de casados con matrimonio legitimo. En el qual estado se puede muy bien saluar los hombres y mugeres siruiendo a Dios con guardarse lealtad el vno al otro, y con criar sus hijos con seruicio de Dios, enseñandoles la ley de Dios y buenas costumbres, y proueyendoles de todo lo necessario para la vida humana.

### [pag. 85]

Este estado de matrimonio ordeno Dios luego que crio a los primeros hombres varó y muger llamados Adam y Eua: que fueró padres de todo el linage humano. Y despues dellos en todas las gentes del mundo vuo siempre conoscimiento y vso del matrimonio, tomando el varon a la muger por suya, y la muger al varon por suyo, y teniendo por cosa buena y honrosa estar casados hombre y muger: y al reues por cosa mala y fea estar amancenbados, teniendo ayuntamiento como las bestias que toman unas y dexã otras, como les da el appetito, sin guardar ley de compañía entre si. Por donde entendereys que todos los que estan amancebados (aunque sea soltero con vna sola soltera, y vna sola con vno solo)

estan en peccado mortal, y se yran a arder para siempre en el fuego del infierno. No os engañen los hechizeros que dizen que con vna sola es bueno andar, ni sigays la costumbre de vuestros antepassados, que antes de casarse para probar la muger se amancebauan primero. Y asi lo hazeys muchos de vosotros oy dia: y en esto sova hijos del Diablo y enemigos de la ley de Dios: la qual no da licencia de juntarse el varon y muger carnalmente ni aun una vez sola, antes de ser casados. Por esso abrid los ojos y no vseys tal maldad de aqui adelante.

### [pag. 86]

mas como hazen todos los buenos Christianos y los Viracochas honrados. Mirad primero con quien os esta bien casaros y despues de mirado casaos como lo manda la sancta Yglesia, y despues de casados os ayuntad, para tener hijos: y no antes de casados por que no caygays en la maldicion de Dios. Agora sabed hijos mios que el matrimonio de los Christianos, no solo es bue estado y modo de viuir dado por Dios: mas tambien es sacramento y gran mysterio instituydo por lesu Christo nuestro Redemptor. Este sacramento se celebra quando el Padre y Cura vuestro os toma las manos a la puerta de la Yglesia o en vuestra casa, diziendo el varon y la muger que se quieren por marido y muger.

Entonces se haze este sacramento: y no antes ni despues: y todo lo demas que se haze de velaros y de las Arras, y de las candelas y missa, todas son ceremonias y bendiciones de la sancta Yglesia, para que vuestro casamiento tenga buen successo en seruicio de Dios: mas quando el varon y muger por mano del Cura, con testigos, os toma las manos, entonces se haze el matrimonio, y es sacramento

de Iesu Christo, en el qual os dan gracia del cielo, para que esteys en seruicio de Dios, y seays buenos casados y lleueys bien las cargas del matrimonio, y os salueys,

[pag. 87]

Y por ello deueys venir confellados de vueltras culpas a calaros, y no en peccado: por que liendo como es Sacramento el matrimonio, hale de recebir lanctamente. Tambie aueys de laber que el matrimonio de los Christianos es perpetuo y para liempre, y de vn varon con vna sola muger: y si mas tiene no lon mugeres sino mancebas con que a arder en el Infierno. Porque la ley de Dios no permite, que un hombre tega dos mugeres ni mas: sino vna sola: aunque lea Rey y señor del mundo: pero bien da licencia que si vna se os muere, que os caseys con otra, y a ella tambien si se le muere el marido, que se case con otro.

mas viuiendo la primera muger, la segunda con quien os casays y las otras no son vuestras mugeres, sino vuestras mancebas, aunque seays Curaca, y gran Curaca os yreys al infierno. Porque la ley de Dios es ley de paz y amor: y auiendo muchas mugeres siempre ay embidias y zelos y dissensiones. Así que (hijos mios) lo que vuestros antepassados usaron, y vuestros Ingas de tener muchas mugeres es contra la ley de Dios. El rey don Phelippe que es tan gran señor de los Viracochas y deste nueuo mundo no tiene mas de una muger, ni en vida de la primera toma otra, porque es Christiano y muy catholico Principe, y obedece a la ley de Dios y de la sancta Yglesia. Vosotros que soys vassallos suyos hazed como el y como los demas buenos Christianos,

[pag. 88]

y contentaos con una muger, como lo manda la ley de Dios. Vltimamente aueys de saber hijos mios, que el matrimonio es vinculo y junta perpetua, que solo por la muerte se puede quitar, mayormente si ha auido ayuntamiento carnal: y no consiête la ley de Dios que el varon dexe a la muger y toma otra, ni la muger dexe al varon y tome otro: porque esto sera cometer adulterio. Así lo declaro el hijo de Dios lesu Christo en su Euangelio, al qual emos de creer, porque no puede mentir ni engañar. Así que lo que vuestros antepassados vsaron de dexar, y repudiar el marido a la muger quando les daua enojo era mal hecho, y entre Christianos es cosa de gran castigo. Mirad primero co quiê os casays y encomendado a Dios.

SERMONES 337

mas casado co vna no ay poder en la tierra, para que la dexeys, y os caseys con otra. Sino os contenta, enseñadla, y reñidla lo malo, dezidselo al Padre, para que la corrija, y ella se enmendara, y sera buena. Mas no la dexeys que es peccado: mas suffrios y lleuaos vnos a otros, que tambien teneys cosas malas, que ella os sufre. Tened mucho amor (hijos mios) vnos a otros. El marido quiera biê a su muger, prouedle lo que ha menester con mucho amor. La muger sirua al marido como a cabeça, y criad vuestros hijos en seruicio de Dios, pues siendo Christianos son tambien hijos de Dios:

[pag. 89]

Y tu muger no mires ni quieras otro varon, sino al tuyo, haziendo su voluntad: y tu varon no mires ni quieras otra muger sino la tuya haziendo su voluntad. El varon no es señor de su cuerpo, sino su muger: y la muger no es señora de su cuerpo sino el varon. Así lo dize la palabra de Dios por el Apostol sant Pablo. Sed buenos y fieles tened paz como buenos casados, porque vosotros y vuestros hijos vays a gozar la vida del cielo que nunca se acaba. Amen.



[pag. 89]

## **SERMON XVI**

SERMON XVI. EN QVE SE DEclaran los impedimentos que anullan el Matrimonio.

LOS que se quieren casar han de saber los impedimentos que la Sancta madre Yglesia tiene declarados, con los quales no se puede hazer matrimonio. Y si alguno pretendiere casarse, no quedara casado sino amancebado, y en estado de condenarse para siempre. Por esso hijos mios oyd con atencion esta platica en que os enseñare todos estos impedimentos para que nadie se case con ellos,

[pag. 90]

y los que se supieren que alguno se quiere casar teniendo qualquier impedimento destos que os dire, lo diga al Padre, porque si lo supiere, y no lo manifestare, peccara grauemente, y sera codenado para siempre. Pues por esso manda la sancta Yglesia que se amonesten primero en publico los que se quieren casar, para que si alguno supiere qualquier impedimento destos lo diga, y no tema a nadie, aunque sea Curaca, o principal, el que tuuiere tal impedimeto, digalo, que mas vale hazer lo que so se mada, que que el Curaca quiere: y Dios del cielo y el Rey y sus ministros le librara que le haga mal alguno el Curaca ni otro: y si callare sera castigado como merece.

LO I. Pues si te quieres casar hijo mio mira que sea Christiana baptizada la que tomas por muger, y tu muger que sea Christiano baptizado el que tomas por marido, de otra suerte no vale nada vuestro casamiento.

LO II. Mirad que no seays el vno o el otro casado otra vez viuiendo todavia el primer marido, o primera muger, porque no valdra nada vuestro casamiento y sereys castigados. Mas si ya murio el marido o la muger con quien os casastes primera vez, bien podeys casaros otra vez, y otras en servicio de Dios.

LO III. Mira que no sea tu parienta, o pariente por lo menos dentro del primero, o segundo grado de parentesco.

[pag. 91]

porque en los otros tercero, y quarto vosotros los Indios teneys licencia del sancto Padre de Roma en vuestros privilegios por agora. Por primero, o segudo grado de parentesco has de entender que no sea madre, o abuela, hija ni nieta, ni sea hermana de padre o de madre, ni sea tia hermana de tu padre o madre, o sobrina, hija de tu hermano o hermana, ni sea prima hija de tu tio o de tu tia. De la misma suerte, tu muger, mira q no te cases con tu padre, o abuelo, ni tu hijo, o nieto, ni tu hermano de padre, o de madre, ni con tu tio hermano de tu padre o madre, ni con tu sobrino hijo de tu hermano o hermana, o con tu primo hijo de tu tio o de tu tia,

Porque si assi os casardes valdra nada vuestro casamiento y sereys condenados.

LO IIII. Mira hijo que la que quieres tomar por muger no aya sido tu madrasta muger d tu Padre, ni tu entenada hija de tu primera muger, ni sea tu nuera muger de tu hijo, ni sea tu cuñada hermana d tu primera muger ni aya sido muger de tu hermano. Y tu muger, mira que el q tomas por marido, no aya sido marido de tu madre tu padrasto, ni sea tu entenado hijo de tu marido, ni marido de tu hija que es tu yerno, ni marido de tu hermana, que es cuñado, ni aya sido hermano de tu marido primero: porque si assi os casardes no valdra nada vuestro casamiento, mas sereys condennados.

[pag. 92]

LO V. Mira hijo q̃ no tomes por muger a madre, ni hija, ni hermana, ni prima, ni tia, ni ∫obrina de alguna muger que tu ayas conocido carnalmente. Y tu muger mira, que no tomes por marido a padre, o hijo, o hermano, o tio, o

Jobrino de algun hombre que tu ayas conocido carnalmente: porque no valdra nada vuestro casamiento y sereys condenados.

LO VI. Mira que no sea tu compadre, o tu comadre, o tu ahijado, o ahijada, o tu padrino, o tu madrina, de baptismo, o de confirmacion: quiero dezir,

que no aya en el haptismo, o en la confirmacion tenido como padrino o madrina a ti o a tu hijo o hija, ni tu le ayas tenido a el como padrino o madrina, ni a su hijo, o a su hija: porque no valdra nada vuestro casamiento, y sereys condenados para siempre jamas.

LO VII. Mira que tomes por muger a la que conociste carnalmente en vida de otro marido dandole palabra de casarte con ella, o siendo causa de que muriesse su marido matandole tu, o aconsejandole a su muger, o a otra persona que le matasse.

[pag. 93]

Y tu muger tambien mira que no te cases co el tal adultero, o homicida, porque no valdra nada vuestro casamiento, y sereys condenandos para siempre jamas.

LO VIII. mira q no te cases co alguna muger q por fuerça o por miedo, o por amenazas le ayan hecho tu, o los Curacas, o los Padres o alguna persona que conceda en casarse contigo. Por que el matrimonio quiere Dios que sea libre, y de pura voluntad, y si es forçada por miedo o amenazas a casarse contigo contra toda su voluntad no vale el matrimonio.

LO IX. mira, que no engañes a la muger con quien te cases, porque si eres impotente, o tienes tal enfermedad o falta natural que no puedes tener acto de generación no valdra nada tu matrimonio.

Estos son los impedimentos que la sancta Yglesia ha declarado ser, de manera que nadie con ellos se pueda casar, si algun hombre o muger tuuiere qualquiera dellos, aunque parezca que se casa, no quedara casado sino amancebado y en peccado. Otros impedimentos ay tambien, que no pertenecen a vosotros (como es ser padre de missa o de orden sacro, o ser religioso professo, que no se puede

casar aquestos). Mas si alguno de vosotros hijos mios por no saber la ley de Dios, o por tentacion del diablo esta casado y tiene algun impedimento de los dichos, venga al Padre y en secreto manifiestele la verdad, para que le de remedio,

[pag. 94]

Porque muchos destos impedimentos por virtud y authoridad de la sancta Yglesia, y del sancto Papa de Roma, que es Padre de todos los Christianos se puedê dispēsar y remediar: y en esta tierra ay Prelados y religiosos que tienen authoridad para esto, y sin que sea sabido, ni castigado su delito sera remediado: y mas vale dezir la verdad y buscar el remedio, que permanecer siempre en peccado, y ser hijo del diablo,

y yr al infierno a donde para siempre penaran en fuego eterno los que encubren el peccado y no son casados segun la ley de Dios. Lo mesmo haga el que de vosotros siendo casado, ha tenido cuenta con parienta de su muger, o la muger con pariente de su marido. Porque aunque no por esso quedan descasados, pero no puede pedir el que assi ha peccado ayuntamiento carnal sin peccar, ni es menester que el Padre por licencia del Papa dispense para esto.

[pag. 95]

guardaos hijos mios de enojar a Dios. El matrimonio de los Christianos es cola lancta, y alsi ha de ler tratado lanctamente: para que alcanceys la bienaventurança del cielo. Amen.



[pag. 95]

# SERMON XVII.

SERMON XVII. EN QVE SE TRAta del Sacramento de la Extrema vncion: y para que se ordenò: y de las rezias tentaciones q el demonio trae a la hora de la muerte: y como se han de vencer: y cotra el abuso de los que en sus enfermedades llaman a los hechizeros, y se encomiendan a sus guacas.

EL vitimo Sacramento que la Sancta Yglesia da a los Christianos se llama Extrema unction, que es quando el Sacerdote vnge con olio bendito a los enfermos, que tienen mucho peligro de muerte, diziendo estas palabras. Por esta sancta unction y por su piadosa misericordia te perdone Dios todo lo que peccaste por la vista por el oydo por el gusto y por los demas sentidos.

[pag. 96]

ungiendo los ojos, oydos y boca, y manos y pies, porque por estas partes peccamos, quebrando la ley de Dios. Este sacrameto ordeno lesu Christo y la sancta Yglesia mada, que se de a todos los fieles Christianos, que estan ya para morir. Y a vosotros (hermanos mios) tambien han mandado los Obispos que se os de este sacramento, quado estunierdes enfermos de muerte. Este sacramento reciben los Christianos para tres cosas. La primera es para alcançar entero perdon de sus peccados, porque aunque por la confession se perdonen los peccados; por nuestra flaqueza queda siempre algo en el anima del mal passado, y con esta sancta unction se purifica.

Lo segundo es para alcançar salud del cuerpo, si es para seruir a Dios. Muchas vezes enfermos (que auian luego de morir) por la virtud deste sacramento han cobrado salud: mas no todas vezes cobran salud los enfermos co esta sagrada unctio. Porque muchas vezes no les couiene quedarse en esta vida, si no yr a la otra del cielo que es mejor. Lo tercero que obra este sacramento, es dar esfuerço grade al anima del Christiano para vencer en el postrer combate, que en la hora de su muerte con sus enemigos los Demonios, porque aueys de saber hermanos mios que el demonio nuestro enemigo siempre nos persigue y procura derribar en peccados para que nos condenemos y vamos presos a su carcel del infierno.

## [pag. 97]

Mas esto haze con mayores fuerças y con terrible pelea acomete a todos los Christianos que estan en el articulo de la muerte: porque sabe muy bien, que de aquel pacto depende el saluarse, o condenarse para siempre vn alma, porque si alli es vencida muere para siempre y queda captiua del diablo y va a tormentos eternos. Si es vencedora y con la fe, y amor de Iesu Christo vence al enemigo en aquel trance de la muerte, luego queda segura, y sin peligro de ser jamas vencida, y en estado de vida para el cielo. Sabiendo pues esto nuestro aduersario en la hora postrera viene con gran impetu a tentar y haze quanto puede por espantar y derribar las animas de los Christianos,

diziendoles que la fe de Iesu Christo no es verdadera y que no llamen a Iesu Christo, ni se confiessen de todas sus culpas al Padre, y que todo es burla, sino lo de vuestros antepassados, y otras muchas mentiras os dize el malo en aquella hora, para que negueys a Iesu Christo. Otras vezes os dize, q vuestros peccados son muy grades, y que Dios no os los perdonara, y que es en vano arrepentiros dellos, y con esto os quiere quitar la esperança en Iesu Christo, cuya misericordia es tan grande que aunque sea en el postrer punto de vuestra vida perdona los peccados muy grandes

## [pag. 98]

a los que le llaman, y se buelue a el de todo coraçon. Otras vezes el diablo os trae enojos contra vuestros compañeros, y contra vuestros mayores por que os ha hecho mal: y tambien os pone enojo contra Dios porque os dio enfermerdad

y pobreza, y no os dio la ∫alud que de∬eauades, ni las riquezas que otros tiene, diziedo que Ie∫u Chri∫to no es buen Dios, pues no os da bienes, ni os da buenos temporales, y que mejor era la guaca que os daua todo e∫to. Veys aqui como os tienta, y engaña el diablo para poneros mal coraçon con Dios: y aun en la vida agora os dize muchas vezes e∫tas mentiras,

y mucho mas en aquella hora postrera. O hermanos mios estad fuertes en la fe, y palabra de Dios, y resistid a este vuestro enemigo el diablo diziendole con mucho animo. Vete de mi maldito engañador, mentiroso, que yo soy Christiano baptizado, y tengo la fe de Iesu Christo, que es mi Dios y mi Redemptor, y esta en el cielo y quiere saluarme, y por mi derramo su sangre en la cruz y alli te vencio, y me libro de tu poder, yo llamo a Iesu Christo y a el me encomiendo, mi cuerpo y mi alma, y por el espero ser saluo y perdonado de todos mis peccados, y el me dara la salud del cuerpo que es mejor, y porna mi alma en el cielo, a el llamo yo y a el adoro, que las guacas no son nada, ni valen nada.

[pag. 99]

Ni los hechizeros no son sino para comer y hartar su barriga y engañar y todo quato dizen es mentira. Vete vete de mi maldito padre de mentiras que quieres matar mi anima: mas lesu Christo por su bondad me saluara, aunque te pese a ti que eres malo y enuidioso. Así así hermanos mios responded al demonio quando os dixere semejantes maldades, resistilde varonilmente y huyra de vosotros, hazed la señal de la Cruz en el pecho y en la frente, y luego huyra lleno de miedo mas couarde que vna gallinaza. Dezid con el coraçon, y con la boca. Iesus sea conmigo y vencereys con este admirable nombre: tomad el agua bendita y rezad el creo en Dios padre, y dezid el Padre nuestro, y el Auemaria y vereys como os dexa luego el Demonio.

Todo esto aueys de hazer quando el diablo os tienta, en qualquier tiempo: pero mucho mas en la hora de la muerte. No se os oluide, ponedlo en la memoria, catad que os va vuestra saluacion, y tened firme confiança en Dios que si recebis los sacramentos en vuestra enfermedad, confessando al Padre todos vuestros peccados sin callar ninguno con dolor, y recebis la extrema unction, que sereys saluos por la grã misericordia de Dios, y por la virtud marauillosa que puso en aquellos sacramentos. Y los que veys a otros en peligro de muerte, y es vuestro

marido, o muger, o hermano, o hermana, o pariente, o amigo, o compañero, mirad que no le desampareys, mas hablalde cosas de Dios, y llamad al Padre que le confiesse,

[pag. 100]

y para que le de la sancta unction. Procurad de tener alguna ymagen, y la Cruz y agua bendita, y animadle al enfermo con palabras buenas y sino sabeys llamad a alguno que sepa rezar y hablarle de Dios. Porq dexays morir como bestia a vuestro proximo? No veys que es gran crueldad y os lo demandara Dios? Mas que os dire de los que entonces llaman hechizeros, y se encomiendan a la guacas, y se confiessan con los ychuris, y offrecen cuyes, y hazen otros engaños de sus antepassados? O hijos del Diablo.

O enemigos de Dios. Vosotros no veys que todo es burla y mentira, y que el hechizero no da salud, ni la guaca, ni haze mas de lleuaros vuestra plata, o vuestra ropa? No veys que el diablo se huelga mucho de vuestra perdicion, por lleuaros cosigo al infierno? Sabeys que quenta la sagrada Escriptura, que vn Rey llamado Ocozias embio a consultar la guaca, estando enfermo se sanaria, y enojado Dios, le embio a dezir con su Propheta Elias, que porque auia consultado a Belzebud que era guaca, y no auia consultado, ni llamado a Dios, por esso moriria; y no sanaria de aquel mal. Asi fue que murio aquel desbenturado, y fue arder al infierno para siempre.

[pag. 101]

Lo mismo acaece a los que llaman los hechizeros y consultan las guacas en sus enfermedades, que ellos mueren y no sanan, y vanse al infierno. Así que hijos mios de mi alma, en vuestras enfermedades llamad a lesu Christo vuestro Dios, y a su bendita madre la virgen sancta Maria, y recebid los Sacramentos de la Yglesia, como buenos Christianos que yo os digo de parte de Dios, que si os conuiniere la salud del cuerpo que Dios os la dara: y la salud del alma que es gozar de Dios en el cielo, sin duda ninguna la alcançareys. Amen.



[pag. 101]

# SERMON XVIII.

SERMON XVIII. EN QVE SE TRAta como toda la ley de Dios esta en diez palabras, y como dio Dios esta ley por su mano, y todos los hombres la tienen escrita en sus coraçones: y como por el primer mandamieto nos mada Dios, que a el solo adoremos, y no al sol, ni a las Estrellas, ni Truenos, ni Montes, ni Guacas.

DE LOS siete sacramentos os he tratado lo que os basta saber para recebirlos como Dios quiere, y la sancta Yglesia lo tiene ordenado. De aqui adelante tratare de los mandamientos de la ley de Dios:

[pag. 102]

los quales ha de guardar qualquier hombre para ser saluo. Asi lo dixo lesu Christo nuestro Señor a vn mancebo que le pregunto que auia de hazer para alcançar la vida eterna. Guarda los Mandamientos, le respondio el Señor, porque aunque seays Christianos baptizados, y creays lo que la sancta Yglesia os enseña, si quebratays qualquiera de los mandamientos de Dios, sereys por ello condennados al infierno. Por esso hermanos estad atentos; y aprended bien la ley de Dios, y guardadla con todo vuestro coraçon: para que seays saluos. Esta ley de Dios, aunque tiene muchos preceptos, y reglas para alcançar el bien, y huyr el mal:

Pero toda ella se resuelue en diez palabras, o diez mandamientos, los quales dixo Dios por su propria boca, y escriuio de su propia mano. Porque aueys de saber hermanos mios, que antiguamente muchos años antes de venir lesu Christo al mundo, saco Dios a su pueblo de Israel, que eran los fieles de aquel tiempo de vn duro captiuerio de Egypto, haziendo grandes marauillas. Y en vn monte llamado sinay, estando todo el pueblo junto, aparecio Dios en vn grã fuego muy terrible, y de en medio del, hablo a su pueblo y por su boca les enseño aquellas diez palabras, y despues las dio escriptas con su dedo en dos tablas llanas de piedra al propheta Moysen, que era el gouernador de aquel pueblo de Israel.

## [pag. 103]

Y quiso Dios aparecer en fuego, para q todos temamos a su Magestad, y sepamos que nos puede abrasar, sino le obedecemos, quiso escreuirlas en tablas de piedra, para que sepamos que esta ley de Dios es perpetua, y nadie la puede quitar ni borrar y los mismos Diez mandamientos enseño nuestro Señor Iesu Christo viniendo al mundo y los mismos predicaron sus sagrados [A]postoles y aun los mismos tienen cada vno de los hombres escriptos en su coraçon [por] mano del hazedor que halla dentro le enseña la verdad con la luz que pone en su anima. Porque dezidme qual hobre por barbaro y saluaje que sea, no sabe que matar a otro es malo, y que es malo tomalle la muger.

y que es malo tomalle su hazienda, y que es malo leuantalle falso testimonio, y que es malo hazer injuria al nombre de Dios jurando falso, y que es bueno honrar a Dios y adoralle, y que es bueno honrar a su padre y madre? Pues esta es la ley de Dios, todo esto no es muy justo y muy bueno? Si por cierto. No nos dize luego nuestro coraçon quando hazemos contra esto hurtando, adulterando, matando que hazemos mal? No ay duda. Pues veys ay porque los malos se condennan, aunque nunca ayan oydo la palabra de Iesu Christo porque hazen contra esta ley de Dios que naturalmente conocen y por esto son dignos de pena, porque conociendo el bie y el mal, siguen el mal, y dexan el bien.

### [pag. 104]

Y ∫i los infieles que no conocen a le∫u Christo ∫e condennan por e∫to, quanto con mayor razon ∫eran condenados los Chri∫tianos que teniendo tantos bienes

quieren como traydores ser contra Dios? Assi que hermanos muy amados oygamos con atencion la ley de Dios, y procuremos guardar nuestros coraçones para ser saluos. Toda la ley de nuestro Dios como os he discho en estas] palabras. La primera es que adores y honres sobre todo al verdadero Dios que es vno solo, y no adores, ni tengas otros dioses, ni ydolos, ni guacas. Por este mandamiento se os manda que no adoreys al sol, ni a la luna, ni al luzero, ni a las cabrillas, ni a las estrellas, ni a la mañana, ni al trueno, o rayo,

ni al arco del cielo, ni a los cerros ni montes, ni a las fuentes, ni a los rios, ni a la mar, ni a las quebradas, ni a los arboles, ni a las piedras, ni a las sepulturas de vuestros antepassados, ni a las culebras, ni a los leones, ni a los os os, ni a otros animales, ni a la tierra fertil: ni tengays villcas, ni guacas, ni figura de hombre, o ouejas hechas de piedra, o Chaquira, mandaos que no offrezcays al sol, ni a las guacas, coca, cuyes, sebo, carneros, ropa, plata, chicha, ni otra cosa, ni mocheys al sol, ni a las sepulturas de vuestros antepassados inclinando la cabeça y alçando las manos, ni hableys al sol ni al trueno, o a la pachamama,

# [pag. 105]

pidiendo os den ganado, o mayz, o salud, o os libren de vuestros trabajos y enfermedades. Todo esto manda Dios que no se haga, y el que haze qualquiera cosa destas morira, y ardera en el fuego del infierno para siempre jamas: porque haze trayció y maldad y gran injuria a Dios: pues ninguna cosa destas es Dios y el que las adora quita a Dios la honra que a el solo se le deue, y dala a las piedras y a los elementos, y a las criaturas insensats. Dime hombre quando mochas al sol, quando le offreces algo, que piensas? piensas por ventura que el sol es Dios?

piensa que siente lo que tu hazes? piensa que por esso se hara bien o mal? O loco ciego como te engañas, el sol no es Dios, mas es una criatura de Dios, que Dios la hizo para que alumbrase a los hombres. El sol no siente, ni habla, ni se cura de lo que tu le dizes, ni lo haze, ni te responde, ni haze caso de ti mas que una piedra, tu no lo ves, por ventura dexa de salir, o sale mas temprano? No ves como siempre anda en buelta como Dios le manda, y que no haze mas de lo que Dios le manda? Sabes lo que hazes quando adoras al sol por la luz que te da o le mochas, porque no te queme a ti o a tu sementera, yo te lo dire.

## [pag. 106]

Has visto al perro que tirandole una piedra, dexa de morder a quien se la tira, y muerde la piedra? Pues asi hazes tu quando adoras al sol, que sabe lo que hazes, pien as tu que porque es tan grande, y tan resplandeciente el sol, que por esso es dios. Es cosa de risa, tu indio miserable eres mejor y demas estima que el sol, porq tienes alma, y sientes y hablas, y conoces a Dios, el sol, no siente ni habla, ni conoce mas de que es vna hacha grande que puso Dios alli para alumbrar este mundo. Pues la luna y las estrellas, menos son que el sol, y no hazen sino dar bueltas, sin descansar, como Dios les manda:

Dios las puso para adornar el cielo y para produzir fructos en la tierra, mas la luna y las estrellas no sienten, ni hablan, ni te responden, ni se curan de lo que les dizes, ni les da nada por lo que les offreces. Pues el trueno, rayo, y lluvia, que piensas tu que es. Piensas que es algun hombre grande, que da golpes, o vierte agua, o que sacude su honda, y da con su porra, como dezian algunos viejos desta tierra? Es cosa de risa, y todo quanto vuestros viejos os dixeren, son como hablillas de muchachos, menos saben que muchachos, vuestros viejos. Es trueno hermanos, y el rayo, le embia Dios de las nuues, para poner espanto a los hombres malos, y el agua cambia: para de fructo la tierra.

# [pag. 107]

Y quando Dios quiere cae el rayo, y como el manda vienc el agua mucha o poca, como el es Jeruido, y las nuues le obedecen, y Jolo Dios es Jeñor de todo. Pues los rios, y los montes, y la mar, y la tierra, y las fuentes, y los arboles, y los animales todos Jon criaturas de Dios de menos estima que el hombre, y todas las hizo Dios al principio, para que Jiruan al hombre y con ellas haze Dios bien a los buenos, y mal a los malos. AJsi como los criados de vn Jeñor hazen bien al que Ju Jeñor quiere bien, y hazen mal a los que Jon enemigos de Ju Jeñor. Pues las guacas y figuras y ydolos que teneys escondidos y los adorays que os dire dellos?

Vnos de vosotros tienen vna piedrezita muy lisa, y de muy biua color para su guaca, otros una ouegita hecha de plata, otros vna maçorca de mayz que llamays Pirua, muy encubierta; otros vna figura de Ynga labrada en piedra, otros vn ydolillo vestido de cumbi de ropa chiquita, y otras mil niñerias, y bouerias con

que offendeys a Dios y le teneys muy enojado porque la honra que es del alto Dios, la days a cosas tan viles, y soezes, y el diablo se esta riendo y haziendo burla de vosotros, que como a niños sin seso, os tiene engañados con tales niñerias y embustes? Quien pensays inuento todo esto? El diablo para que se condenen los hombres.

[pag. 108]

Quien os persuade que adoreys las guacas? El Diablo que os quiere tener captiuos. Quien habla algunas vezes en las guacas a los viejos? El Diablo enemigo vuestro. Vosotros no veis como huye de los christianos, y como a su pesar le echan de toto el mundo, y como Iesu X\vec{p}o vence y reyna en toda la tierra? Por ventura las guacas deffendieron a vuestros antepassados de los viracochas? Dadme aca la guaca yo la pisare delante de vosotros, y la hare poluos. Como no responde? como no habla? como no se defiende? pues quien a si no se defiende ni ayuda, como os ayudara a vosotros?

Vayanse para burleria las guacas pongase de lodo los Ydolos, los muchachos se ensuzien en ellas, que todo es engaño y mentira. Y solo nuestro grã Dios señor y hazedor del cielo y tierra ha de ser adorado, y seruido y reuerenciado, y nosotros que somos hechos a su ymagen y semejança, no hemos de adorar las inuenciones de los hechizeros, que para solo comer y beber fingen maldades, ni hemos de sugetarnos a los embustes del Diablo que quiere engañarnos, y lleuarnos a arder en el infierno mas solo a nuestro Dios todo poderoso adoramos, y bendizimos, y honramos, y reuerenciamos para siempre jamas. Amen.



[pag. 109]

# SERMON XIX.

EN QVE SE R Eprehende los hechizeros, y sus supersticiones, y ritos vanos. Y se trata la differencia que ay en adorar los Christianos las ymagenes de los Sanctos, yadorar los ynfieles sus ydolos, o Guacas.

HASSE de aduertir, que en cada Prouincia se predique a los Indios mas por estenso, contra las supersticiones, que alli se vsan:

porque sin las que aqui se tocan ay otras muchas,

& importamucho predicar en particular

contra ellas, y mas porestenso de lo

que en este Sermon, se haze

por la breuedad.

(...)[sic]

EN EL Sermon passado os dixe como Dios manda en el primer mandamiento de su ley, que no adoreys al Sol, ni a las estrellas, ni a las guacas, ni a otra cosa ninguna, sino a un solo Dios hazedor de todo.

En este sermon hermanos os quiero declarar los engaños y mentiras, que los viejos hechizeros os enseñan contra la ley de Dios: para que huyays dellos como del diablo. Sabed hermanos quel diablo como es enemigo mortal de los hombres y le pesa de que se saluen ha procurado y procura engañaros para que os condeneys, y assi como Iesu Christo nuestro saluador embio por todo el mundo sus Apostoles y Discipulos para enseñar la verdad. Assi el diablo embia

Jus ministros que Jon estos viejos hechizeros, para que engañen a los hõbres. VoJotros no veys que estos hechizeros, Jon unos necios y tontos, y miJerables, que no Jaben nada más de mentir y engañar?

[pag. 110]

No veys como todo quanto hazen, y dizen, es por comer, y beber, para que les deys plata, ropa, comida? no veys que las mas vezes, y casi siempre os mienten, y apenas sale verdad una vez lo que dizen? no veys como viuen mal, y son peores que vosotros, que ni saben lo que esta por venir, ni saben las cosas Jecretas, y que estã lexos, ni ∫aben curar enfermedades ni hazen co∫a buena, y si alguna vez aciertan, es acaso, y no porque ellos sepan nada y quando no Juccede lo que dizen, echã la culpa a vojotros, diziendo que no offreceys bien, y por vuestra culpa esta la guaca enojada, y no os quiere dezir lo que os conuiene: y finalmente tienen mill embustes, y mañas para traeros engañados como a unos niños sin seso para que les deys que coman y beban, que ningun otro fin tienen sino su vientre. A estos echizeros manda Dios en su sagrada Scriptura que no les preguteys lo que esta por venir, ni les pidays remedio para vuestras necessidades, Y el q tal hiziere manda que sea apedreado y muerto por ello. Manda tambien Dios: que el que supiere de estos malos hechizeros los descubra al padre para que no les dexe hazer mal, y el que los encubre es hijo del Diablo, y ardera por siempre en el infierno.

[pag.111]

Manda tambien Dios en su ley que el que supiere de otro que va a pregütar a estos hechizeros, o los llama, o se cura, o se confiessa con ellos que lo diga luego al Padre, so pena que sera condenado. Mirad hijos por vosotros, guardaos destos que son Tigres y lobos que matan y despedaçan las almas, estos os enseñan que quando pasays por los rios o cerros arroyos bebays del agua, haziendo salutación y mochando el rio para que no os lleue, y las fuentes, para que no os dañen. No veys que es engaño y boueria, que el rio no oye, ni siente, Dios es el que te ha de guardar a el adora, y pide te libre.

Otros quando van camino echan en los cerros o apachitas, o rimeros de piedras, calçados viejos, coca, mayz mascado, plumas, y otras cosas pidiendo que los

dexen passar en salvo, y les quiten el cansancio. Otros se quitan las cejas y pestañas, y las offrecen al Sol, y a los cerros, y al trueno. Quando vays a las minas, o a pleytos, consultays a los hechizeros, y velays de noche beuiendo y baylando. Y quando llegays alla, hazeys otro tanto para que os succeda bien vuestro negocio, o el pleyto, o el metal que buscays. Y para esso adorays los cerros, y minas. Algunos en sus chacaras ponen una piedra luenga, para que les guarde la chacara.

### [pag.112]

Otros mochan las llallahuas y maçorcas de mayz. Otros guardan la Pirua en su casa y la traen en procession. Otros traen los huacanquis que les dan los hechizeros, para alcançar sus malos desseos de mugeres. Otros asperjan al sol, o a la tierra, o al fuego con dos dedos la chicha: para que no les haga mal. Quando oyen cantar lechuzas, o buos, o aullar perros, dizen que es señal de muerte, para si o para el vezino donde aullan, o cantan. Quando zumban los oydos, o tropieçan los pies dizen que es mala señal, otros estando enfermos ponen su ropa en el camino para que lleuen su mal los caminantes. Otros quando acaban su casa, cuelgan una maçorca de mayz, para huaca que guarde la casa, los cabellos de diversa manera los ponen, y hazen criznejas.

Otros abren las entrañas de los carneros o cuyes, o otros animales, y por ellos adevinan lo que a de ser. Todo esto enseñan los viejos hechizeros, y mandanos que tengays gran secreto. Tambien hazen que dessenterreys vuestros muertos de la yglesia, y que los sepulteys con huacas, y que les pongays comida y beuida. Han os enseñado que no comenceys cosa alguna sin consultar los hechizeros, y echar suertes, y offrecer a los huacas, y asía lo hazeys quando començays casa, o hazeys sementera, o vays camino, o casays vuestros hijos.

### [pag.113]

diziendo que no os da bien el mayz, o las papas, ni el ganado, porque estan enojadas las guacas. Hazenos entender que hablan con las huacas y que les responden, y son unos pobres viejos tontos que no saben nada, sino mentir y comer. Vosotros hijos mios no veys como todo esto es mentira, y que los viracochas y Christianos, y los Yndios ladinos que saben, hazen burla dello? Que os dire de las patrañas y tonterias con que los viejos hechizeros trahen

embaucado al pueblo, seria nunca acabar contar sus abusos y supersticiones, todos son engaños del diablo guardaos dellos.

No aueys de adorar las guacas, ni les aueys de pedir salud, ni comida, porque no lo pueden dar, sino solo Dios que es señor de todos. No aueys de pregutar a los echizeros lo que os ha de succeder, ni que os digan las cosas perdidas y secretas, porque nada desto sabé, y solo Dios es sabidor de lo que esta por venir. No aueys de pedilles remedio para vuestras necessidades, ni curaros co sus palabras, ni dexaros soplar o chupar de hechizeros. No aueys de creer en agueros de aullidos o cantos de animales, ni buelo de mariposa, porque todo es vanidad.

#### [pag.114]

No aueys de dar credito a Jueños, ni pedir q os los declaren, porque los Jueños Jon vanidad. No aueys de cantar los cantares de vuestros antepa Jados, porque Jon engaños del demonio. No aueys de celebrar las fiestas del Raymi, ni del ytu, ni las otras que los antiguos hazian, porque Jon fiestas en que Je adora el diablo, quando Jembrays y quando cogeys vuestro mayz o papas no aueys de hazer los bayles y Taquies, ni celebrar el Aymuray, Jino dar gracias a Dios que os da la comida.

Quando falta lluuia, o no ay buen temporal, no aueys de llamar al trueno, ni celebrar el Yntirami, ni offrecer al carnero sino mochar a Dios que es el dador de los fructos de la tierra. No aueys de hechar suertes, ni adiuinar lo que esta por venir con coca, ni con mayzes, ni con pedrezuelas, ni con arañas tapadas, todas estas son abusiones del demonio de que se enoja Dios nuestro señor. Mirad como los Christianos no hazemos nada desto, y nos succede todo mejor que a los hechizeros, ni a vuestros antepassados sabeys porque? Porque conocemos y adoramos al verdadero Dios el qual solo es poderoso para dar salud, y hazienda y hijos y comida, y ganado.

#### [pag.115]

Todo es suyo, el mayz, las papas, y el axi, y los carneros, y los metales, y el lo da a quien el es seruido. Por esso hijos mios a el seruid, y a el adorad que aunque no le veays, esta presente en todo lugar y el os vee, y os oye, esta alla en vuestro coraçon y sabe todo lo que es, y todo lo que sera, porque es Dios glorioso

que hinche co su gradeza los cielos, y la tierra. Mas dezirme eys, Padre como nos dezis que no adoremos ydolos, ni guacas pues los christianos adoran las ymagenes que estan pintadas: y hechas de palo, o metal, y las besan, y se hincan de rodillas delante dellas, y se da en los pechos y hablan con ellas? Estas no son guacas tabien, como las nuestras?

Hijos mios muy diferente cosa es lo que hazen los Christianos, y lo que hazeys vosotros. Los Christianos no adoran, ni bessan las ymagenes por lo que son, ni adoran aquel palo o metal, o pintura, mas adoran a Iesu Christo en la Ymajen del Crucifijo, y a la madre de Dios nuestra señora la virgen Maria en su Ymagen, y a los sanctos tambien en sus Ymagenes, y bien saben los Christianos, que Iesu Christo y nuestra Señora y los sanctos entan en el Cielo viuos y gloriosos y no estan en aquellos bultos, o ymagenes sino solamente pintados,

y asi su coraçon ponenlo en el cielo donde esta Iesu Christo y sus sanctos, y en Iesu Christo ponen su esperança y su voluntad y si reuerencian las ymagenes, y las besan, y se descubren delante dellas, y hincan las rodillas, y hieren los pechos es por lo que aquellas ymagenes representan, y no por lo que en si son como el corregidor besa la prouision y sello real, y lo pone sobre su cabeça, no por aquella cera, ni el papel,

#### pag. 116]

Jino porque es quillca del Rey, y assi vereys, que aunque se quiebre un bulto, o se rompa una ymagen, no por esso los Christianos lloran, ni piensan que Dios se les ha quebrado o perdido, porque mi Dios esta en el Cielo y nunca perece, y de la ymagen solo se quiebra o pierde el palo, o el metal o el papel, de lo qual a los Christianos no se les da nada, ni lo tienen por su Dios. Mas vuestros antepassados y vosotros no lo hazeys assi con las guacas, porque si os toman vuestra Pirua, o vuestra guaca, os parece que os toman vuestro Dios, y llorays porque teneys en aquella piedra o figura todo vuestro coraçon,

### [pag. 117]

y no lo teneys en el cielo donde esta el verdadero Dios. Assi que hijos mios quiere Dios que los Christianos tengamos las ymagenes de Iesu Christo y de

los Janctos, y que con mucha deuocion las honrremos poniendo nuestro pensamiento y coraçon en lo que esta en el cielo, y manda que no pongamos nuestro coraçon con las huacas ni las adoremos porque son inuencion del diablo y burleria, y solo Dios es a quien hemos de adorar por Dios nuestro poniendo en el toda nuestra confiança, y a los sanctos hemos los de reuerenciar porque son criados y amigos de nuestro Dios, y pedir que intercedan por nosotros ante el summo Dios, el qual es un solo, padre y hijo y Espiritu sancto Dios eterno glorios que reyna en los cielos y en la tierra sin fin amen.



[pag.118]

# SERMON XX.

ENQVE SETRA ta de los juramentos como es licito jurar con verdad y necesidad, como es gran peccado perjurarse, especialmente diziendos dicho ante el juez, y contralos testigos falsos, y q el jurameto ha de ser de cosa cierta y como es juramento jurar por qualquiercriatura, y que lo que se jura o promete aDios se ha de cumplir se bueno y si malo no.

El segundo mandamiento de la ley de Dios dize. No tomaras el nombre de tu Dios en vano, porque no dexara Dios sin castigo al que tal hiziere. Esto es lo mismo que lo que os dizen en la cartilla. No juraras el nombre de Dios en vano. Sabed hermanos que el jurar no es otra cosa, sino hazer a Dios testigo de lo que dezis.

Porque Dios como lo sabe todo, y lo vee todo es testigo de todo, y como es summa verdad no puede mentir ni ser testigo de falsedad, y por esso en los negocios ocultos y de mucha importancia para ser creydos de la verdad que dezimos hazemos a Dios testigo jurando, y esto quando se haze como se deue que es con verdad y con necessidad y con reuerencia cosa licita y buena es, y Dios se agrada de que la verdad encubierta se crea por medio del juramento que es por el testimonio de Dios, y por esso los Christianos algunas vezes juran y no peccan, y los juezes Ecclesiasticos y seglares toman juramento a los testigos, porque jurando enteramete la verdad y auiendo necessidad de dezir su dicho, no es peccado jurar, porque entonces no es tomar en vano, ni jurar en vano el nombre de Dios.

### [pag. 119]

Mas el que jura con mentira elle quebrante este mandamiento, y comete peccado mortal muy grande contra Dios, y merece muerte e infierno para liempre jamas. Porque lo milmo es jurar fallo, que llamar a Dios mentirolo y teltigo de falledad. Ved pues hermanos quan terrible injuria y affrenta haze al lummo Dios el que le llama fallo y mentirolo, que ello milmo hazeys volotros todas las vezes que jurays mintiendo. La lagrada Elcriptura dize que al que jura mentira, no le dexara Dios lin caltigo, y tambien dize que del y de lu cala no le apartara el açote de Dios, aŭ en elta vida, a muchos les caltiga Dios por elte peccado con darles enfermedades, e quitarles los hijos, o la hazienda, o con otros males.

Mirad lo que hazeys, guardaos de jurar falso, y no solo lo que es falso, pero lo que no sabeys muy de cierto no lo aueys de jurar, porque esso tambié es peccado mortal. Especialmente os guardad quando os toma el alcalde, o el corregidor, o el visitador vuestro dicho de jurar con mentira, o en dubda, sino solo jurar lo que sabeys muy claro. Catad que muchos de vosotros jurays lo que el curaca os manda, o lo que suestro amigo por un mate de chicha que so dan, os hazen jurar cada uno lo que quiere? O graue malda, Dios del cielo esta muy ennojado con vosotros, porq le hazeys tan gran affrenta.

#### [pag.120]

Como no temes hombre malo y traydor, testigo falso de reuentar, y que te coma la tierra, como ha hecho a otros que se han perjurado? Dos hombres llamados Ananias, y Saphira, porque mintieron tomandoles su dicho el Apostol sant Pablo cayeron luego alli muertos a los pies del Apostol, porque mintieron a Dios en cuyo nombre les preguntaua sant Pedro que les tomaua su dicho y todos los Christianos de ver tal cosa temblaron. Pues como no temblays vosotros de jurar falso y metir quando os toman vuestro dicho los juezes que estan en lugar de Dios? Como osays poner la mano en la cruz de la vara que representa a Dios diziendo mentira y perjurando os?

Manda Dios en su ley (y el Rey tambien lo manda en las suyas) que el testigo que jurare falso y se le prouare, que pague la pena del otro contra quien juro, de manera que sea apedreado, y muerto el que juro falso contra la vida de su proximo y vosotros no teneys en nada jurar falso. El sancto Concilio (que para

vuestro bien se hizo en la ciudad de los Reyes estos años passados) manda que de aqui adelante el indio que jurare falso sea publicamente açotado muy reziamente, y manda que sea tambien trasquilado, y puesto a la verguença, y aunque hasta agora se ha dissimulado con vosotros, por vuestro poco saber, de aqui adelante sera reziamente castigado el que fuere testigo falso.

[pag. 121]

El Diablo es padre de la mentira, el que jura fallo yra con el Diablo a arder para siempre en el fuego del infierno. Aueyslo entendido? Pues de oy mas, si el curaca os mandare jurar falso, dezid que no quereys, y que el se va al infierno en mandaros tal, y no le ayays miedo, que Dios, el Padre, y el Rey os defenderan para que no os haga mal, y si vuestro compañero, o algun viracocha os rogare que jureys lo que el quiere, y no es verdad embialde con el Diablo, y dezid que vos soys christiano, y los christianos no hande jurar falso. Mirad que lo hagays asi, porque seays buenos hijos, y os quiera Dios mucho. No solamente quando os toma vuestro dicho los juezes,

Jino tambié en vuestra casa, y entre vuestros compañeros os guardad de jurar falso, mas jurad siempre verdad porque tambien es peccado mortal y os condenareys si jurays con mentira aunque sea en cosas muy livianas, y lo mejor es no jurar ningun juramento como hazen los buenos Christianos, y como nuestro señor lesu christo enseña en su sancto Euangelio diziendo, no querays jurar por Dios, ni por el cielo, ni por la tierra ni por vuestra vida, sino sea vuestra palabra, si o no, porque lo demas no es por bien. Esto aconseja nuestro Señor Iesu Christo, y pues el lo dize, deuemos tomar su cosejo, y mirad hijos mios que nos enseña Iesu Christo, que no solo es juramento jurar por Dios sino tambien es juramento, jurar por el cielo, o por la tierra, o por vuestra vida, y finalmente por qualquiera criatura.

[falta pag. 122 Ser. S.XVI] Sermon S.XVIII: {porque Dios esta presente en toda criatura, que cuando se jura por la criatura, se jura por el criador que esta en ella, y asi es peccado jurar con mentira en cualquiera manera y forma que sea el juramento.

Juramento es decir; Vive Dios; por Dios. Juramento es: por esta Cruz, y por nuestra Señora, y por los santos, y este Dia. Juramento es, por vida mia, o por

vida vuestra. Juramento es decir, mala muerte muera si esto no es asi, la tierra me coma, el diablo me lleve. Guardaos, hijos mios, de decir tales juramentos, que son muy grandes, y si oyeredes a los viracochas, o a los Yndios ladinos yãnaconas jurar mucho, no penseis que eso es cosa buena y honrrosa, porque Dios se enoja de que traigan su nombre, y el de la Sta. Cruz por ahi a cada paso sin reverencia y consideracion. y al cabo les dara el pago que merece su desacato. Mas vosotros no jureis, y al que vieredes jurar reprendedle diciendole: ¿No veis que manda Dios, que no tomemos su nombre en vano? ¿Para que somos cristianos, sino hacemos lo que nuestro señor Jesucristo nos manda? Esto haced, hijos mios, como buenos cristianos, y sereis hijos de Dios. Y si habeis prometido algo a Dios, o a Sta Maria o a los sanctos, habeis jurado de hacer alguna buena obra a vuestro projimo, cumplid lo que habeis prometido, o jurado, siendo cosa buena, porque desagrada a Dios el que no cumple lo que promete, y mirad que es lo que dira nuestro señor, y sancta Maria, si se lo prometeis}.

[pag. 123]

Mas si fue cosa mala lo qjurastes como de herir a vuestro proximo, o hazelle mal no lo aueys de cumplir, aunque lo ayays jurado, porque no quiere Dios que se cumpla. Mas aueys os de arrepentir de auer jurado y pedir a Dios perdon por el mal jurameto que hezistes. Todo esto guardad en la memoria, y mirad que assi lo hagays y de aqui adelante nadie jure, y el que oyere jurar auise al otro, y si no se emendare, digalo al Padre, para que lo corrija, y desta suerte cumplireys la ley de Dios y sereys saluos y en la vida eterna. Amen.



[pag. 123]

# SERMON XXI.

DELIII. MANDA miento, en que ∫e trata, que fie∫tas de guardar obligan a los Indios, y como ∫e ha de oyr Mi∬a, y quan grã co∫a ∫ea la Mi∭a, y quanto importa oyr la palabra de Dios, y como los dias de fie∫tas no ∫e ha de trabajar, ∫ino hazer buenas obras, y que obras es licito hazer, y de los ayunos y ab∫tinencia de carne, que la ygle∫ia manda.

(J.)

EN EL III. Mandamiento dize Dios sanctificaras mis fiestas, y no haras en ellas obra seruil de trabajo. Cosa es muy justa hermanos que algunos dias en el año los demos a Dios, pues el nos da todos los dias y todo el tiempo. Cosa es muy conuiniente (sic) que pues nos ocupamos tanto tiempo en las cosas de nuestra casa y sementera, y en otros negocios de los hombres ocupemos algun tiempo en las cosas de Dios nuestro Señor.

[pag.124]

Y para esto ordeno la sancta yglesia las fiestas que guardan los Christianos, y nos manda Dios en este precepto guardarlas. Estas fiestas son de cada siete dias uno, que el que llamamos Domingo, porque siquiera un dia en la semana descanse el cuerpo de sus trabajos y el alma descanse tratando las cosas de Dios en quien esta el verdadero descanso. Preguntarme eys pues porque guardamos

los Christianos el Domingo, mas que otro dia de la semana? Sabed hijos que en tal dia que es el primero de la semana resucito nuestro señor Iesu Christo de entre los muertos, siendo el tercero dia despues de su passion, y muerte como lo rezamos en el Credo.

y en honrra de la resurrection de nuestro Saluador, y porque por ella alcaçamos el descanso y gozo de la vida eterna del cielo, por esso celebramos todos los domingos, y lo mesmo es domingo que dia del señor. Fuera de los domingos tiene tambien la sancta Y glesia otros dias de guardar porque en ellos se celebran misterios principales de nuestro señor lesu Christo, o de nuestra señora la Virgen Maria, o de sanctos Apostoles, o de otros sanctos muy esclarecidos, y aunque estas fiestas son muchas, pero porque a vosotros no se hos haga pessado obligaros a guardar tantas fiestas, y porque aueys menester vuestro trabajo para viuir, por esso los summos Pontifices han dispensado por agora con vosotros en muchas fiestas.

### [pag. 125]

y solamente os obligan a estos dias que os dire. El dia del nacimiento de nuestro Saluador. El dia de su Circuncision. El dia de los Reyes. El dia la pasqua de la Resurrection del Señor. El dia de su Ascension. El dia de la venida del spiritu Sancto. El dia de corpus Christi y de las demas fiestas. La Assumpcion de nuestra Señora. El dia de su Natiuidad.

El dia de su Anunciacion. El dia de su Purificacion. El dia de los Apostoles sant Pedro, y sant Pablo manda Dios que guardemos sus fiestas. Como se han de guardar y celebrar? No se celebran las fiestas de los Christianos, como antiguamente vuestros antepassados las suyas del Yntiraymi, y del Aymuray, y del ytu con borracheras y bayles, y otras ceremonias que el demonio les enseño.

#### [pag.126]

Celebra la Jancta Yglesia las fiestas de nuestro Dios offreciendo el sacrificio sancto del altar con mucha solemnidad, cantando salmos y alabanças del Señor, predicando la palabra de Dios al pueblo christiano, y haziendo otras cosas muy sanctas y agradables a Dios, y vos hermano que tales dias estays obligado a oyr missa entera. Que pensays que es la missa? No veys alli al Padre salir vestido

SERMONES

con vestiduras sagradas que nunca se las pone sino para yr al altar? No le veys yr muy attento y con gran reuerencia, y leer o cantar por el libro sancto que es el Missal.

No le veys tomar una hostia, y vino y agua en el Caliz, y despues de auer dicho en secreto palabras sanctas alçallo y mostrallo a todos? No les veys despues recebir aq̃l pan, y aquel vino? Que pensays que es? Todo esto Iesu Christo lo ordeno y lo mando, el mismo por su boca, que assi lo hiziessen los sacerdotes y padres de los Christianos como el lo hizo la noche antes de padecer que ceno con sus sagrados Apostoles y Selebro el mysterio de la Missa consagrando su cuerpo en el pan, y su sangre en el vino,

#### [pag. 127]

y el mismo lo recibio, y dio a sus amados discipulos. Y mando que lo mismo hiciessen ellos y sus successores en memoria de su bendita passion y muerte. Assi que hijos mios en la Missa lo que se lee alto, o se canta, son las palabras y doctrina de Dios dada en su Euangelio, o por sus Apostoles, o Prophetas, y son oraciones co q la sancta Yglesia pide a Dios y son alabanças que dize a su gran Magestad.

Mas lo que se haze con la hostia y con el caliz, y lo que dize en secreto el sacerdote es offrecer el mismo sacrificio del cuerpo y sangre de lesu christo que el offrecio en la cruz y el sacerdote lo offrece en el altar, y este sacrificio es la cosa que Dios mas ama y mas precia de quantas ay en el mundo y por el nos perdona nuestros peccados y nos libra de los males del alma, y del cuerpo, y por el nos haze muchos bienes a los biuos, y a los difunctos, y no tiene la sancta yglesia en todas sus cosas misterio de tanto valor como este.

## [pag.128]

Porque en la Missa viene Dios viuo y verdadero al Altar, y los Angeles del cielo estan alli adorando aquella hostia con gran reuerencia, y aunque vosotros no los veys han los visto muchos varones sanctos y de limpio coraçon. Por esso hijos mios, mirad que no perdays tanto bien, y que vegays a Missa temprano y limpios y lauados pues venis a la casa de Dios, y mucho mas venid con deuocion

y no parleys mientras Mi∬a, ni mireys a mugeres, ni a las paredes, ∫ino hincadas ambas rodillas con mucha deuocion adorad aquella ho∫tia y caliz quando le alçan, daos en los pechos pidiendo perdon de vuestros peccados

y por ninguna cosa dexeys de oyr Missa el dia de fiesta, catad que os castigara Dios en quitaros la salud, y en daros malos temporales, como ha hecho con muchos malos christianos, que quentan las historias, y aun entre semana todos los que pudierdes venid a Missa, y gozad tan alto bien aunque no peccays si lo dexays entre semana. No veys los buenos christianos como cada dia oyen Missa? Pues así hazed vosotros, y sentireys mucho bien en vuestras almas, y en vuestros cuerpos, y en vuestras haziendas,

[pag.129]

porque ha dicho Dios que el honrrara y hara bien a los que le honrraren y acataren y no ay cosa en quantas tienen los Christianos en que mas se honre Dios que en aquel diuino sacrificio de la Missa. Así que hijos mios de oy mas sedme muy deuotos de oyr Missa, estad alli con gran reuerencia. Tambien aueys de venir a la doctrina y al sermon, que es la palabra de Dios que se os enseña, y es el mantenimiento de vuestras almas como la comida es de vuestros cuerpos. Aprended la ley de Dios y tomadla con aficion, pues veys quan linda es, y como tiene cosas tan altas, y en ella esta vuestra saluacion.

El yndio que no aprende la ley de Dios es como una vestia que no quiere mas de comer y veber, no tiene otro gusto, sino en pascer yerua. Hombre, tu no eres carnero, ni cauallo, la lengua que tienes no es solo para comer, como el cauallo, y el carnero sino tambien para hablar como hombre. Pues porque no querras saber las cosas de Dios y siendo hombre te buelues bestia? Veys aqui en que aueys de gastar el dia del domingo y la fiesta. Que es en oyr Missa, en oyr y aprender la ley de Dios, en rezar y en encomendaros a Dios, y en otras obras buenas como visitar los enfermos, dar de comer a los pobres.

[pag. 130]

Y tambien os da Dios licencia de que tambié vuestros cuerpos descansen, y se huelgen como sea honestamiente, no en borracheras, ni en taquies, ni

deshonestidades de mugeres. Porque el diablo quiere que sus fiestas se guarden desa manera. Nuestro Dios es sancto y puro y así no quiere suziedad, ni maldad. Antes se enoja mucho con los desa manera celebran sus fiestas. Podeys dezir algunos cantares buenos y algunos juegos honestos, y comer y beuer con alegria combidando a vuestros amigos y a algunos pobres. Mas guardaos de emborracharos, ni de hazer cosas del tiempo viejo que os lleuara el Demonio al infierno si tal hazeys. Ya os he dicho como aueys de sanctificar los domingos y fiestas, sabed agora que tâbie quiere Dios que el cuerpo descansase en tales dias. Y así manda que no trabajeys ni vays a sembrar, ni a cuspar, ni a labrar casas y heredades ni a otros trabajos semejantes. Mas lo que es necessario para vuestra comida, bien lo podeys adereçar y guisar, y quando huuiesse mucha necessidad, de suerte que se os perdiesse el mayz o el ganado, o cosa semejante, con licencia del Padre podeys acudir a vuestra necessidad, porque Dios q es muy piadoso no se enoja quando por necessidad que no podeys escusar trabajays. Mas catad q por vuestra cobdicia (sic) no os tiente el enemigo y despreciando la fiesta digays, agora no me vee el Padre, quiero cuspar, o chacanear, cata que os mira Dios. Y así como es piadoso co los que tienen necessidad, es muy riguroso con los que tienen malicia.

# [pag. 131]

Antiguamente a un hombre porque en dia de fiesta se fue al campo a coger leña, le mando Dios apedrear. Por esso mirad que guardeys las fiestas. Vltimamente os quiero dezir que assi como ay dias de fiesta, en que la sancta madre yglesia manda holgar. Assi ay otros dias en que manda afligir el cuerpo ayunando, estos dias son toda la quaresma, que es tiempo sancto y vigilias de grandes fiestas. Pero co vosotros ha dispensado el Padre sancto de Roma, para que solo esteys obligados a ayunar los viernes de quaresma y sabado sancto, y la vispera de Nauidad. Mas los que quisieren y pudieren ayunar lo que los christianos acostumbran, mejor haran.

El que ayuna no ha de comer hasta medio dia, ni a la noche sino fuere muy poquita cosa, y no ha de comer cosa de carne. Tambien sabed q todos los viernes del año esta mandado, que ningu christiano coma carne, ni lo sabados, saluo sino fuere por enfermedad, y con licencia. Por esso si vierdes a alguno comer carne, en quaresma, o en viernes, o otro dia de ayuno auisad al Padre, porq este tal da muestra de ser infiel, y que ha de ser castigado. Todo esto hijos mios

tomadlo muy bien de memoria, y unos a otros lo dezid, y enseñadlo en vuestras casas a vuestros hijos, para q todos seays buenos Christianos, y alcançeys la vida del Cielo que Dios promete a los que guardan su ley. Amen.



[pag. 132] SERMON XXII.

DELIII. Y V. MAN damiento. En que se trata como hemos de honrar y proueer a nuestros Padres carnales, y reuereciar y obedecer a los espirituales, y a los señores temporales, y horar a los viejos, y el modo que han de tener entre si los cassados, y el cuydado que han de tener de sushijos, y los amos de sus criados, y como nos mada

Dios que de obra ni palabra,

ni pensamiento, no o

ffendamos a nuestro

EL IIII. Mandamiento de Dios dize, honrraras a tu Padre y Madre para que viuas largo tiempo sobre la haz de la tierra. Bien veys quan justa es la ley de Dios, y como nos manda cosas buenas, y que a nosotros nos estan bien. Quan bié parece el buen hijo que a sus Padres honra, y les sirue con amor y con humildad, a Dios agrada y a los hombres.

Tu padre, y tu madre te engendraron y te criaron, pues no es razon que reconozcas que de les deues, que se tu propria vida, y tu proprio le pues de pues de Dios ellos te lo dieron? El horrar a nuestros padres consiste en dos cosas, la una es en acatalles, y obedecelles, sin murmurar dellos, ni dezirles mala palabra. La otra es en proueelles quado son viejos o enfermos, o tienen necessidad y dalles lo que tenemos aunque tenga poco deue el hijo dar de comer al Padre, o Madre, quando lo vee con habre, y aque este pobre (si puede) les ha de cubrir

con su ropa, si les ve padecer desnudez. Y a los buenos hijos q̃assi lo hazen, les da Dios el premio, no solo en la otra vida del cielo, sino tambien en esta, dandoles vida larga, y salud y bienes temporales.

## [pag.133]

Dios lo promete assi, y assi lo cumple (Exod. 20 y 21.4). Al contrario a los malos hijos desobedientes a sus Padres, y que les responden mal, y murmuran dellos, o les desprecian, o se rien de su vejez o no los socorren en su necessidad, o son desuergonçados y se atreuen a maldezillos, o herillos. A estos tales aborrece Dios, y les echa su maldicion, y en esta vida los castiga con hambre, enfermedades y trabajos, y les acorta la vida, y despues les echa al infierno. sen, y lafet, dize la palabra de Dios que fuero buenos hijos y honrraron a Noe su padre Can, que era otro hijo le deshonro y por esso el mal hijo, quedo hecho esclauo de los otros dos buenos hijos.

Y aun os hogo saber que antiguamente manduua la ley que los malos hijos, reueldes y desuergonçados fuessen apedreados y muriessen. Dezid, vosotros soys hôbres, o soys brutos animales, sin juyzio ni razon? El cauallo y el carnero despues que ha crecido no tiene quenta con quien le pario ni engendro, ni el perro ni el gato, antes les muerden como a los otros: porque? Porque son bestias que no tienen razon, ni entendimiento. Mas el hombre que mira al cielo, y es hecho a ymage de Dios no ha de ser assi; sino quando es muchacho honrar y obedecer y seruir a sus padres, y quado es ya grande y ellos son viejos, tambien honrallos y socorrellos de lo que tuuiere, y no los desamparar en su necessidad, y enfermedad, como haze algunos de vosotros y por esso enojan mucho a Dios nuestro señor.

#### [pag. 134]

Tambien quiere Dios que tengays respecto y obediencia a los Padres espirituales, que son los Sacerdotes, y Vicarios, y Obispos, y Religiosos, porque todos estos son criados de Dios. Y si los deshonrays, deshonrays a Dios que es su amo. Tambien aueys de honrrar y obedecer a los señores temporales, al Rey, a los Gouernadores, y Corregidores, y a vuestros Curacas que os gouiernan. No aueys de maldezillos ni murmurar dellos sino obedecer como buenos hijos a lo que es justo y honesto. Tambien quiere Dios y manda, que honrreys a los viejos y ancianos que han viuido mas que vos, y saben mas cosas y sus canas

SERMONES

369

y vejes no ha de ser afrentada sino honrrada, y acatada pues son primero que vos en este mundo.

Al reues lo hazeys casi todos que los moços despreciays a los viejos, y os reys dellos, y hazeys burla de sus cosas. Catad que es gran peccado y que enojays a Dios. Sabeys lo que quenta la sagrada Escriptura, de unos moçuelos que hizieron burla de un buen viejo llamado Eliseo, llamandole, caluo, caluo? Dizen que salieron del bosque dos ossos que despedaçaron quarenta y dos muchachos porque veays si es poco hazer burla de los buenos viejos. Los Españoles y todos los hombres, de policia y buena razon, tienen gran quenta en que los moços honrren a los viejos, y les den mejor lugar, y les oygan quado hablan, y les muestre subjection por sus años y ancianidad.

[pag. 135]

Y esto mismo alaba a Dios, y lo manda en su sancta Escriptura (Eccl. 52. Tes. 12). Mas aueys de saber que como los hijos han de honrar a sus padres así los padres han de enseñar y proueer a sus hijos. No basta que les ayas engendrado y dado leche quando niños, sino despues les has de criar en buenas costumbres. O padres y madres mirad que os pedira Dios quenta de como viuen vuestros hijos. Luego quando niños los aueys de embiar a la yglesia, para que sean baptizados y se hagan hijos de Dios.

Y los que teneys hijos por baptizar, o los occultays Joys demonios, que tanto mal hazeys a vuestros proprios (sic) hijos, que quereys mas que sean hijos del Diablo, que no hijos de Dios. Despues de baptizado vuestro hijo, quando es muchacho hazedle apreder las oraciones y la doctrina, y sino lo hiziere, açotadle. Mirad que oygã missa vuestros hijos, que rezen cada dia la Doctrina, antes de acostarse, que no se apuñeen, ni riñan. Limpiadlos y labadlos y bestidlos,

[pag. 136]

y las muchachas ya grandezillas no consintays que anden con otros muchachos, y mirad que no duerman hermanos y hermanas todos juntos como muchos hazeys. Esso es de bestias y no de hombres. Son perros o carneros, para que machos y hembras anden rebueltos? Guardad que se enoja Dios contra vosotros, porque a los muchacho vuestros hijos les dexays ensuziar en luxuria, y no se os

da nada que vuestras hijas anden con varones, esso es gran peccado vuestro. Guardad vuestras hijas enteras e incorruptas, hasta que se casen porque no os destruya.

Que por este peccado y otros que teneys ha permitido Dios q̃ andeys perseguidos y hechos esclauos como si fuessedes bestias, porque no quereys viuir como hobres, sino como caballos y carneros del prado, sin orden ni limpieça en vuestras almas, ni en vuestros cuerpos. Tambien quiere Dios que los que soys cassados tengays mucho amor y lealtad el uno al otro, y la muger acate y sirua a su marido, y el marido trate bien y ame a su muger. Los que aporrean a sus mugeres y las maltratan, son hijos del diablo.

#### [pag.137]

Y las mugeres q̃ no siruen a sus maridos, o se andan con otros son hijas del diablo. Mas los buenos casados q̃ se quieren bien, y se guarda ley, y se ayudan, y criã bien a sus hijos, esso son beditos de Dios, y tiene parte en el reyno de los cielos. Si teneys criados, o familia, tâbien aueys de mirar por ellos de dalles lo q̃ es razon, para su sustento, y mirar q̃ viuan bien, y q̃ oygan missa, y sepan la doctrina, y si fueren buenos tenellos como a hijos. Así lo dize Dios en su ley y todo esto que os he dicho se encierra y entiende en este quarto mandamiento. Agora el quinto en q̃ Dios manda, q̃ nadie mate a su proximo. Solo Dios es señor de la vida del hombre, y así el hobre no puede quitar la vida a otro hombre, ni así mismo.

Y si lo haze comete grandisima maldad. No solo manda Dios que no mates a tu proximo, sino tambien que no le hieras, ni le des bofetada, ni coçes, ni traygas de los cabellos, ni hagas otro mal tratamiento. Y si alguno haze algo desto, Dios del cielo lo castiga, y el Rey de la tierra, aunque sea Viracocha pues todos los hombres somos hermanos y descendimos de un padre Adam, y de una madre Eua. Y por todos murio nuestro Señor lesu Christo, y todos tenemos un Dios y un mismo padre en el cielo. Así que nadie se atreua a tratar a otro mal: pero la justicia bien puede castigar a los que han hecho delicto.

#### [pag. 138]

Y los Padres y Jeñores bien pueden castigar moderadamente a sus hijos y criados auiendo causa. Tambien os manda Dios que no injurieys de palabra a otro,

SERMONES

pues no quereys que os afrenten a vos. El que llama a otro opa o tonto dize nuestro Señor Ielu christo en el Euangelio que merece fuego de infierno. O hermanos guardaos de peccar, ni en el coraçon, no aueys de tener odio ni rancor (sic) contra vueltro proximo catad que quiere Dios que todos nos queramos bien, y nos perdonemos unos a otros el agrauio que huuieremos recebido. Porque el que aborrece a lu hermano dize, Ioan apoltol que delante de Dios es homicida matador.

Asi que ni por obra, ni por palabra, ni por voluntad no hemos de hazer mal a nuestro proximo, sino antes bien a todos, porque asi seremos hijos de nuestro buen padre Dios, que da su sol, y su lluuia a buenos y malos, y murio por todos en la cruz, y alli rogo por los que le dauan la muerte, seamos hijos de tan buen Padre, y a todos queramos y hagamos bien, y a ninguno queramos ni hagamos mal, y querranos mucho nuestro padre Dios y como a buenos hijos nos dara la herencia del cielo y gloria para siempre. Amen.



[pag. 139]

# SERMON XXIII.

CONTRA LAS borracheras. En que se enseña como la embriaguez de suyo es peccado mortal, y los daños quehaze en el cuerpo, causan enfermedades, y muertes, y en el sentido entorpeciendole, y en el alma obrando grades peccados, de incestos yhomicidios, y sodomias, y sobre todo que es el principal medio para destruyr la fe, y sustentar las supersticiones & ydolatrias.

TODAS las cosas crio Dios para bien del hombre, y el hombre necio con las criaturas de Dios offende a su Criador y haze daño assi mismo la comida y la bebida hizo Dios para que el hombre sustente su vida con ella y tome fuerça para trabajar y hazer obras loables.

Mas los hombres torpes o ygnorantes no guardando la templança y orden que couiene con comer y beuer acarrean a su cuerpo enfermedades con que estan inutiles para trabajar, y muchas vezes mueren dellas, porque como dize un sabio, a muchos mas mata la gula que la espada, y no solo hazen mal a su cuerpo los que come y beuen destempladamente, sino mucho mas a su anima, matandola con los peccados. Porque de mucho comer y beuer procede la luxuria y la embriaguez. El vino y la agua no es cosa mala, sino buena que crio Dios para esfuerço del hombre.

## [pag. 140]

Pero si la tomays con mucho excesso, quitaos el juyzio y causaos grandes males, como el fuego que si llegays como conuiene a el os caliente, y abriga, mas si os juntays a el demassiado, os quema y mata. El fuego bueno es, y no tiene la culpa, sino el que se mete en el. Assi hermanos el vino y agua, y todas estas criaturas corporales buenas son, y si usays bien dellas aprovechan, mas si usays mal, y os days a ellas de demasiado matan vuestros cuerpos y vuestras animas, y no tienen ellas la culpa sino vuestra necedad que os haze usar mal dellas. Sabed pues que la embriaguez es muerte del alma y del cuerpo.

Y assi como Dios tiene mandado en el quinto Mandamiento que no mateys a otros assi tambien os manda que no os mateys a vos mismo, ni podeys quitaros la vida, ni cortaros la mano, ni el pie, ni otra parte de vuestro cuerpo, y de la misma manera el juyzio que Dios os dio con que soys hombre y no caballo, no lo podeys quitar, privaros del emborrachando os, porque es matar vuestra anima. Por esso hermanos huyd de embriagaros catad que es peccado mortal. Dezirme heys: porque es peccado? Porque os quitays lo mejor que Dios os dio que es el juyzio y razon de hombre, y de hombre os bolueys cauallo, y aun peor.

## [pag. 141]

Vn borracho no lo veys que perdido esta, que no sabe mas que un cauallo lo que haze? Riñe y da bozes, y aporrea a su muger y a sus amigos, no se puede tener en sus pies, todo se cae, no acierta a hablar, asi mismo se sacude, y para ningun officio ni obra es bueno, sino para tenelle atado y que duerma el vino. Ay bestia mas bestia que un borracho? Peor es que qualquiera bestia porque al cauallo el hombre lo rige y lo lleua do quiere y lo mismo al carnero, y a essostros animales, mas el que esta borracho, ni el por si sabe hazer cosa buena, ni se dexa regir de otros para hazerla.

Pues no os parece que es gran peccado, y gran offen a del criador que el hombre le haga bestia, y peor que bestia, y que le priue de lu juyzio que es la luz de lu alma? Mirad qual queda una candela quando la apagan la llama? Que differencia ay de una cadela a un palo de pues de apagada lu luz? La Luz en el hombre es la razon y juyzio li le quitays el juyzio no ay differencia del hombre a una piedra, o a un bruto. Ello haze la embriaguez, y por ello la lagrada Elcriptura dize, que

es peccado mortal, y que ninguno que se emborracha entra en el cielo. Abrid los oydos y oyd hombres miserables lo que dize Dios que los borrachos no entran en el cielo. Pensays que es poco mal emborracharos

## [pag. 142]

No entrareys en el cielo, no gozareys de los bienes de Dios, vuestro lugar sera el infierno compañero sereys del diablo, alli passareys crueles tormentos y sed rabiosa como perros. Veys aqui como es peccado grande la borrachera, aunque no trayga otro mal, mas de privaros el juyzio de hombre, que Dios os dio. Mas tiene otros muchos males la embriaguez, que no se pueden todos contar. Pero para que la aborrezcays, y huyays della como de ponçoña, quiero os declarar quatro males que os causa estad atentos.

El primer daño es en vuestra salud, y en vuestras vidas, porque por causa del mucho beuer, y emborracharse tanto, no pocos, sino muy muchos de los indios enferman y mueren. Así lo enseña la sancta scriptura que el demassiado beuer vino, causa al cuerpo dolencias y muertes antes de tiempo. Y esto mismo vemos todos con nuestros ojos que passa en esta tierra. Sino dezidme que causa ay, porque los indios de los Llanos, y costa de la Mar se van acabando, y ay, ya tan pocos? y los de la sierra no se van disminuyendo tanto. En los Llanos no solia auer innumerables indios en el tiempo del Inga, como ormigas, pues ques se han hecho? Y porque se acaban?

#### [pag. 143]

No tienen mejor tierra, no tienen mas comida, si Jon mas ricos, no Jon mas ladinos, que los de la sierra? No ay duda. Pues que es esto que Je acaban? Que pestilencia ha venido por ellos. La pestilecia hermanos no es otra, sino las borracherras, porque nunca dexan la chicha, y esta les abrassa las entrañas y mueren della a manadas por ay. En tiempo del Inga no se emborrachauan sino muy pocas vezes, porque no se lo consentian los Gouernadores del Inga, y assi estauan en esta tierra como enjambres de auejas. Agora beben quantos quieren, y assi mueren,

y se acaban especialmete aquella maldita Sora, que es fuego que abrasa del mayz podrido hazen un breuaje que assa las entrañas y todos beuen del, y assi

todos se acaban presto, porque no se pone remedio en tanto daño. Direys los Curacas beben mas que todos y no se mueren? Tambien se muere y les haze daño; pero mucho mal a los indios hatun lunas, porque no tienen comida, y el cuerpo esta delgazado con el trabajo. Por esso hermanos no querays tan mal vuestras vidas que os las quitays, por la misma causa engedrays pocos hijos, y esso se os mueren muy ternecillos, porq la virtud de vuestro cuerpo con essa chicha o Sora esta abrassada, y hecha ceniza.

Vn arbol quemado, q̃ fruto o que fre∫cura ha de dar? Pues a∫si ∫on los hechos a borracheras. Mirad como en donde ay menos mayz, y ∫e haze menos chicha, multiplican mas los indios. Creedme que os hablo como quien ∫abe bien las co∫as de vue∫tra tierra, y os quiere bien, que la mayor cau∫a de e∫tar enfermos, y de no tener hijos, y de morir presto es e∫ta endiablada embriaguez, a que tanto os days, veys ay un daño para vue∫tro cuerpo. El ∫egundo es para vuestro entendimiēto y ∫entido que la embriaguez os embote el ∫entido y os haze to∫cos y necios. A∫si lo dize Dios en su ∫agrada Scriptura. (Eccl. 31. Prov. 23) No veys como vuestros muchachos ∫on mas auiles que vo∫otros, y aprenden mas y ∫on muy prestos?

Porque en siendo ya hombres se para torpes y botos? Auia de ser al reues: que los hombres ya hechos mas entendimiento tienen que los muchachos, y assi es en los Viracochas. Entre vosotros es al contrario que los muchachos tienen mejor juyzio que los hombres. Sabeys porque? Porque la borrachera, y la luxuria os entorpece los entendimientos, y haze como cauallos. Por esso sabeys tan poco de las cosas de Dios, y todo se os oluida y estays como unos palos. Los indios que no se emborrachan, mas viuos son de entendimiento, y mejor saben las cosas de Dios. El tercero daño de las borracheras, es los peccados que hazen los borrachos, que son muchos y muy inormes.

## [pag. 145]

Los borrachos dan de palos a sus mugeres y hieren a sus compañeros, y muchas vezes los matan. Los borrachos se echan con sus parientas, y con sus proprias hermanas, y con sus hijas, y con sus madres. Los borrachos unos con otros cometen peccados abominables y nefandos. Que maldad ay que no cometa, un borracho? Que demonio ay que haga cosas mas abominables? La sancta Scriptura quenta de Lot, que era varon justo y sancto, y que emborrachado dos

vezes tuvo quenta con dos hijas ∫uyas proprias, y por e∬o los linages, que dellas nacieron, fueron malditos de Dios. Pues ∫i a un ju∫to hizo la embriaguez cometer tal maldad, que hara en un peccador de∫uenturado.

Y no penseys que por estar borracho y no entender el mal que haze, q por esso no cae en peccado si cae. Y por adultero y homicida le castigara Dios, porque bie sabe quado se emborracha, que estas maldades se suelen hazer con la embriaguez. O quantos males trae consigo este mal, no es possible ser vosotros Christianos, ni aun hombres, mientras fueredes tan dados a este maldito vicio de borracheras. Pero hermanos todos los daños y males q os he dicho no son nada respecto del q os dire agora. El quarto daño de las borracheras es que quitan la fe de lesu christo y renueva y sustentan las ydolatrias y setas maluadas de los infieles, y del diablo. Assi lo dize sant Ambrosio gran doctor de la sancta yglesia. Porque pensays que el diablo anda tan diligente en ordenar borracheras y taquies?

[pag. 146]

Porque en ellos pierde lesu christo todo lo que gana con los predicadores y doctrina christiana y baptismo, y cobra el diablo todo lo que habia perdido. Todos quantos taquies hazeys son sacrificios y cantares y ceremonias antiguas del diablo. Todas quantas borracheras juntays son en memoria de vuestras huacas, y de vuestros antepassados, esso me da que se casa del Cacique, o en el capo o en la plaça o en el camino, o al sembrar, o al coger, sea al hazer nueua casa, o al yr a las minas, o al yr a los pleytos, todo es ceremonia y memoria, y ritos del tiepo de vuestra infidelidad, sea con vuestros parientes, o co vuestros amigos o co los forasteros sea tañendo a tabores, o baylando, o andando en dança moyomoyo todo es supersticion de vuestras huacas, todo es enseñança de los viejos hechizeros.

Como dezis que soys christianos adorado al diablo? Como osays entrar en la yglesia y oyr la palabra de Dios q alli se canta auiendo oydo los cantares del diablo? Como hincays las rodillas y os persignays auiendo en vuestras borracheras mochado al diablo, y vertido la chicha, y aspersado en honra del diablo? Andad andad gete mala q teneys enojado a Dios. Sabeys que sera de vosotros? Oyd lo que quenta la sagrada Scriptura de un rey llamado Balthasar, que era infiel, el qual se emborracho co sus hijos y con sus mugeres, y con sus

mancebas, y estando borracho cantãdo a sus dioses y huacas, cada uno albanças, y aun se atreuieron a beuer en los calizes sagrados.

[pag. 147]

Desto enojado Dios reziamente hizo que pareciesse una mano en la pared de la sala y escriuiesse tres palabras que eran la sentencia de Dios. En que por aquella borrachera y taqui, le condenaua a que le quitassen el reyno, y el y sus hijos muriessen mala muerte. Luego la misma noche se cumplio la sentencia de Dios, y le quitaron todo su reyno y a toda su casa y a el le mataron cruelmente. En esto paran las borracheras y taquies. Temed a Dios hermanos que hos ha sufrido, ya mucho tiempo. Mirad que la sentencia se esta ya escriuiendo contra vosotros, y sino os emendays y quitays las borracheras, y taquies, Dios os embiara castigo brauo en esta vida presente, y en la otra.

No tengays duda yo de parte de Dios os auiso, que assi lo hizo con otras gentes llamados Amorreus, y sebuceos, que por tales peccados los destruyo, y dio sus tierras a otros. De aqui adelante el que supiere que se haze borrachera o taqui auise al Padre y sino sera açotado, y trasquilado. Y los Alcaldes y Fiscales miren todo el pueblo y anden de noche y de dia, y el que quitare cosa tan mala ganara honra, y premio de Dios que quiere vuestras almas y le pesa que os enseñe el diablo, y os lleue a manadas al infierno. Bolued hijos mios a vuestro Dios, y como buenos Christianos comentaos de beuer lo que basta sin emborracharos, para que siendo buenos hijos agradeys a Iesu Christo, y alcanceys la vida eterna Amen.



[pag. 148]

# SERMON XXIIII.

DEL SEXTO Mandamiento. En que se enseña quanto enoja a Dios el adulterio, y como lo castiga, y como el fornicar tambien con soltera, aŭque sea vna sola es peccado mortal, y de las otras maneras de luxuria por las cuales castiga Dios, a la nacion de los indios.

EN EL Sexto mandamiento dize Dios que no cometays adulterio. La ley de nuestro Dios hermanos es sancta y justa y el Señor aborrece la suziedad y la injusticia. Por esso quiere que ninguno haga agrauio a su proximo ni le tome la muger, y quiere que cada uno assi el pequeño como el grande tenga segura su muger sin que nadie llegue a ella, aunque sea el Curaca, ni el Rey de la tierra.

Y mirad quan buen Dios teneys que aunque seays un yndio pobrecito, no da Dios licencia al Español, ni al Corregidor, ni al Virrey, ni al mismo Inga si viuiera, q̃ os toque a vuestra muger, ni en vuestra hija, y si lo haze le amenaza con pena de muerte para sie pre en el infierno, y a un rey q̃ se llamaua Pharaō porq̃ quiso tomar la muger de un sieruo suyo llamado el Patriarcha Abraha, le açoto muy reziamete, aun no sabiendo aquel rey q̃ era casada, la q̃ q̃ria tomar para si. No penseys que por hazer vuestras maldades a escondidas y sin q̃ nadie lo vea, q̃ por esso se yrã sin castigo. Dios del cielo lo ve todo, y el dize q̃ tomara la mano en vengarse de semejates trayciones. Y pues Dios no consiente q̃ nadie llegue a tu muger, y a ti te parece q̃ esto es justo, y bueno.

## [pag. 149]

Dime porque has tu de llegar a las mugeres de los otros? Lo que tu no quieres que hagan contigo, di porq has de querer hazer lo cotrario? No vees q Dios es padre de todos, y juez justo y recto, y que mira por los pequeños pues no se pueden defender, y que castiga terriblemente a los malos? Piensas que por ser Curaca o Principal, o Fiscal, o Hilacata que por esso te puedes atrcuer a peccar con la muger del indio hatun luna, y tenella por tu manceba? Mucho te engañas no conoces a Dios. Sabete que quanto mas tarda en castigar tanto mayor es su yra. La condicion de Dios es muy diuersa de los hobres, los hobres quando tienen grande yra y enojo luego lo muestra, y luego se quieren vengar. Dios quando es mucha su yra cotra los malos no la muestra luego, mas guarda, y no ay mas cierta señal de ser grande la yra de Dios contra ti.

Que quando te suffre muchos peccados y no te castiga luego, mas antes te dexa andar en tus maldades. Así como la flecha del arco que quanto mas se detiene en salir quãdo tiran, es el tiro mas rezio, así haze Dios. Por esso no digas yo he andado con muchas mugeres y me huelgo con la que bien me parece, y no siento mal por esso ni castigo ninguno. Esso que dize los Padres que Dios castiga, y se enoja con los que andan con mugeres fuera de las suyas, deuen ser amenazas y palabras. Por que yo veo que hago esso, y otros muchos lo hazen, y no nos castiga Dios, antes estamos buenos y contentos, burla deue ser esso que los Padres dizen que se enoja Dios y que castiga a los que adulteran, y hazen otros vicios suzios.

### [pag. 150]

O hermanos guardaos de tales pen amientos que el diablo los trae a vue tros coraçones, para que pequeys, mas y mas y al cabo os vays co el a arder al infierno. Dios dize que yra al infierno para siempre sin fin el que toma la muger agena, mirad q no engaña Dios, ni puede engañar catad que es justo, y que no ha de passar el mal sin castigo. Vue tra misma conciencia alla detro os dize que hazeys mal, y os esta acusando siempre de la maldad. Si Dios no castigas el los peccados seria ciego y sordo y ruyn como vos. Mas es bueno y lo malo le parece mal, y es poderoso y no teme a nadie. Catad que ay fuego, que arde, catad que ay infierno, catad que en muriendo el hombre va su anima a dar quenta luego de toda su vida.

Y que por essos deleytes suzios la condena Dios a que sea assada en las brassadel infierno. Muchos sanctos han visto estas penas y a los que son atormetados en ellas. El Euangelio lo dize, y toda la sagrada Scriptura, sino lo creeys no soys Christianos, y aun soys mas que bestias si creeys que Dios no castiga tales peccados, vuestro lnga castigaua con muerte al que tomaua la muger de su proximo y le hazia morir rabiando pues Dios que es rey del cielo, no castigara mejor que vuestro lnga? Las leyes de la tierra mandan, que los adulteros mueran. El rey del Cielo no hara lo que es justicia y razon? O hobre miserable no te engañe el diablo y tu mal deleyte mira q te espera la hoguera del infierno donde arderan tus carnes y tu alma para siempre jamas.

## [pag. 151]

Y porq entedays como se enoja Dios de q tomeys la muger agena, por esse peccado aun en esta vida castiga Dios cruelmete muchas vezes, y pmite q le tome su muger al que toma la agena. Assi le castigo Dios al rey Dauid porq cometio adulterio co Bersabe, muger de Vrias criado suyo, assi se lo amenazo y assi lo cuplio. Tambie castiga Dios esse peccado co enfermedades, el mal de bubas q pesays q es, sino castigo de esse peccado. A otros por esse peccado les quita Dios los hijos, a otros no se les quiere dar porq son malos y deshonestos co mugeres de otros, a otros les quita la hazieda y los dexa pobres y mezquinos, y no es pequo castigo la deshora y verguença q causa tal suciedad, y la cosciecia q sièpre os remuerde y dize como soys malos y os esta amenazando con rayos del cielo y con teblores de la tierra, y co otras calamidades, en vuestros ganados, y en vuestras sementeras.

No os marauilleys que Dios os castigue en todo esso pues tanto le offendeys con vuestros vicios tan sucios. Por esso emendaos y pedid a Dios perdon y cada uno se contente con su muger que Dios le dio por matrimonio. Y si no es casado y esta amancebado casesse y saldra del mal estado. Sabed mas hijos mios que en este sexto Mādamiento, no solo se veda el adulterio mas otro qualquiera vicio deshonesto y feo. Y porque muchos de vosotros no saben la ley de Dios direos en quatas maneras se offende al señor en este mandamiento. Todo aquel hobre que tiene quenta con muger mas de la suya. Y la muger que tiene quenta con otro hombre con quien no esta casada, pecca, y merece muerte o infierno.

### [pag. 152]

No penseys que el soltero puede tener que ta co otra soltera, ni co biuda sin peccado, el que tal haze pecca e yra al infierno aunque sea con una sola. Esto lo dize Dios y lo dize el gran Apostol suyo llamado sant Pablo. No os engañeys dize el que ni los adulteros, ni los deshonestos, ni los fornicarios entraran en el cielo. Fornicar es tener quenta soltero con soltera, y los que tal hazen dize que yran al infierno, mas vale creer lo que Dios dize que no lo que dizen algunos malos que dize que no es peccado. Y son malditos hereges y descomulgados los que tal enseñan, y si peccar con soltera es digno de infierno mucho mas es corromper a la que es donzella, sin ser casado con ella. Esto es gran maldad, aunque ella lo consienta.

Y mucho mas si le hazen fuerça que esso es enormisimo peccado, y mayor peccado es peccar con padres de missa, porque estan consagrados a Dios y tienen ungidas con chrisma sus manos, y peccar co estos es como tomar el caliz del altar y ensuziaros en el, que diriades del que viessedes tomar el caliz, para hazer del orinal, pues esso haze el mal Sacerdote quando comete vicio de carne, y esso haze la muger que pecca con el. Sobre todos stos peccados es el peccado que llamamos nefando y sodomia, que es peccar hombre con hombre, o con muger no por el lugar natural, y sobre todo esto es aun peccar con bestias, con ouejas o perras, o yeguas, que esta es gradissima abominacion. Si ay algunos entre vosotros, no cometan sodomia peccando con otros hombres, o con muchachos, o con bestias.

### [pag. 153]

Sepa que por ello baxo fuego, y piedra açufre del cielo, y abraso y boluio ceniza aquellas cinco ciudades de Sodoma y Gomorra. Sepa que tiene pena de muerte y ser quemado por las leyes justas de nuestros reyes de España. Sepa que por elso dize la Sagrada Scriptura, que destruye Dios a los reynos y naciones. Sepa que la causa porque Dios ha permitido que los indios seays tan afligidos y acosados de otras naciones por esse vicio que se vuestros passados tuvieron y muchos de vosotros todavia teneys. Y sabed que os digo de parte de Dios que sino os emendays que toda vuestra nacion perecera y os acabara Dios y os caera de la tierra. Por esso hermanos mios muy amados llorad vuestros grandes peccados,

Y pedid a lesu Christo misericordia, que os torno a dezir que os acabara Dios, y ya lo va haziendo sino os emendays. Quitad las borracheras y taquies que son la semetera destos vicios tan abominables, apartad los muchachos y los hobres de vuestras camas, no durmays rebueltos como cochinos, sino cada uno por si, no digays cantares, ni palabras suzias, no provoqueys a vuestra carne co vuestras manos que esto tambien es peccado y digno de muerte y infierno. Tened verguença de Dios que os mira, y de la virgen Maria que aborrece toda suziedad, y del Angel de vuestra guarda, que anda con vos.

### [pag. 154]

Tened verguença de todo el cielo y sus sanctos que os miran, que aunque os parezca quando peccays que nadie os ve, dios os ve y sus Sanctos y sus Angeles y os estan mirando. Y el diablo esta diziendo a Dios señor este mal hôbre pecca côtra ti quieres que le acabe aqui y le mate, y pague lo que merece por este peccado.

Esto dize el diablo, y tiene una grande hacha, de cortar en la mano para darte con ella. O peccador si Dios tantico le dexa. Mas Dios que es piadoso no lo consiente y dize a vuestro enemigo,

aguarda no le mates vere si se conuierte a mi y haze penitencia confessando su peccado, si se conuirtiere yo le perdonare que soy piadoso y di mi preciosa sangre por el mas si permaneciere duro en su peccado, entonces le derribaras con essa hacha, y le lleuaras a penar al infierno. Esto ha dicho Dios de vosotros hermanos por esso emedemos nuestra mala vida, lloremos nuestros peccados confessemoslos enteramente al Padre y boluamos a tales fealdades de carne, mas siruamos a Dios pidiendole su gracia para ser castos, porque sin su ayuda nadie puede guardar limpieza como deue.

## [pag. 155]

le∫u Christo es buen ∫eñor y nos perdonara los peccados pa∬ados, y nos dara gracia para que adelante viuamos bien y nos ∫aluemos. Amen.



[pag. 155]

## SER MON XXV.

DELSEPTIMO Mandamiento en que se declara como pecca el que hurta, y el que engaña en compra, o venta, o el q prestapor ganancia, o lleua mas por el fiado, y el que no paga su trabajo al indio, y el que es causa de sudaño en suhazienda, y no se perdona el peccado de hurto, oagrauio sino es restituyendo el que puede, y como ha de restituyr.

EN EL septimo mandamiento dize Dios, que no hurtemos, cada uno de nosotros, quiere tener su hazienda segura y que nadie le toque en ella sin su voluntad. Esso mismo manda Dios que guardemos con la hazienda de nuestro proximo, todos sabeys quan mala e infame cosa sea ser ladron

[pag. 156]

y el hurtar como auerguença y atemoriza al que lo haze, quado otros le veen. Assi que aunque no nos dixera la ley de Dios escripta, que es malo hurtar, cada uno de nosotros conoce luego que es malo, y digno de castigo. Pero sabed hermanos que no solo pecca contra este mandamiento, el que toma el carnero o gallina, o ropa, o plata de otro sin que el dueño lo quiera, sino tambien el que engaña a otro quando vende, y le pide mas de lo que vale la coca, o la ropa, y tambien si esta dañado y tiene falta secreta que no sabe el que compra, y no se lo dize.

Y tambien quando por aguardar la pagamos largo tiempo, ∫e lo vende mas caro. Todo e∫to es hurtar y lo prohibe Dios en ∫u ley, y otro qualquiera engaño en el pe∫o o medida, porque ∫e ha de tratar verdad, y no engañar, que es peccado de hurto. Tambien es contra e∫te mandamiento prestar por ganancia quando days el dinero o el trigo, o el mayz, con condicion que os bueluan mas. Esto es u∬ura y no ∫e puede hazer que lo prohibe Dios.

[pag. 157]

De la misma manera el que compra no ha de dar menos de lo que vale la cosa que compra, y si por dar la paga adelantada da menos de lo que que vale pecca. Mirad hijos mios que no os ciegue la cobdicia y engañeys a vuestros proximos en las compras o ventas, o tratos que teneys con el porque os castigara Dios reziamente. Tambien peccan contra este precepto los que hazen trabajar a los indios y no les pagan su trabajo, o les quitan algo. En este peccado caen los Curacas muchas vezes que se alçan con los jornales de sus indios y no les dan lo que les cabe.

Y peccan otros si quando los piden mas de lo que han de dar por su tassa para quedarse con ello. Y peccan los Corregidores y Curacas, y los demas que hazen trabajar a los yndios, y no les pagan. Y quando les hechan derramas para pleytos o negocios, y se quedan con parte del dinero. Tambien peccan los que en las tierras y ganados toman lo que no les pertenece. S. Pablo Apostol dize, que Dios es vengador y Dios ha de boluer por los Probrecitos, porque todos los roban, y los pelan: no se lograra la hazienda mal ganada,

[pag. 158]

Porque esta dando bozes a Dios contra el ladron, y engañador que la tiene. Assi lo dize Dios por su propheta Abacuc. Ay de aquel que ajunta y allega contra lo que no le pertenece. Ay del que el mismo se hunde en el profundo. Tambien pecca contra este precepto el que es causa del daño de su proximo poniendole pleyto injusto, espantandole el ganado, siendo testigo falso contra el quitandole su grangeria, pisandole su sementera o paciendola con sus bueyes, en breue hermanos, lo que tu no quieres para ti, esso no lo has de hazer con otro.

Porque qualquier hurto, robo, o engaño, fuerça y daño contra tu proximo lo castigara el Señor que lo mira todo, y ve quien haze agrauio y demasia a su proximo. Y en la tierra tambien lo castiga la justicia quando lo sabe, que para esso traen vara los Corregidores y Alcaldes para hazer justicia y castigar a los malhechores, y si ellos no lo supieren o no quisieren hazer justicia, el que esta en el cielo hara justicia muy presto, y castigara al malo como merece. Ay de aquel que cayere en las manos de Dios ayrado, o quanto enoja a Dios la maldad hecha contra el proximo.

[pag. 159]

Pensays que no ay mas de que los mas gruessos se traguen a los mas flacos como hazen los peces del mar que el mayor come al menor? No sera assi hermanos, que aunque Dios calla y dissimula bien vee quien haze mal, y quanto mas tarda en embialle el castigo tanto sera mayor su tormento. Y hazerle a Dios bomitar todo lo que ha mal engullido a palos, y añ aca en esta vida embia Dios rezios castigos. A una Reyna llamada Iesabel porque tomo la viña de un vassallo suyo llamado Nabob, y con falsos testigos le hizo matar.

La castigo Dios quitandole por la riña del otro todo su reyno, y por la sangre que derramo despues de hecha pedaços y despeñada la beuieron su sangre los perros. La sancta escriptura lo quenta (3 Reg. 21:4 Reg. 9.). El curaca o Español que os hizere agrauio, el pagara dexad hazer a Dios que no se oluida de vuestros agrauios. Sabed hermanos mios que quando uno ha hurtado o engañado o tomado algo del otro o hechole daño no le perdona Dios aunque se arrepieta, y se confiesse sino torna el carnero que hurto, o la ropa o plata, o otro que valga tanto.

[pag. 160]

Y todo aqllo q̃ engaño, o hizo de daño enteramete lo que ha de boluer a pagar otro tanto, y si esto no haze no le perdonara jamas Dios. O quatos de vosotros estays en peccado porq̃ no quereys boluer lo que hurtastes o engañastes. Dime hombre qual vale mas tu alma o esso que tienes ageno? Mas vale tu alma que todo el cerro de Potosi, y que todo el oro y plata de todo el mundo. Pues porque quieres que el diablo te tenga tu alma empeñada y pressa por esso que tu tienes? Hasta que bueluas esso a su dueño no te boluera el diablo tu alma porque

es suya. Dizesme Padre yo hurte, y ya no lo tengo, ni tengo con que pagar que soy un pobre yndio? hijo, si no tienes con que pagar no quiere Dios mas de que tengas proposito de pagar quando tengas con que dilo tu assi en tu coraçon y perdonarte ha Dios que es piadoso, y nunca manda sino lo que podemos cumplir. Mas si puedes pagar o restituyr no lo dilates guarda no venga la muerte y te destruya en peccado.

[pag. 161]

Diras Padre si lo bueluo a su dueño sabran que hurte y ternanme (sic) por ladron y hazerme han mal. Buen remedio hijo dalo al Padre que el lo dara a cuyo es sin que sepan que tu lo hurtaste. Dile tu confessandote lo que passa y el te dara remedio para que tu alma se salue restituyendo y no te venga daño a tu cuerpo ni a tu honra. Porque Dios es tan bueno que no quiere que recibas daño, mas de que te confiesse y arrepientas y restituyas lo ageno y propongas firmemente de no hazer tal cosa de aqui adelante, y con esso seras saluo, y perdonado y alcançaras la gracia del Señor y despues la gloria del cielo. Amen.



[pag. 161] SERMON XXVI.

D E L VIII. Y IX. Y X. Mandamiento, que no ∫e ha de dezir mal de nadie, ∫ino es a quien lo ha de remediar, que en el pen∫amiento puede auer peccado mortal, y quando ∫e entendera que lo ay.

(.∫.)

EL Octavo mandamiento de Dios dize que no leuantemos falso testimonio a nadie. Muchas vezes os he dicho que la ley de Dios es muy justa, y que cada uno de nosotros mire que quiere que hagan con el, los otros. y lo q no quiere que hagan con el, no haga el esso con otros. Qualquier hombre se enoja, y con mucha razon quado sabe que otro trata mal del, mayormente siendo mentira.

[pag. 162]

Pues lo mismo hemos de pensar de nuestros proximos. No hemos de dezir mal de nadie con mentira diziendo que aquel hurto o que se emborracho, o que fulana hizo tal flaqueza, y andubo con cutano, y mucho menos del Padre que os enseña, no hemos de dezir que es malo, y que anda con mugeres, ni otras cosas feas, porque Dios se enoja muy mucho de que leuantemos testimonio, y no nos perdonara jamas sino voluemos la honra que quitamos, diziendo que era mentira lo que diximos, y aunque sea verdad no hemos de descubrir el mal de nuestro proximo que sabemos diziendo que aquel o aquella hizo tal maldad. Solamente al Padre y al Visitador, y a quien lo puede remediar lo hemos de dezir en secreto quando es menester que pongan remdio en ello, aueysme

entendido? Al reues lo hazeys casi todos, que entre vosotros unos de otros dezis mal, lo que es y lo que no es como os viene a la boca, y al Padre que lo ha de remediar no le quereys dezir, quien se emborracha y quien esta amancebado, o quien es hechizero, o trata con hechizeros, y en lo que Dios os manda que hableys soys mudos, y quando manda que calleys soys muy parleros y chismosos.

[pag. 163]

Quando vierdes algun hombre o alguna muger que siembra chismes y rebuelue a unos con otros tenedle por hijo del diablo, y huyd del como del fuego. El officio del diablo es poner mal a unos co otros, esso hazen los chismosos y murmuradores y asis son aborrecidos de Dios y de los hombres. Estos tienen lenguas de Viuora, y de Sierpes, y con ellas hechan ponçona y matan. Guardad vuestra lengua hermanos, y teneys guardada vuestra anima, mirad que aun de las palabras vanas y ociosas os han de pedir quenta el dia del juyzio. Asis lo dize lesu Christo nuestro Señor q es summa verdad. (Mt.12) Pues que sera de las mentiras? Que sera de las murmuraciones? Que sera de los chismes? Que sera de los falsos testimonios? Y no solo aueys de dezir mal de vuestro proximo, pero ni aun pensarlo. No quiere Dios que le tomeys a el su officio y preminencia solo el es conocedor de coraçones, la intencion del coraçon solo Dios lo vee y la sabe. No tienes tu licencia de juzgar a mala parte lo que puede proceder de buena intencion. Lo que de suyo no es malo no lo has de condennar. Quien te ha hecho a ti juez de tus hermanos, harto tenemos que mirar en nuestras culpas y peccados.

[pag. 164]

Para que nos entremetemos en las agenas? Si estubielle tu casa cayda, y tu fucres a adobar la agena que esta en pie no serias loco? Pues porque dexas hombre, de pensar tus culpas, y acusas las agenas? No juzgueys, y no sereys juzgados. No condeneys y no sereys condenados dize Dios (Mt. 7 Lc. 6.). Antes digamos lo bueno de nuestros hermanos paraque a todos aproueche. EN EL noveno mandamiento, nos dize Dios que no cobdiciemos la muger agena, y en el dezimo que no cobdiciemos la oueja ni la casa, ni la ropa, ni la hazienda de nuestro proximo. Sabed hermanos que nuestro Dios mira lo secreto de nuestros coraçones, y no se contenta con que de fuera no hagamos mal, sino

tambien dentro quiere que no lo pensemos, porque los que en su coraçon tienen malos desseos, aunque de afuera parezcã buenos son como los sepulchros que estan de fuera cubiertos, y dentro estan llenos de gusanos y hediondez. Así que el Christiano ha de ser bueno de dentro y fuera en boluntad y en obras, y aunque no cometas tu adulterio co la muger agena por obra, si la miras con mal ojo, y la desseas para peccar con ella, ya has cometido adulterio en tu coraçon.

## [pag. 165]

Quien dize esto? Iesu Christo nuestro Dios lo dize en su sancto Evangelio (Mt.5), y el que viendo el carnero o la manta, o anaco de otro, le parece bien, y dize en su pensamiento, yo la hurtara para mi si pudiera, este ya la ha hurtado quanto a Dios que vee su coraçon. Los hombres como no ven sino las obras de afuera no castigan sino a los ladrones que por su mano hurtan, mas Dios que vee en el coraçon castiga en el infierno al que hurta con su coraçon, aunque lo dexe de hazer porque no puede, o porque tiene miedo a la justicia. Y en todos los mandamientos de Dios, quando nos prohiben la mala obra, tambien nos prohiben el mal desse della. No has de matar ni desser matar, ni has de leuantar fasso testimonio, ni desse reuantarlo. No has de perjurarte, ni querer que tu ni otro se perjure, y assi en todos los otros mandamientos. Pero en estos dos de no adulterar, y de no hurtar pusso nuestro Dios especias mandamiento con que nos prohibe el mal desse de fornicar, y de hurtar. Porque si pensays? Porque sabe bien nuestro Señor quan inclinados somos a estos dos vicios, y que nos mueven brauamente los deleytes de la carne, y los interesses de la codicia.

### [pag. 166]

Y por esso en estos dos pusso especial mandamiento en que nos veda el mal desseo, y el mal pensamiento de peccar con muger, o de tomar la hazienda agena. Preguntarme heys, Padre segun esso cada ora y cada momento peccamos? Porque en viendo mugeres de buen talle, o de buen gesto, luego nos viene desseo dellas, si en mirarlas peccamos, quien puede saluarse? Hijos mios por esso es menester llamar siempre a Dios para que nos libre de los lazos del Diablo, y es menester gran cuydado en guardar nuestros ojos, y nuestro coraçon como lo amonesta la sancta Scriptura. Mas sabed que no siempre es peccado mortal quando os viene el mal pensamiento y desseo de la muger agena. Porque si vos a esse pensamiento y desseo lo resistis diziendo no quiero offender a Dios,

malo es peccar no quiero peccar, entonces no ay peccado mortal. Mas si os holgays del mal pensamiento que os viene y dezis dentro de vos, o quien tuuiera aquella muger, yo peccara con ella si pudiera, entonces ya es peccado mortal. Porque co vuestra voluntad ya quereys al peccado, y si no lo hazeys, no es porque no quereys sino porque no podeys, o porque teneys miedo.

[pag. 167]

Assi que hijos mios guardad os de tales pensamientos quando os vienen y luego llamad, y hazed la señal de la cruz, y si uvieredes caydo confessad vuestros peccados a Dios y al padre que esta en su lugar para que alcançeys perdon y gracia. Amen.



[pag. 167]

# SERMON XXVII.

DE LA CHAR I dad y Limosna. En que se trata como todos los mandamientos se resumen en amar a Dios y al proximo, y como el amar consiste en hazer bien al proximo, y de los malos christianos, que tratan mal a los Indios, y exortasen a que tengan charidad con los pobres, y necessitados, y cumplan las obras de misericordia, reprehendiendo su inhumanidad en esto, y como el dia del juyzio lesu Christo ha de pedir quenta de las obras de misericordia.

EN muchos sermones he dicho lo que contienen los mandamientos de Dios, declarandoos cada uno por si. En este sermon os quiero enseñar como tengays en una palabra la ley de Dios. La qual si la guardaredes cumplireys todos los mandamientos.

[pag. 168]

Iesu Christo nuestro Señor dixo, que toda la ley de Dios y todos los mandamientos se encierra en estos dos en amor a Dios sobre todas las cosas, y al proximo como a ti mismo. Y el Apostol sant Pablo dize, que todo el

cũplimiento de la ley esta en amar, y dice que el que ama a su proximo como deue cumple todo quanto Dios manda. De manera hermanos mios muy amados que si queremos saber si cumplimos la ley de nuestro Dios hemos de mirar, si amamos a Dios y al proximo como deuemos. Porque claro esta q no ama a Dios el que ama al Demonio, y a los cerros y a los huacas, ni el que haze injuria a su sancto nombre jurando falso, ni el que dexa de oyr Missa el dia de fiesta. Y assi mismo esta muy claro, que no ama a su proximo el que no le hora, y haze biesiendo su padre o madre, y mucho menos el que le quita la vida o la muger, o la hazienda, o le leuanta testimonio falso. Mas el que tiene fee, y esperança y amor con Dios, solo a el sirue, y adora como a su Dios y señor, y el que ama a su proximo como assi, mismo no le haze mal de obra, ni de palabra en su persona, ni en su muger, ni en su bienes, ni en su honra. Quereys entender que es amar al proximo como assi mismo, mirad bos lo que quereys que hagan con vos, y esso hazed con vuestro proximo, y entonces entended que le amays como a vos mismo.

### [pag. 169]

Dezidme si os dixesse otro que os quiere mucho y con esto no dexasse de daros bofetadas, y de maltrataros de palabra, y os robaje vuestra pobres hazienda, y viendoos en necessidad os embiasse a pescar sin daros nada que dirias deste que dize que os ama haziendo tales obras? No diriades que hazia burla de vos? Y que era enemiga vuestro y os queria mal? Quien duda. Pues hermos esso es lo q dize Dios por boca de sant Juan su Apostol, que no amemos de palabra sino con obras y verdad (1. Jn. 3), y en otra parte dize que el perfecto amor de Dios es cumplir sus madamietos. Los que dizen que guardan la ley de Dios y se alaban de christianos y por otra parte maltratan a sus hermanos o los roban, o acozean, o les toman su hazienda. O les hazen trabajar y no les pagan, o les toman lu muger, o lu hija, o les hechã maldiciones, eltos mienten y lon enemigos de le lu Christo. Porque infaman lu ley. Quado vieredes algunos Viracochas que dan de coçes a los yndios o les tiran por los cabellos, y los maldizen, y dan al diablo, y les toman sus comidas, y les hazen trabajar y no les pagan, y los llaman perros y estan enojados y soberuios, estos tales Viracochas son enemigos de Ielu Christo son malos, y aunque dizen que son christianos no hazen obras de Christianos sino de Demonios. A estos aborrece Iesu Christo, porque son como los malos hijos que se bueluen contra su padre.

[pag. 170]

[falta pag.170 Sermon S.XVI] Sermon S.XVIII:] {Asi hacen otros que son critianos bautizados y saben las cosas de Dios pero no siguen a Dios antes le ofenden quebrantando su ley. Porque Dios les manda que amen a vosotros como a si mismos y que nos os hagan mal sino mucho bien. Quando vieredes otros viracochas que nos os hacen mal, (sino mucho bien) tratamiento antes os tratan como a hijos y os defienden de los malos y os socorren de vuestras necesidades entended q? estos son buenos cristianos guardad la ley de Jesu Cristo son hijos suyos y han aprehendido de el porque el mando que nos amemos unos a otros y nadie haga mal a otro mas a todos hagamos bien. Esto es toda la ley de Jesu Cristo y en esto se vee quien ha aprehendido de Jesu Cristo lo que el enseño por obra y palabra amandanos a nosotros miserables hasta dar su vida y sangre en la cruz por nosotros Y el que asi ama a su proximo ese es discipulo de Cristo y el que no no lo es; y si dice que si miente como malo. Asi lo dijo el mismo Jesu Cristo en esto conoceran las gentes que soys mis discipulos si os amaredes unos a otros (Juan.13).

Veis ahi la Señal cierta del buen cristiano. No penseis que por traher habitos largos ni corona en la cabeza entrará en el cielo, sino obra bien, y cumple lo que Dios manda: que aunque sea Padre de Misa y aunque sea Obispo, sino hace bien á su proximo sino antes mal hiriendole y robandole}

[pag. 171]

No es bue christiano ni discipulo, ni amigo de lesu Christo, sino enemigo suyo. Porque Iesu Christo que es vuestro Dios y vuestro hazedor os quiere mucho como a hijos suyos, aunque sos pobrecitos y deshechados, y manda a todos que os traten bien y hagan bien. Y el que os haze mal tato enoja a Iesu Christo vuestro Dios, que el dize, que quien os toca a vosotros haziendo os mal, le toca a el, en los lubres de sus ojos mirad que quan buen Dios teneys y como os ama. Y si os veys perseguidos y acossados por muchos malos hombres alçad vuestros ojos al cielo que alli esta quien os vengara, y boluera para vosotros, y auque agora dissimula a vezes, a su tiempo el hara un castigo que tiemble el mundo. Porque no quiere ni suffre, que traten mal a aquellos por quien el dio su preciosa sangre. Los verdaderos discipulos de Iesu Christo, imitandole a el, no solo su hazieda, mas su vida ponen por sus proximos, assi lo hizo sant Pedro, y sant

Pablo y sant Esteuan, y otros sanctos. Así lo aueys de hazer tambien vosotros pues soys Christianos baptizados, que unos a otros os aueys de querer bie y hazer bien quato pudieredes cada uno. No como en tiempos passados ni como muchos de vosotros, y casi los mas lo hazeys agora, no os curays del enfermo, ni del viejo, ni del pobre, antes los desechays y teneys, un poco y solo preciays, y seruis a lo ricos, y a los que os mandan y os sustentan. Esto usauan vuestros passados, no es esta ley de lesu Christo ni son buenos Christianos los que así lo hazen.

### [pag. 172]

Por ventura los hombres hã de ser como los perros, q̃ a los flacos y trabajados los muerden los otros? No hermanos, no assi, mas si soys christiano baptizado vease en vuestras buenas obras, mirad que dize lesu Christo, q en esto se ve quien es su discipulo. El indio que a los pobres y enfermos y a los viejos les haze bien, y reparte de lo que tiene esse es discipulo de lesu Christo y bue christiano. El ser buenos christianos esta en quereros bien unos a otros, y en hazeros bien, como assi mismo dize Dios. Quando tu estas enfermo, como querrias que te curassen? Quando estas desnudo como querrias que te abrigassen? Quando tienes hambre como querrias que te diessen de comer?

Quādo tu vienes camino, y no tienes casa ni possada, como querrias que te acogiessen? Pues esso mismo has con tu proximo y seras bienauenturado. O bienaventurados los que hazen bien, porque esse es officio de Dios y esso es ser hijos de Dios, y no penseys hermanos que el hazer bien, ha de ser solo a los de vuestro ayllo tambien a los del otro ayllo, y tambien a los forasteros de otro pueblo, y a todos los hombres que vieres con necessidad, a todos has de hazer bien, porque todos son proximos tuyos y todos tienen un mismo Dios y señor y Padre en el Cielo, sino hazes bien mas q a tu pariente, o allegado no te daran el cielo porque esso no lo hazes por lesu Christo, sino por su amistad o parentesco mas la charidad, a todos abraça.

### [pag. 173]

Assi que hermanos mios de oy mas no aya en vosotros tanta dureza de unos con otros, mas todo amor y charidad y procurar cada uno en vencer al otro en hazerle mas bien, y esto es gran gloria, esto es ser christianos y hijos de Dios.

y sabed mis hermanos que lo que days a vuestros proximos por amor de lesu Christo, que el mismo Dios lo escriue en su libro, y lo paga dos vezes una aca en la tierra, haziendoos bien en vuestra hazienda en vuestros hijos, y en vuestras casas, otra vez alla en el cielo dando os descanso para siempre. Ganancia vuestra es dar por amor de Dios, y mejor paga Dios que los hombres.

Si tu das tu plata, o tus carneros, para ganar con ellos con otros hombres, no Jera mejor ganar con Dios? El milmo Jeñor nos lo dize, bienaventurados los milericordiolos, porque ellos alcançaran milericordia. Y li quereys laber de q manera, y en que cosas aueys de hazer bie, ello os enleñan las obras de milericordia, que dize la doctrina chriltiana. Que lon dar de comer al hambriento, dar de beuer al Jedieto q combideys al pobre q no tiene a vueltra comida, y a vueltra bebida q le deys de vueltro chuño o mayz, vestir al delnudo, algunos teneys dos o tres camiletas, y matas y vueltro proximo no tiene una, lino q anda hecho pedaços las carnes de fuera, yd y dadle el buen bestido, y lereys hijos de Dios.

## [pag. 174]

Visitar al enfermo y encarcelado muchas vezes dexays por ay en essos caminos a vuestros compañeros, por no cuirallos y ayudallos, catad que es tanto como matallos que os lo demandara Dios. El que sabe curar, sin supersticion cure al enfermo pobre por amor de Dios, y terna buena paga en el Cielo. Acoged al peregrino no desecheys a los forasteros, ni seas crueles, mas ayudadlos y dad vuestra casa a quien no tiene donde meterse, sed hombres piados compadeceos del mal ageno, consolad a los tristes, aconsejad y enseñad a los que no saben, sed mansos y amorosos como hijos de Dios y no duros y crueles como hijos del diablo.

Torno os a dezir que toda la ley de Iesu Christo, esta en amar a vuestro proximo, amable de coraçon y de obra, y sereys amados de Dios, y terneys el premio de la gloria. En el sancto Euangelio dize Iesu Christo q el dia del juyzio verna el Rey de Gloria con todos sus Angeles con gran magestad, y juntarse han delante del todas las gentes y estando sentado en su trono mandara apartar a los buenos de los malos como el pastor aparta los corderos de los cabritos y a los buenos porna a su mano derecha, y a los malos a su mano yzquierda.

[pag. 175]

Entonces dira el Rey a los que estan a su mano derecha, venid benditos de mi Padre possed el Reyno q os esta aparejado dende el principio del mundo, porq tube habre y me distesme de comer, tube sed, y me distesme de veber, era huesped y acogistesme, estaua desnudo, y bestistesme, estube enfermo, y visitastesme, estube en la carcel y venistes a mi. Entonces responderan los justos diziendo quando te vimos habrieto, y te dimos de comer, quando sediento y te dimos de veber, quado te vimos foraltero y te dimos polada, quando delnudo y te veltimos, quando te vimos enfermo y en carcel y venimos a verte? Responderles ha, el Rey, del cielo, en verdad os digo que el bien q hezistes a uno destos mis hermanos pequeñitos a mi milmo me le hezistes. De la milma manera dira entôces el Rey a los malos q estaran a su siniestra. Apartaos de mi malditos al fuego eterno que esta aparejado al Diablo, y a sus malos Angeles. Porque tube hambre, y no me distes de comer, tube sed y no me distes de beuer era huesped, y no me acogistes, desnudo y no cubristes, estuue enfermo y en la carcel, y no me visitastes diran entonces tambien los malos, Señor quado te vimos hambrieto? o sediento, o peregrino o delnudo, o enfermo, o encarcelado, y no te leruimos, ni dimos lo que era menester? Entonces les respondera el Rey. En verdad os digo que el bien que dexasteys de hazer a uno destos pequeños a mi me lo dexastes de hazer

[pag. 176]

Y assi yran estos malos al tormento eterno. Mas los justos a la vida eterna. Todas estas palabras son de Iesu Christo nuestro Señor en su sagrado Euangelio. Por esso hermanos mios el que quisiere ser saluo el dia del Juyzio, agora en esta vida haga el bien que pudiere a sus proximos, cumpliendo las obras de misericordia, corporales, y tambien las espirituales quando pudiere, y mire que el pobre representa a Iesu Christo, y que Iesu Christo recibe el bien y limosna, que se hazeys al pobre. Quan dichosa cosa es hazer bien a Christo que tanto bien nos hizo, y nos haze. Esto bastaua mil vezes para dar el hombre quanto tiene, por amor de Dios, mayormente que no te pide Dios, sino lo que buenamente puedes dar sin que te falte a ti lo que te es necessario, y esso paga el con tal premio, que da el Reyno de los Cielos por ello para siempre jamas. Amen.



[pag. 177] SERMON XXVIII.

DE LA ORACION En que se declara, quan necessaria es la Oracion al Christiano, y quan eficaz es, y que cosa es oracion, y como se ha de hazer con confiança y con reuencia exterior e interior, y como en todolugar se puede hazer. Pero especialmente ha de hazerse en la yglesia ya cosas sagradasy en todas necessidades.

Ya aueys oydo en muchos Sermones, (hermanos mios muy amados) los Mandamientos, que Dios Nuestro Señor nos ha dado para que los guardemos, y bien veys que el que no los guarda, Jera condennado, y tambien conoceys que todos ellos Jon justos y Janctos. Pero como la fragilidad nuestra de los hombres es tanta, y las ocasiones desta vida para peccar son tan quotidianas, y muchas dellas muy fuertes, y sobre todo esto el Demonio nuestro enemigo, no cessa de procurarnos el mal, e incitarnos a el es cosa muy difficil, y sobre todas nuestras fuerças cumplir toda la ley de Dios como el quiere, y así vemos quan poquitos son los que viuen sin caer muchas vezes en peccados mentales contra los mandamientos de Dios. Pues que remedio? Guardar la ley de Dios nos es necessario para ser saluos, ella es muy alta, y muy perfecta, nuestras fuerças son muy flacas, y nuestros coraçones muy bajos, como podremos cumplir cosas tan grandes y que tanto nos importan?

[pag. 178]

Yo os lo dire hermanos mios estadme muy atentos. Si en el ayuda y fauor, y gracia de nuestro Dios nadie puede cumplir su ley como Dios lo manda, nadie puede apartarle del peccado, nadie puede faluarle, porque como esta dicho las fuerças humanas son muy pequeñas y lo enemigos de nuestra alma, que son el Demonio, y el apetito desta nuestra carne y la vanidad deste mundo, siempre nos combaten, y las colas que Dios manda lon loberanas y celeltiales. Mas con el ayuda y gracia que Dios da muy bien le puede guardar lu ley, y muy bien nuede el hombre saluar su anima. Esta ayuda y gracia de nuestro Dios todos aquellos que la piden a Dios como la hã de pedir la alcançan y la tienen, y para esto es necessario hazer oracion, porque co la Oracion se alcança la misericordia del señor. Así como el niño de teta no se puede sustentar sin la leche que le da lu ama o lu madre. Alsi nueltras almas no le pueden lustentar lin elta gracia de Dios, y alsi como el niño quando quiere mamar, pone la boca en el pecho de lu ama, y le anda buscando y chupa y con esto saca la leche, la qual le da de muy buena gana lu ama. Alsi nosotros que somos niños chiquitos delante de Dios abriendo la boca del coraçõ, y esta del cuerpo para orar y pedir alcançamos de nuestro Dios, todo quanto hemos menester, para sustentarnos en esta vida espiritual.

[pag. 179]

Que del mesmo como de madre y padre nuestro recebimos y por el baptismo. Por esso dixo lesu Christo, pedid y recebireys buscad y hallareys, llamad y abriros han. Con la oracion pedimos buscamos y llamamos y Dios nos, da y se nos muestra, y nos abre las puertas del Cielo. En otra parte dize, que todo lo que pidieremos al Padre Eterno en su nombre lo alcançaremos. En otra parte dize que nos conuiene siepre orar y nunca desfallecer, para no ser vencidos de nuestros enemigos. Pues hermanos muy amados ved quan necessario le es al Christiano hablar con Dios a menudo y hazer oracion. Ved quan grande cosa es la oracion pues por ella alcançan los Christianos todo los bienes del alma, y aun los del cuerpo que han menester, y por ella resisten y vencen a sus enemigos y se libran de caer en los laços de los peccados. El christiano que nunca haze oracion no esta en gracia de Dios, ni permanece en el bien, ni cumple la ley de Dios. Preguntadme heys, Padre que es hazer oracion? Placeme dezirlo de suerte que lo entendays muy bien. Hazer oracion hermano es hablar con Dios pidiendole lo que aueys menester.

[pag. 180]

Dezidme vuestro hijo chiquito no os pide pan o agua, porque soys su padre? Pues asi pedid vos a Dios lo que aueys menester, que el es vuestro padre y esso es hazer oracion. Mirad hijos Dios es grande, y esta en todas partes, y oye lo muy secreto de vuestro coraçon, y asi aunque hableys muy quedito en vuestro pensamiento con Dios muy bien os oye. Para hablar a los hombres y que os entiendan, hablays alto y en lengua que sepa el otro a quien hablays. Dios todas las lenguas entiende, y entiende los pensamientos, y mejor oye lo que le dezis con el coraçon, que lo que dezis con la boca, si el coraçon piensa en otra cosa, y pues Dios esta en todo lugar y siempre esta atento a todo lo que le dizes, y es vuestro Padre, y os quiere mucho, deueys siempre en todo quanto se os offrece, ocurrir a el, y hablar con el de todo quanto teneys y desseays, y os da pena, o contento. No es Dios como los Reyes y señores de la tierra que se cansan de oyr a muchos, y se enfadan de que les pidan nuestras cosas.

### [pag. 181]

[Falta pag.181,ser.Siglo XVI] Ser. S.XVIII: {antes huelgan mucho Dios de que le hableis cada uno de vosotros aunque seais muy pobres, muy rudos y muy viles; Porque todos sois hijos de Dios y como Padre vuestro se huelga de que le llameis y hableis como vos os holgais quando vuestro niño chiquito os llama taita. Así que hijos mios daos mucho a hablar con Dios de todo lo q. vuestro corazon tiene que de eso gusta Dios. Decirme eis, Padre como hemos de hablar con Dios que somos unos pobres Indios y no sabemos hablar ni aun con los Viracochas? Yo os dire como hablareis muy bien hablad con el corazon y hablad con la boca con el corazon pensando en Dios como en vuestro Padre y como de el habeis de tener todo bien. Con la boca diciendo las Oraciones que os enseña la Yglesia; El Padre nuestro el Ave Maria, y demas que sabeis y sed muy devotos de rezad el Rosario ninguno haya que no tenga rosario, ó de cuentas o de ñudos. Fuera de las oraciones de la Yglesia tambien podeis hablar con Dios otras cosas buenas que}

[pag. 182]

Y para vuestra sementera, y para vuestro ganado, y para vuestro camino, y para todos vuestros negocios de todo huelga Dios que trateys con el, y le pidays lo

que vos quereys, que si ello es bueno, y os conuiene el os lo dara sin duda ninguna, como lo ha prometido, y si no os lo diere ented que es una de dos, o es cosa que no os conuiene, para vuestra saluacion, o vos no la pedistes como conuiene. Que es pedir como conviene? Tened gran reuerencia y gran confiança en Dios, quando hazeys oracion aueys de pensar el gran poder y magestad de Dios. Y juntamente vuestra miseria y poquedad, y asi terneys gran reuerencia, a aquel altissimo señor con quien hablays y estareys muy attentos. Tambien aueys de pensar como es vuestro Padre y tan piadoso y tan bueno que os dio su sangre en la cruz y con esto terneys gran fe, y confiança, que os dara quanto le pedis. Veys ay como aueys de hazer oracion, que es con el coraçon y con la boca, teniendo gran reuerencia, y confiança, y por esso los buenos christianos, quando hazen oracion, se hincan ambas rodillas y se descubren a cabeça.

[pag. 183]

Y pone las manos, y tienen lo ojos muy sosegados y humildes, assi lo hazed siempre vosotros como buenos hijos. Y sabed que en todo lugar podeys hablar con Dios, y hazer oracion en vuestra casa, en el campo, y en el camino porque Dios esta presente en todo lugar. Pero especialmente aueys de hazer oracion en la yglesia, que es casa de Dios y casa de oracion, yd a las yglesias por las mañanas, y alli hazed oracion cada dia, sin faltar ninguno y tambien a las tardes, tomando agua bendita y besando la Cruz, y mirando las ymagenes y rezando las oraciones que sabeys y todo lo demas que vuestro coraçon con buen desse os dixere. Tambien aueys de hazer oracion quando passays delante de la cruz, o delante de alguna ymagen abaxando la cabeça como buenos christianos. Tambien quando os leuantays de dormir, y quado os echays, y principalmente todas las vezes q os veys en algun gran trabajo, como al passar algun rio, o estays cansado del camino, o sentis enfermedad, o vuestro ganado, o vuestra sementera no va bie, o vuestro hijo esta malo: hablad con Dios y pedidle lo que aueys menester, y tened fe, que sin duda ninguna os oyra y socorrera, como bue Dios que es. O señor hazedor de los cielos y de la tierra, tu eres nuestro refugio, y consuelo, tu eres adorado de los Angeles, y estas en lo alto, y no desprecias los ruegos de los hombres, que estan aca en la tierra.

[pag. 184]

Enseñanos tu Señor con tu espiritu a tratar contigo, y limpia nuestros coraçones de todo peccado, y danos fe firme, y gran confiança en ti, tu nos házes bie,

401

porque eres bueno, y suffres tantos males como hazemos. Ya señor queremos ser buenos hijos y seruirte, tu me da gracia para ello, y alumbra nuestros coraçones para que no queramos otra cosa, sino lo que tu nos mandas, para que assi alcancemos la vida eterna. Amen.



[pag. 184]

SERMON XXIX.

EN QVE SE DE clara el Padre Nuestro, y el Aue Maria, y el Persignar, y santiguar, y otras cosas que vsan los Fieles.

GRAN cosa es hermanos muy amados hablar con Dios. Quado hablays co algun gran señor como Virrey, o Gouernador, o Obispo, primero os informays de algun Viracocha que aueys de hazer, porque soys yndio hata luna, y no sabeys. Pues para hablar con Dios que sera menester? Por esso los Apostoles, pidiero a lesu christo que los enseñasse a orar. Entonces lesu Christo les enseño, la oracion del Padre Nuestro, por su boca, y por los Apostoles nos enseño a todos a hazer oracion.

[pag. 185]

De manera hermanos mios, que para que sepays todo lo que aueys de pedir, por esso el hijo de Dios Iesu Christo nuestro señor enseño la oracion del Padre nuestro a sus sagrados Apostoles el mismo por su boca. Y así no ay oracion mas alta ni mejor. En ella se encierra todo quanto el christiano puede dessear y pedir a Dios, ya la sabeys de coro, y sino aprendedla, porque no es buen christiano el que no sabe la oracion del Padre nuestro. Pero quiero os la declarar breuemente. Dezimos primero (Padre nuestro) para q pensando como Dios es nuestro Padre le tengamos amor y con mucha confiança le pidamos. Como un niño chiquito pide a su padre el pan y el agua y todo lo demas. Así nosotros vamos a pedir a Dios lo que emos menester, y por esso le llamamos Padre

nuestro. Dezimos (que estas en los cielos) para que pensando su grã magestad, que esta sobre los altos cielos tengamos gran reuerencia y acatamiento ante el. Dezimos luego la primera peticion (sanctificado sea el tu nombre) porque lo primero que hemos de dessear es la honra de nuestro Dios y Padre, y señor que todos conozcan, y alaben su sancto nombre y le adoren dexando las huacas, y otras vanidades y peccados.

[pag. 186]

Dezimos en la segunda peticion (venga a nos el tu reyno) porque el Reyno de la gloria es lo que sobre todas nuestras cosas hemos de dessear, que alli esta toda nuestra bienauenturança y gloria, y no en esta miserable vida. Dezimos en la tercera peticion (hagase tu voluntad assi en la tierra como en el cielo) porque en obedecer a la voluntad de Dios esta todo nuestro bien. Y el mayor que podemos tener en esta vida, que es la gracia de Dios esta en cumplir su voluntad. y desta vida se va a la de la gloria y assi pedimos, que se cumpla la voluntad de Dios por su gracia aca como alla se cumple en su gloria. En la quarta (El pan nuestro de cada dia danoslo oy) pedimos todos los bienes q hemos menester en esta vida, para nuestro sustento, no solo espiritual, sino tambié corporal, porque todo nos viene de la mano de Dios, y el nos da comida, y bestido, y salud y contento, y todo ello entendemos, quando pedimos el pan nuestro de cada dia danoslo oy. En la quinta (perdonanos nuestras deudas, assi como nosotros perdonamos a nuestros deudores) Las deudas que pedimos nos las perdone Dios, son nuestros peccados, con los quales les offendemos, y merecemos ser castigados y estas son nuestras deudas. Dos maneras ay destas deudas, una de las grandes, q̃ son peccados q llamamos mortales, y por estas deuemos pagar. pennas de infierno para liepre jamas.

[pag. 187]

Y estas nos perdona Dios quando nos recibe en su gracia y amistad, teniendo nosotros verdadero arrepentimiento de auerlas cometido. Otras son deudas mas pequeñas que son peccados que llamamos veniales, en los quales caemos cada dia muchas vezes, y por estas deuemos passar penas en esta vida o en el Purgatorio, y estas nos perdona Dios, quando dezimos esta oracion, del Pater Noster deuotamente, y por esso la auemos de dezir muchas vezes, y los sanctos varones tambien la dizen, porq todos caen en estas culpas pequeñas que

llamamos veniales. Pero mirad que dezimos (como nosotros las perdonamos a nuestros deudores) Lo qual declaro Iesu Christo diziendo. En verdad os digo que sino perdonaredes de coraçon a los otros que tampoco os perdonara Dios a vosotros. Así que hermanos muy amados, el que tiene odio y enemistad con su proximo no es perdonado de Dios. Todos somos hermanos y Dios es buen Padre, y no quiere que sus hijos unos a otros se quieran mal. Si alguno ha recebido agrauio perdone al que le injurio por amor de Dios, y así le perdonara Dios a el, Dios es gran Señor y con todo esso perdona al hombre, quando le pide perdon, pues porque no perdonas tu, que eres gussano a otro hombre como tu.

### [pag. 188]

Ieʃu Christo en la Cruz rogo, por los que le cruzificauan, dandonos exemplo que hagamos bien a los que nos hazen mal, que esso es de hijos de Dios. Así que perdonemos hermanos a los que nos han enojado, para que Dios nos perdone los enojos que le emos dado. En la sesta peticion dezimos (y no nos dexes caer en tentació). No basta perdonarnos Dios los peccados que emos hecho, sino que tambien es menester, nos guarde de que no tornemos a peccar, y esso le pedimos en esta palabra, porque somos flacos, y el Demonio anda diligente por hazernos peccar para que nos condenemos. Y en esta vida a cada passo se offrecen ocassiones de peccar, si Dios no nos tiene de su mano, y si no nos libra de tantos laços, sin duda caeremos y nos perderemos, como otros se han perdido y condenado, por esso dezimos (Mas libranos del mal) Por el peccado de los primeros hombres, y por nuestros peccados ay en esta vida muchos trabajos, y miserias, y enfermedades, y desastres, y en la otra vida ay terribles penas por los peccados que acas en han hecho. De todos estos males pedimos ser librados, y asi hermanos acabamos diziendo

### [pag. 189]

(Amen), q̃ quiere dezir que todo lo dicho y pedido Je cumpla asi. Veys pues ay como en la oracion del Padre nuestro, se encierra todo quanto podemos pedir y dessear para nuestras animas y para nuestros cuerpos en seruicio de Dios. Por esso hemos de rezar el Padre Nuestro muchas vezes al dia con gran fe, pues nuestro señor Iesu Christo tiene prometido en su Euangelio que todo quanto

pidieremos en su nobre nos lo otorgara Dios. Tambien rezamos el Aue Maria como la sancta Yglesia lo enseña, y despues del Padre nuestro es la oracion mas acepta a nuestro Señor. En el Aue Maria hablamos con nuestra Señora la Virgen Maria madre de Dios que es Reyna del Cielo, y es Abogada nuestra, y es una señora que nos quiere mucho, y siempre ruega por nosotros, y por ella nos hace el Señor tantos bienes, y nos libra de todos males. Esta Señora es sobre todos los Apostoles, y sobre todos los Sanctos, y sobre todos los Angeles. Y despues de Iesu Christo su hijo nuestro Señor no ay otro como esta señora, q tan alto sea, ni que tanto nos quiera. Por esso la emos de llamar siempre en nuestros trabajos y necessidades, y tenella por madre y querella mucho, porque ella nos tiene por sus hijos y nos quiere mucho.

### [pag. 190]

Cada uno procure tener la imagen de nuestra señora para rezar con deuocion y llamarla, que aunque esta en el cielo, nos oye muy bien, con esta señora hablamos en el Aue Maria saludandola con mucho amor y reuerencia diziendo (Dios te salue Maria llena de gracia. el señor es contigo bendita eres tu entre todas las mugeres) Estas palabras le dixo el Angel sant Gabriel quando le trajo la embaxada del muy alto, para que fuesse Madre de Dios, y assi ella goza mucho de que le digamos nosotros la misma salutacion. Dezimos tambien (Bendito el fructo de tu bientre Jesus) Esta palabra le dixo sancta Ysabel su parienta quando la Virgen Maria la fue a visitar. Porque Jesus nuestro Dios la tomo por Madre, y alsi por ella alcançamos el fructo bendito, y la vida del cielo, que por Eua nueltra primera madre perdimos. Dezimos luego (Sancta Maria Madre de Dios ruega por nosotros miserables peccadores, agora, y en la hora de nue∫tra muerte) quando es mayor nue∫tro peligro y tenemos mas necessidad de su ayuda, y assi os acordad todos quando os vieredes en aql postrer trance de la muerte, de llamar a esta Señora, porque della huye el Dragon Infernal, que nos quiere tragar entonces. Otras Oraciones tiene tambien la Ygle∫ia, hablando con Dios, y hablando con nue∫tra ∫eñora, y hablando con los fanctos

## [pag. 191]

Las quales oraciones dizen, y saben los Padres de Missa, y de todos os viene a vosotros provecho, por esso estad muy deuotos en la Yglesia, y especialmete

sed deuotos de la sancta Cruz de adoralla y besalla, y donde quiera que la vierdes inclinad la cabeça, y tambien os Jeñalad muchas vezes con la Jeñal de la Cruz, especialmête quado os leuantays, quando salis de casa, quando el Demonio os tra e malas tentaciones quando os veys en algun peligro o trabajo, porque la Jeñal de la cruz es vencido el enemigo y huye de los christianos. Esta Jeñal hazemos quado nos persignamos en la frete, y en la boca, y en el pecho, para a Dios nuestro señor libre nuestro entedimieto de malos pensamientos. nuestra boca de malas palabras, nuestro coraçõ de malos desseos, y malas obras. Quando nos santiguamos hazemos la señal de la sancta cruz en todo el cuerpo delde la frente halta la cinta, y delde el un hombro al otro, inuocando y llamando y confessando el nombre de la sanctissima Trinidad Padre y Hijo y Spirito Sancto que es un Dios para que nos de su bendición y gracia y nos libre de todo mal. El Agua bendita tomamos para que huyan de nosotros los demonios, y para que se limpie nuestra anima, porque aquella agua esta sanctificada co la palabra de Dios. Quado alcan la hostia, y el caliz estamos de rodillas, y nos herimos en los pechos adorando a nuestro Señor Jesu Christo.

### [pag. 192]

Cuyo cuerpo y Jangre preciosa esta verdaderamente en aquella hostia y en aquel caliz despues de consagrado, y confessando que somos peccadores, y por aquella holtia le nos perdonan nuestros peccados. La confelsion general dezimos al principio de la missa, y quando comulgamos y otras vezes para humillarnos delante de Dios y de los Janctos para Jer perdonados de nueltros peccados. Otras muchas cosas muy lindas y muy marauillosas tiene la sancta Yglesia enseñada por el espiritu Sancto de catares y salmos y officios y oraciones y bencidiones, y tiene bestiduras Jagradas, y ceremonmias con gran cocierto y horden, y todas son cosas llenas de misterio para que con el alma, y con el cuerpo honrremos y firuamos a nuestra gran Dios. Mas a vosotros hijos mios, baltaos por agora laber bien elto que os he dicho, y obradlo muy bien, alegraos muy mucho, porque nuestro señor os ha hecho christianos, y hijos suyos y os quiere lleuar al cielo, y aca en la tierra os da parte de todos estos misterios, y en todos los bienes que tiene vuestra madre la sancta Yglesia, dezilde vosotros o gran Dios Padre nuestro pues tanto nos amaste, y tantos bienes nos hazes, danos gracia que te siruamos como buenos hijos y seamos muy buenos Christianos, y alcãzemos el tiempo de tu gloria, donde siempre te alabemos. Amen.



[pag. 193]

## SERMON XXX.

DELOS NOVISSI mos en q se trata de la muerte como desta vida nada se lleua a la otra, sino buenas y malas obras, y como alla no ay tiempo de merecer o desmerecer, y q luego el alma salida del cuerpo va a juyzio yrecibe sentecia, y como ay Purgatorio para las animas q lleuan que pagar desta vida, y de los suffragios que por ellas haze la Yglesia. Del Ynfierno que ay para los malos, desus terribles tormentos, y eternidad.

Exortase a hazer penitencia con el exemplo de Lazaro y del Rico Auariento.

HASTA aqui os he dicho hermanos mios muy amados lo que hade hazer todo hombre para ser saluo. Que es lo primero, creed los misterios de la fe de Iesu Christo. Lo segundo arrepentirse y hazer penitencia de sus peccados. Lo tercero recebir los sacramentos de la sancta Madre Yglesia, lo quarto guardar la ley de Dios, para todo lo qual le ayuda la gracia del Señor, la qual se pide y alcãça por la oracion. No resta ya para acabar los sermones de la doctrina christiana mas de que os diga. El fin y paradero que ternan los que hizieren lo que os he enseñado y el que ternan los que no lo hizieren assi. Porque mirando los grandes bienes, que esperan a los que guardan y los grandes males, que está aparejados para los q no lo cūplen, procureys con todas vuestras fuerças cūplir la ley de

Dios y guardar todo lo q en nombre de Iesu Christo (cuyo ministro, e interprete soy) os he enseñado.

[pag. 194]

Todos los hombres buenos y malos emos de morir, ya lo veys, que en esto no ay differencia de ricos y pobres, de Jabios a ygnorantes, de buenos y malos. La muerte nos vino por el peccado de nuestros primeros padres Adan y Eua como os dixe en otro lermon. Pero Ielu Christo nueltro Señor haziendole hombre por nosotros quiso morir por destruyr el peccado, y con su preciosa muerte librarnos del. La muerte no haze mal a los buenos christianos que esperan en lesu Christo, y le aman antes es passo para yr a la bienauenturança del cielo, y por esso hemos de viuir muy aparejados, porque quando venga aqlla postrera hora nos halle en amistad de Dios. Porque sabed hermanos mios, que desta vida miserable ninguna cosa lleuan los hombres a la otra vida, sino las obras buenas y malas que hizieron. Los hijos, y la hazienda y los criados, y las casas y todo lo demas todo le queda aca, tan pobre y delnudo de todo elto va el ynga, como el yndio hatun luna. No penseys que los que tienen en sus entierros mucha ropa, o comida, o oro o plata, que gozan en la otra vida de cosa destas, ni aun lo sabe. Esso es dessatino de vuestros viejos, que como unos muchachos no saben cosa de la otra vida. El cuerpo no veys como Je queda en la Jepultura frio y elado, y Jin comer ni beber, antes deshecho, y hediondo?

[pag. 195]

Pues el alma es espiritu sin carne, ni huesso, no come de essos manjares, ni tiene boca ni bientre mas su mantenimiento es Dios en la otra vida. Asi que hermanos mios no emos de lleuar desta vida cosa alguna destas de aca, desnudos nacimos y desnudos y sin nada emos de morir y ir a la otra vida, y asi vereys quanto engaño es confiar en la mucha hazieda, o chacra, o plata, todo es vanidad y nada aprouecha a la otra vida. Solamente lleuamos lo malo y lo bueno que emos hecho, porque nuestra alma va a dar quenta de como ha viuido, y nuestras obras palabras y pensamietos los tiene Dios escritos en su libro para pedirnos quenta por alli. Y sabed mas q en la otra vida ya no qda tiepo para emedar lo q aca unieremos hecho mal. Ni ay lugar de hazer mas bien, ni mas mal, sino solo aquello que de aca lleuamos nos hade saluar o condenar. Y por esto nos amonesta el Apostol, que agora que tenemos tiempo no nos cansemos de obrar bien. Y

en otra parte dize el Señor, que no dilatemos en hazer penitencia de nuestros peccados, porque en viniendo la muerte se acaba todo, y se cierra la puerta assi como el que trabaja, en acabandose el dia, no puede mas trabajar sino solo lleuar el jornal de lo trabajado. Y por esso nos dize lesu Christo que estemos siempre apercebidos, porque no sabemos a que tiempo verna la muerte. No quiso Dios que lo supiessemos, porque siempre viuamos bien.

[pag. 196]

Ay de aquel que le tomare la muerte en mal estado y en peccado, que para liempre no le queda remedio, y dicholo y bienauenturado el hombre que le halla la muerte en Jeruicio de Dios, confessado de todos sus peccados y con gran voluntad de Jeruir a Dios, y con buenas obras de charidad porque este tal para siempre sera saluo, y gozara de los bienes del cielo. Porque aueys de saber que en arrancandole vueltra anima y laliendo delte cuerpo luego es lleuada por los Angeles ante el juyzio de Iesu Christo, y alli le relatan todo quanto ha hecho bueno y malo, y oye Jentecia de aquel alto Juez, de vida o muerte, de gloria o de infierno como lo merece sin que aya mas mudança para siempre jamas. Y por esto aueys visto pintado a sant Miguel glorioso Archangel con un pello que esta pellando las animas que lignifica y quiere dezir que en la otra vida se mira el bien, y el mal que han hecho las almas, y conforme a esso reciben sentencia. O hermanos que sera parecer alli ante lesu Christo? O que rigurolo examen aquel, o que cola tan temerola elperar sentencia del eterno Juez. Por ello viuamos bien delde luego y li alguno ha viuido mal no celle en sintiendose enfermo de llamar al Padre y confessarse bien y boluerse a Dios, y recebir los sacramentos, no sea que lo tomen en peccado la muerte y sea condennado para Jiempre jamas.

[pag. 197]

Despues de aquella sentencia de Iesu Christo aueys de saber q si el anima del christiano fue tan pura y tan limpia desta vida, que ningun peccado, ni un chiquito, ni mancha ninguna no llevo luego es lleuada con gran gozo por los Angeles al lugar de descanso y gloria con Dios y con los sanctos. Así si fueron los Martires q murieron padeciedo por Christo, y los Apostoles y muchos sanctos que celebra la Yglesia. Mas si tiene algunos peccados chiquitos que llamamos veniales, o sino ha hecho entera penitencia por todos sus peccados de que se

confeso y arrepintio, esta tal anima no va luego a la gloria, porque en la gloria no entra, ni una mancha muy pequeña. Mas es lleuada al lugar q se llama purgatorio, y alli esta penando el tièpo q Dios le determino hasta salir purgada y limpia de todas sus culpas, y enteded q de los buenos christianos la mayor parte va primero a este purgatorio q al cielo, porq Dios es muy limpio, y muy justo, y los hombres estamos llenos de mil immúdicias, y harto bien es que no bamos condennados al Ynfierno. Este lugar de purgatorio tiene terribles tormentos y fuego que reziamente abrasa y consume la malicia del peccado, assi como el minero el mal metal, y que es tierra o plomo lo hecha a mal. Mas el bueno de plata lo mete en la guayra, y en la hornaça para que con el fuego se limpie de la escoria que tiene.

[pag. 198]

Asi haze Dios a los buenos que son como oro y plata, para que esten del todo limpios y resplandecientes, metelos en el horno de Purgatorio y alli tienen mucha paciencia, y dan gracias a Dios conociendo que aquello justamente lo passan por sus peccados, que de alli yran a gozar de Dios. Y porque nuestro Dios con ser justo, es tâbien muy piadoso, y dessea que aquellas animas de sus escogidos que estan en purgatorio, salgan de pena y vayan a gozar el bien del cielo, por ello ordeno con lu gra clemecia que los christianos que vimos aca en esta vida socorramos aquellas animas con nuestras oraciones. Y limosnas y buenas obras, y sobre todo con las missa que dizen por ellas, y todo esto recibe Dios quando lo hazemos y offrecemos por nuestros diffuntos, como si ellos milmos lo hizieran, porque la charidad y amor de Dios haze que los christianos Jean una cola, y unos a otros Je puedan alsi ayudar. De aqui es lo que veys q usa la sancta Yglesia de dezir oraciones y salmos quando entierran un deffuncto y dezilles missas y responsos y tambien de offrecer limosnas sus parientes de trigo, o carneros, o cera, o otras colas. No porque delto coma el anima del diffunto, no digays, ni ymagineys tal, que es gran necedad, y desatino pensar tal cosa.

[pag. 199]

Sino porque lo que se offrece a los padres y a la yglesia y lo que se da a pobres lo recibe lesu Christo por aquellas animas que estan en purgatorio, y con estos suffragios son ayudadas, y salen mas presto de aquella pena, y van muy contentas

SERMONES

a descasar para siempre y gozar de aquel immenso mar de gloria que Dios tiene para sus escogidos, y alli se acuerdan de los que le hizieron bien, y ruegan a Dios por ellas con gran voluntad. Asi que hijos mios sed muy deuotos de rezar, y de hazer bien por las animas de Purgatorio, que estan alla penando, y son amigos de Dios y rogaran por vosotros en el cielo. Esto es lo que passa por las animas de los buenos q salen en gracia de Dios desta vida. De las animas de los malos q van en peccado porque no creyeron en Iesu christo, o ya que creyeron, no guardaron sus mandamientos, ni hizieron penitencia ni se cofessaron bien, y asi murieron, que se haze dellas? Donde van, o que es lo que passa en la otra vida? Leerles hermanos mios el processo de todas sus culpas grandes y chicas, y oyen sentencia de juez espantable en que son condennados a tormentos y fuego de Ynfierno para siempre jamas sin remedio son entregados a sus enemigos. Luego al punto assentencia y escarnio los lleuan al profundo del infierno.

## [pag. 200]

Y alli los atormentan terriblemente, sin cansarse jamas, ni tener piedad dellas. Es el Ynfierno hermanos un lugar que esta en lo profundo de la tierra, todo obscuro y espantable donde ay cien mil millones de tormentos, alli se oyen grandes gritos y llantos y rabiolos gemidos, alli se ven horribles visiones de demonios fierissimos, alli se gusta perpetua y amarguissima hiel, alli hieden mas que perros muertos, alli rabian unos con otros, y contra si mismos que se querrian despedaçar, y contra su hazedor Dios onmipotente que le querrian comer a bocados. Alli estan desseado siempre la muerte y no pueden morir, mas siempre tienen viuo el sentido para mas padecer. Alli arde un fuego que no le apaga, ni le atiza con leña, y les esta comiedo las carnes y las entrañas sin afloxar un punto y lo peor de todo, alli quentan los dias que estan en tormento, y cada dia le les haze mil años, y despues de mil años estan diez mil, y despues cien mil, y despues mill millares de millares, y quando ayan estado todo esto en tormentos, preguntaran que tanto les falta y respondera Dios, que no han estado un dia, que infinitamente les queda mas por estar, porque para siempre jamas sin fin penaran y rabiaran y nunca acabaran, porque siempre permanecerã en ser enemigos de Dios y en quererle mal, y siempre Dios que es justo les castigara como merecen.

[pag. 201]

O hermanos mios esto que os he dicho no lo digo yo sino lesu christo Dios que no puede engañaros. O quan amargo es el peccado, o desuenturado del hôbre que oye esto y no se enmienda y se buelue a Dios. Por esso os lo auiso de parte de Dios para q enmendeys vuestra vida y confesses vuestros peccados y llorando digays. O señor Dios libranos de aquellos tormentos del Ynfierno, danos gracia que hagamos penitencia, y no permitas que muramos en peccado, mas danos buena muerte, para que escapemos de aquel profundo lago de pennas, y seamos saluos por tu bondad. Amen.

Falta Serm. Siglo XVI. En el Serm. Siglo XVIII: {Oyd lo que cuenta Jesucristo en su Evangelio. Dice, (Luc.10.) q. habia un hombre muy rico, que comia y bebia, y zegalaba mucho; y olvidado de Dios, se daba a los placeres de esta vida. Y habia otro hombre muy pobre y muy llagado, llamado Lazaro. Este Lazaro iba á pedir limosna á casa del rico, y no le daban nada, ni le hacian bien los de aquella casa, sino solo los perros, que venian y le lamian sus llagas. Sucede morir ambos; y el pobre como tenia paciencia, y se encomendaba á Dios, en muriendo fue su alma llevada por los Angeles á un lugar de descanso, donde estaba el Padre Abraham, y los otros justos. El rico como era malo y cruel, en muriendo fue su alma arrebatada de los demonios y sepultada en el Ynfierno. Alli estando en medio de aquellos cruelisimos tormentos, alzó los ojos y vió á Lazaro el pobre descansando con Abraham; y dijo á voces; Padre Abraham embiame Lazaro para que mojando su dedo me toque en esta lengua, porque estoy abrazado de sed; y estas llamas me abrasan todo. Respondio el Padre Abraham; ya no es tiempo de eso; acuerdate q. quando tuviste bienes, no quisiste hacer bien á Lazaro; y Lazaro paso muchos males con gran paciencia, y por eso ahora Lazaro descansa y tiene contento; y tu justamente eres atormentado, como mereció tu mala vida. Entonces dijo el rico; siquiera, Padre Abraham, enviale para que avise a cinco hermanos q, tengo que viven como yo vivia, para que se enmienden, y no vengan á este lugar de tantos tormentos. Respondio Abraham; No es menester eso tampoco, alla tienen quien les predique, y enseñen; hagan lo que les dicen, y si no lo hacen no hay para que ir á avisarles mas de aca. Esto cuenta Jesucristo que pasó.

Ved, mis herin., q. cosas tan grandes son las de la otra vida; y como los que en esta vida no hacen bien, y solo buscan sus placeres, son condenados. Ved

SERMONES

como los pobres y enfermos, si tienen paciencia, y se encomiendan á Dios, tienen descanso en la otra vida. Ved como se pagan alla los contentos de aca; que porque no quiso dar una migaja de pan para comer al pobre esta pidiendo una gota de agua rabiando de sed y no se la dan. Ved como metidos una vez en aquella carcel de Ynfierno, jamas pueden salir de alli. Alli gritan y braman, y se muerden la lengua; pelean con el fuego, y siempre padecen intolerables tormentos. Ved como sino ois á los Predicadores, que de parte de Dios os avisamos, no tendreis remedio para siempre. Ahora que hay tiempo, ahora que convida Dios, ahora que es de provecho lo que hicieredes, haced penitencia. llorad vuestros pecados; enmendad vuestra vida, confesad vuestras culpas, resistid al pecado y al mal deleite diciendo no quiero deleite tan breve con tormento eterno: mas quiero aqui pasar trabajo, y domar mi carne, y quitar mis malos deleites, y para ir al lugar descanso y de gozo quiero apartarme de borracheras, de hechizeros, y de mugeres, porque no vaya mi alma á aquel fuego que siempre arde y siempre atormenta. Quiero ser buen cristiano, y hacer buenas obras, y dar por amor de Dios lo que tengo para q. halles en la otra vida refrigerio. Quiero llamar á Jesucristo, y poner todo mi corazon en el, para que me libre de aquellos tormentos, perdonadme mis pecados por su preciosa sangre, y llevandome quando muera al lugar de bienaventuranza y vida eterna. Amen}



## SERMON XXXI.

[Texto transcrito correspondiente al sermonario del siglo XVIII, debido a la no tenencia de éste en la versión del siglo XVI]

DELJUYZIO FINAL. En que se trata como hay dia de juicio universal el cual solo Dios sabe quando sera y las señales que habra en toda las criaturas y espanto de todos los hombres. De la venida de Anticristo y de sus engaños y como al fin todos resucitaran en su propia carne y de la venida de Jesu Cristo a juzgar De la condenacion de los malos y de la gloria eterna que gozaran los buenos en sus cuerpos y almas.

Así como cada uno de los hombres tiene fin y termino de su vida y al cabo muere y tras la muerte te sigue dar cuenta para recibir premio o pena segun ha vivido así tambien todo este mundo visible ha de tener su fin y acabase y entonces sera el juicio universal de todos los hombres juntos que seran juzgados por Jesucristo nuestro señor. No hizo Dios estas cosas de aca de la tierra para que los hombres permaneciesen en ellas sino para que usando de ellas bien merecieren alcanzar aquella vida del cielo. Y quando se haya cumplido el numero de los escogidos y justos que solo Dios tiene en su memoria entonces cesara todo esto que veis y sera otro siglo y otra vida para siempre jamas. Así como los que van caminando o a la guerra y hacen toldos o ramadas que

acabando el camino o la guerra alzan los toldos o queman las ramadas porque ya no es menester asi todas estas cosas de ropa y comida casas y plata ganados y lo demas de que se sirven los hombres en esta vida en acabandose el numero que Dios tiene señalado todo se acabara y volvera ceniza y gozaran los buenos de otras moradas y bestido y comida celestial. Porque veais en quan poco han de tener los hombres las cosas de este mundo pues son caducas y se han de acabar y como todo su deseo y cuidado ha de ser por aquellas moradas y bienes eternos que no tienen fin.

Quando haya de ser este dia ultimo en que se acabe este mundo y venga el iuicio final nadie de nosotros lo sabe ni aun los Angeles del cielo sino solo el eterno Dios en la manera que nadie de nosotros sabe quando morira pero ninguno duda que ha de morir. Asi no hay duda que ha de haber dia ultimo de iuicio para todos los hombres [...] que lo afirma Dios nuestro señor en su sagrado Evangelio y todos los Prophetas y Apostoles en la sagrada escritura lo dicen por palabra de Dios pero ni ellos ni nadie fuera de Dios sabe quando sera este ultimo dia para que todos estemos aparejados que no sabemos si sera en nuestro tiempo. Este mundo nacio como niño quando Dios lo crio de la nada. Han pasado por el muchos años mas de seis mil y diversas edades ya es viejo y demuestra quererse acabar Pero antes que se acabe el mundo se ha de predicar el Evangelio a todas las naciones del Universo orbe segun el Hijo de Dios dijo a sus discipulos (Mar.22). Y por eso hordeno su sabiduria que se descubriesen estas tierras tan apartadas de los viracochas para que oyeredes la palabra de Dios y salvasen de vosotros los que la recibiesen y guardasen y lo mismo sera para todas las otras gentes que y quando a todo el mundo universo se hubiere predicado el Evangelio entonces vendra el fin. Mas antes de venir aquel dia ultimo tenebroso habra señales en el cielo y en el mar y en la tierra que ternan espanto a los hombres. El sol se obscurecera y pondra la luna se pondra toda de sangre las estrellas caeran del firmamento las virtudes y poder de los cielos se desconcertaran y turbaran. Este hechara rayos y truenos espantosos como gotas de agua El [...] y tragara la tierra los rios se alzaran en alto y combatiran los montes se abriran por medio y temblara la tierra edificios y torres vendran con furia al suelo. Entre los hombres habra guerras crueles y hambres y mortaldades y los que escapasen de estos males con rayos del cielo temblores de tierra peligraran de [...] Que haran entonces los miserables? Donde iran? A quien se acogera? Todas las criaturas de Dios estaran contra ellas con armas de vengala. Huiran de las olas de la mar y subiran a los montes alli los

heriran rayos del cielo ardiendo. Meter se han en las cavernas de la tierra huyendo de los rayos alli temblaran las peñas se abriran y caeran como el que huye del Leon y topa al tigre y huye del tigre y le muerde la vivora volante.

Sera tanta la turbación y el espanto de los miserables hombres que se quedaran elados de miedo y mirandose unos a otros sin poder hacer de puro espanto se caeran hechos ceniza. Y todo esto hermanos sumas de la vispera sera todo esto como flor. Asi como a la muger que anda preñada quando le comienzan los primeros dolores y se retuercen las tripas mas el rabioso y mortal tormento despues es parir. Asi lo dice la sagrada escritura y todo quanto os he dicho nos a [...] para que temamos la ira de Dios (1.Thes.5.Ysai.13.) y sepamos que esas criaturas de nuestro Dios que ahora sirven tambien a los que sufren las afrentas de su criador porque el se lo manda mas [...] que tendran licencia rebentaran u enojo contra los pecados y como criados leales de la casa de Dios tomaran las armas y para ver las injurias hechas a su Dios contra los enemigos suyos. ¡O hermanos! ¡Quan ciegos andamos! Como somos locos y sin seso? pues tanto enojamos con nuestros pecados a aquel señor tan poderoso y juez tan vigoroso? Como no tememos sus duros castigos que nos amenazan todas criaturas? Quando hay tormenta brava en el mar qdo. ay tempestades de rayos y truenos en la puna y quando hay recios temblores de tierras en la costa como tememos? ¿quan tristes [...edrosos] estamos? Cosa de aire y de burla es todo eso respecto de lo que sera entonces que habra tal tribulación qual nunca jamas habra en el mundo. Todo esto verna para castigar la maldad de los hombres que dejando a Jesucristo su verdadero Dios y Redemptor seguiran al Anticristo y le alzaran por su Rey y señor y salvador y Dios. Porque sabed que el diablo al fin del mundo sospechando que tiene poco tiempo para engañar y hacer mal juntara todas sus fuerzas y poder y nuestro Dios le dara entonces larga licencia por los pecados del mundo. Y asi levantara un hombre maldito abominable infernal que llamamos Antecristo. Este hara bando contra Jesucristo y procurara destruir su sancta Yglesia y con astucia y falsos milagros con promesas y con amenazas y con crueles tormentos incitara a todos los cristianos a que renieguen del buen Jesus y se pasen a el le adoren. Y seran tantos sus hechos y sus mañas y tendran de su parte tantos letrados y tantos señores y tanto poder del diablo que casi todos se rendiran y muy poquitos permaneceran en la fe de Jesucristo.

Entonces vendran los Profetas Elias y Enoch que Dios tiene guardados y predicaran contra este maldito Anticristo y el peleara con ellos y al cabo los

SERMONES 417

degollara y quedara victorioso y los buenos muy afligidos. Mas nuestro señor Jesucristo habiendo piedad de los buenos vendran y con la espada de su palabra destruira aquel malvado enemigo suyo resuscitando a sus Profetas y los cielos cantaran victoria por Jesucristo nuestro salvador. Hechas todas estas cosas maravillosas sera el tiempo que Dios tiene determinado en su alto y divino pensamiento de dar fin al mundo y juntar todo el linaje humano al juicio final. Y asi vendra por mandado de Dios fuego de todas las cuatro partes del mundo y abrasara todas las ciudades y palacios huertas y tesoros de la tierra y todo lo bolvera en pura ceniza para que asi se purifique la tierra de los males y pecados que en ella se han cometido con que esta toda inficionada. Y quando ya todo este acabado y todos los hombres hayan fenecido su tiempo entonces embiara Dios de lo alto del cielo su gran Arcangel y tocara una trompeta diciendo en voz poderosa levantaos muertos y venid a juicio. A este pregon y voz de parte de Dios obedeceran todos los muertos y sera aquella grande maravilla que Dios por su palabra tantas veces tiene dicha que resucitaremos los hombres cada en su propio cuerpo el mismo que tuvo cuando vivio. Esto es lo que confesamos todos los fieles cristianos en el Credo diciendo Creo la resurrección de la carne.

Y no hay que poner duda en ello porque lo dice Dios por su boca y el que tuvo poder para hacer de nada este mundo y criar los hombres dandoles alma y cuerpo ese mismo tiene poder para despues de apartada el alma del cuerpo tornarla a juntar aunque haya mil años que haya muerto aunque el cuerpo se haya hecho polvos comido de la tierra o hecho ceniza en el fuego aunque le hayan comido los peces del mar y sepultado en el profundo. Todo obedece a Dios el sabe donde esta cada cosa y no se olvida y hace todo quanto quiere Como el grano de maiz o de trigo primero se muere y pudre en la tierra y despues brota y sale o en la espiga o en el choclo. No os de pena hijos m. que vuestros cuerpos pasen ahora trabajos ni os cureis mucho de sepulturas muy honradas y pomposas. Vuestro Dios tiene cuenta con vuestros cuerpos y el guarda vuestras cenizas y no le faltara un polvito de la uña ni del cabello todo lo mira y lo cuenta y guarda en su eterno tesoro y de alli saldra todo el dia del juicio. Asi que todos resucitaremos certisimamente aquel dia con estos cuerpos con estos ojos con estas manos con estos huesos con esta carne y con este pellejo. No se perdera ni trocara un cabello por la virtud de aquel grandioso.

Asi que mis herm. quando hayan todos los muertos resucitado y salido de sus monumentos a la voz del Hijo de Dios entonces embiara Dios sus Angeles para que le junten en un lugar que dicen sera el valle de Josafat a todos los hombres y estando alli todos desde el primero hasta el ultimo de los mortales aguardando el juicio postrero he aqui donde aparecera en los cielos la señal de la sancta Cruz y tras ella vendran millares de Angeles y sanctos con sus espadas afiladas en las manos y en medio de ellos el hijo de Dios Jesucristo Juez universal vendra con tanta magestad que los mismos cielos temblaran de el. Y viendole los hijos de los hombres abajaran sus ojos como muertos de espanto y diran ¡O montes cubridnos! !O abrimos sepultadnos! porque no veamos la ira de Dios. Y el asentado en su glorioso trono rodeado de los exercitos celestiales mandara a sus Angeles apartar los buenos de los malos y al punto los buenos seran puestos a la mano derecha y los malos a la mano siniestra. ¡O que sentiran los malos quando se vean echar y arrojar al lado de condenacion! ¡O que tristeza y quebranto cubrira sus corazones como temblaran y cruxiran los dientes aunque hayan sido Incas y Emperadores!.

Alli se sacaran los libros en que estan escritos los bienes y los males de todos y por obra admirable cada uno leera alli toda su vida y leera todas las vidas de los otros y vera quien merece muerte eterna y quien vida eterna. Que sentiran los malos quando vean volverse a ellos el Juez eterno con rostro airado y mirarlos con ojos feroces y con voz terrible decirles ld malditos enemigos mios al eterno fuego infernal con el Diablo a ser atormentados para siempre sin fin. Al punto se abrira la tierra y los demonios fieros embestiran en los miserables condenados y bajaran al profundo Ynfierno dando gritos y rabiando y alli quedaran sepultados en el fuego ardiendo en cuerpo y alma sin esperanzas de jamas tener remedio eternamente Quien no teme herm. mios aquel dia y hora espantable? Todos quantos estamos aqui hemos de parecer alli y todas nuestra obras y pensamientos han de parecer alli en publico a todos. Bien sera que ahora hagamos penitencia y vivamos bien para que escapemos aquel dia de la ira terrible de Dios. Bien sera que agora nos juzguemos y castiguemos nuestra culpas para que Dios nos perdone entonces.

En siendo llevados los males al Ynfierno luego recubrira la tierra sobre ellos y quedara muy contenta y descansada de haver hechado de si tan pesada carga. Y luego el agua se porna clara y hermosa como un cristal el aire y el fuego en sus regiones muy suaves y alegres y los cielos aparejaran la morada de los justos queridos de Dios. La Luna resplandecera como el sol y el sol siete veces mas que ahora. Y aquella dichosa compañía de los escogidos queridos de Dios

viendo la venganza y juicio que Dios ha hecho en los malos cantaran victoria y alabanzas y diciendo Grandes y maravillosos son tus juicios quien no te obedecera y adorara Rey de los siglos? Mas el Hijo de Dios volviendo sus amorosos ojos y su rostro muy alegre a sus escogidos les dira dulcem. Venid conmigo benditos y queridos de mi Padre poseed el Reyno de los cielos que os tengo aparejado. ¡O que gozo inefable entrara en aquellos corazones! Iran triunfando y todos llenos de amor y de contento viendo acabados ya del todo sus trabajos que ya no hay hambre ni enfermedad ni pobreza ni cansancio ni muerte ya no hay tristeza ni cuidado ni temor ni rezelos ya no hay enojos ni envidias ni contradiccion ya no hay gemidos ni angustias ni tribulaciones va no hay pecados ni tentaciones ni mentiras ni deshordenes ni escandalos. Todo esto se acabo paso el tiempo y sus mudanzas todo es ya eternidad paz amar gozo y descanso en aquellas moradas eternas en aquellos prados floridos en aquellas fuentes de agua viva en aquel rio de deleytes qe. mana de Dios y donde beben sin cesar siempre gustan mas y siempre beben deleytes de Dios. Sus cuerpos seran mas ligeros que Aguilas mas resplandecientes que el sol mas subtiles que el viento mas hermosos que el cielo sus animas sera como Dios Ilenas de el mismo Dios iguales a los Angeles hijos queridos y regalados de su Dios. Todos tendran entre si entrañablemente amor dando cada uno a los otros todo el bien que tiene gozandose todos del bien de cada uno y cada uno gozando de los bienes de todos y sobre todo viendo y gozando los tesoros de toda la hermosura y suavidad de nuestro Dios. No se puede esto hermanos pensar como es y mucho menos se puede decir porque ni oyo oido ni vio ojo ni imagino pensamiento la grandeza de los bienes qe. Dios tiene para los que le aman y sirven. Amad mucho a nuestro Dios servidle con todas vuestras fuerzas cumplid sus mandamientos aunque os cueste la vida. Y bien

# INDICE

|         | ECIMIENTOS                                                | VI     |
|---------|-----------------------------------------------------------|--------|
|         | TACIÓN                                                    | IX     |
| PRÓLOG  | 30                                                        | X      |
| NOTA I  | DE ACLARACIÓN                                             | XVI    |
|         |                                                           |        |
|         |                                                           |        |
| LA EVA  | NGELIZACIÓN DURANTE                                       | 1      |
| EL PERI | ODO COLONIAL EN EL ÁREA ANDINA                            |        |
| 1.      | Etapas de la evangelización                               | 1      |
| 2.      | La primera evangelización                                 | 2      |
| 2.1.    | Evangelización y el problema de las encomiendas           | 2      |
| 2.2.    | La primera evangelización y la idea de justicia           | 3      |
| 2.3.    | El primer concilio limense                                | 4      |
| 2.4.    | Curas y frailes en la primera evangelización              | 4      |
| 2.5.    | Las órdenes religiosas en la primera etapa                | 4      |
| 2.5.1.  | Agustinos                                                 | 5<br>5 |
| 2.5.2.  | Dominicos                                                 |        |
| 2.5.3.  | Franciscanos                                              | 6      |
| 3.      | Una etapa de transición: entre el Segundo Concilio        |        |
|         | Limense y el arribo de Toledo                             | 7      |
| 3.1.    | Preparación del Tercer Concilio Limense                   | 8      |
| 4.      | Antecedentes del Tercer Concilio                          | 8      |
| 4.1.    | Los jesuitas                                              | 8      |
| 5.      | El Tercer Concilio Limense de 1583                        | 10     |
| 5.1.    | De las conclusiones del tercer concilio                   | 13     |
|         | El catecismo del Tercer Concilio                          | 14     |
| 5.3.    | Una comparación entre la primera y segunda evangelización | 14     |
|         |                                                           |        |

| 6. La tercera etapa                          | 15 |
|----------------------------------------------|----|
| 7. Conclusiones                              | 16 |
| 8. Religiosidad indígena en la colonia       | 16 |
| 8.1. El Taki Ongoy                           | 17 |
| 8.2. Religiosidad en la Audiencia de Charcas | 18 |
| BIBLIOGRAFÍA                                 | 21 |
|                                              |    |
| DE IDOLATRAS Y HEREJES.                      |    |
| EL ESPIRITU DE TRENTO Y EL SERMONARIO        |    |
| DEL TERCER CONCILIO LIMENSE                  | 25 |
| IDOLATRAS Y HEREJES                          | 29 |
| IDOLOS E IMAGENES                            | 33 |
| CONCLUSIONES                                 | 36 |
| CLASIFICACION DE LA TRANSFORMACIÓN           |    |
| LÉXICA                                       | 37 |
| AGRUPACIONES DE CONSONANTES                  | 37 |
| DISTINTAS A LAS ACTUALES                     | 37 |
| AGRUPACION DE CONSONANTES CON LA FORMA/bn/   | 37 |
| AGRUPACION DE CONSONANTES CON LA FORMA /bd/  | 37 |
| AGRUPACION DE CONSONANTES CON LA FORMA /ch/  | 38 |
| AGRUPACION DE CONSONANTES CON LA FORMA /ct/  | 38 |
| AGRUPACION DE CONSONANTES                    | 50 |
| CON LAS FORMAS /pc/, /ph/ y /pt/             | 39 |
| AGRUPACION DE CONSONANTES CON LA FORMA /sc/  | 39 |
| AGRUPACION DE CONSONANTES CON LA FORMA /th/  | 40 |
| USO DE CONSONANTES DOBLES INTERVOCALICAS     | 40 |
| FORMA /cc/                                   | 40 |
| FORMA /ff/                                   | 41 |
| FORMA /mm/                                   | 41 |
| FORMA /nn/                                   | 42 |
| FORMA /pp/                                   | 42 |
| FORMA /ss/                                   | 42 |
| UTILIZACION DE LA CEDILLA /ç/                | 45 |
| NO UTILIZACION DE ALGUNOS FONEMAS            | 46 |
| FONEMA /h/                                   | 46 |

|                                                                           | 423 |
|---------------------------------------------------------------------------|-----|
| USO DE CONTRACCIONES O ELISIONES                                          | 47  |
| CAMBIO DE UN FONEMA POR OTRO                                              | 47  |
| PALABRAS QUE MANTIENEN LA FORMA                                           | 48  |
| LÉXICA EN LOS SIGLOS XVI Y XVIII                                          | 58  |
| CAMBIO DE PALABRAS                                                        | 60  |
| QUECHUISMOS Y AYMARISMOS                                                  | 61  |
| EMPLEO DE FIGURAS DE DICCION                                              | 62  |
| METAPLASMOS POR OMISION                                                   | 62  |
| METAPLASMOS POR TRANSPOSICION                                             | 62  |
| MEMI BROWGO FOR TRAINOF COLCION                                           | 02  |
| ESTRUCTURA COLONIAL Y DISCURSO EVANGELIZADOR                              | 63  |
| - Los dioses recostados - Pablo Neruda.                                   | 64  |
| " DESSEO enseñaros la verdadera ley de Dios"                              | 66  |
| "HERMANOS MIOS MUY AMADOS"                                                | 66  |
| LA COSMOVISIÓN ANDINA Y LA EVANGELIZACION                                 |     |
|                                                                           | 69  |
| DE LOS AYMARA-QUECHUAS  1. INTRODUCCION                                   | 69  |
| INTRODUCCION     LA COSMOVISION ANDINA                                    | 70  |
|                                                                           | 71  |
| Pacha como espacio tarritorial                                            | ,   |
| Pacha como espacio territorial,                                           | 7   |
| divino y humano.                                                          | 73  |
| Pacha como tiempo histórico.  3. UTILIZACION DE LA FIGURA DEL SOL INKAICO | / - |
| 3. UTILIZACION DE LA FIGURA DEL SOL INKAICO Y OTROS ELEMENTOS SAGRADOS    | 75  |
| 4. APU Y APUDIOS                                                          | 73  |
| 5. LA OTRA VIDA                                                           | 79  |
| BIBLIOGRAFÍA                                                              | 81  |
| BIBLIOGRAFIA                                                              | 0.  |
| DE GUERREROS A EVANGELIZADORES: LA ÉLITE                                  |     |
| INDÍGENA DE POTOSÍ EN LA COLONIA TEMPRANA                                 | 85  |
| Una propuesta de lectura del proceso evangelizador                        | 91  |
| Cómo escucharon los sermones los señores étnicos                          | 92  |
| Escuchar los sermones como una propuesta política                         | 94  |
| Una lectura del tiempo y la historia                                      | 94  |
| Escuchar los sermones como una lectura de la                              |     |
| historia o parte I de la propuesta política                               | 98  |
|                                                                           |     |

DE INVESTIGACIÓN

209

| La lógica  | a del quipu y la reciprocidad, parte II de la              |     |
|------------|------------------------------------------------------------|-----|
|            | a política                                                 | 98  |
|            | mbolos de poder                                            | 100 |
|            | isuales ¿parte III de la propuesta política? 101<br>GRAFIA | 103 |
| DIBLIO     | JRAFIA                                                     | 103 |
| EL DISC    | CRETO ENCANTO DE LA EUCARISTÍA                             |     |
| una expe   | riencia ficcional con el «3er. Catecismo o Sermonario»     |     |
| del 3er. C | Concilio Limense (1584-1585)                               | 107 |
| 0.         | UNA SUSPENCIÓN NOVELESCA OF DISBELIEF                      | 109 |
| 0.0.       | La fricción                                                | 109 |
| 0.1.       | De arte poética                                            | 113 |
| 1.         | COREOGRAFÍA Y DRAMATIS PERSONÆ                             | 121 |
| 1.0.       | Algunos trazos                                             | 121 |
| 1.1.       | Cuestión de fe                                             | 125 |
| 1.2.       | Cuestión de extirpe                                        | 129 |
| 1.3.       | La tentación universal                                     | 132 |
| 1.4.       | Simpatía por el demonio                                    | 136 |
| 2.         | DIÁLOGOS Y ACOTACIONES                                     | 143 |
| 2.0.       | Una Babel feliz                                            | 143 |
| 2.1.       | Las santas cosas                                           | 149 |
| 2.2.       | Música sin palabras                                        | 159 |
| 2.3.       | Imágenes en movimiento                                     | 169 |
| 2.4.       | El banquete                                                | 178 |
| 3.         | DIVINA PARODIA                                             | 183 |
| 3.0.       | Portarse como un cretense                                  | 183 |
| 3.1.       | Comer papas                                                | 190 |
| TABULA     | A GRATULATORIA                                             | 199 |
| REFERE     | INCIAS                                                     | 201 |
| SEMBL 4    | ANZA "BIO"-BIBLIOGRÁFICADE UN PROYECTO                     |     |

| 1.          | PRI    | MERA PARTE: EN TORNO AL PROYECTO                          |     |
|-------------|--------|-----------------------------------------------------------|-----|
|             | ΥA     | L GRUPO DE INVESTIGACIÓN                                  | 210 |
|             | a)     | Algunos antecedentes                                      | 210 |
|             | b)     | El desentrañamiento del misterio                          | 211 |
|             | c)     | La definición de temas                                    | 213 |
| II.         | SEC    | GUNDA PARTE. AQUELARRE                                    | 213 |
|             |        | LTERIDAD: UNA PROPUESTA BIBLIOGRÁFICA                     | 215 |
|             | a)     | Centro de estudios regionales andinos "Bartolomé          | 213 |
|             |        | de las Casas"-Cusco                                       | 215 |
|             | b)     | Evangelización, idolatría y hechicería en los Andes:      | 213 |
|             | ,      | otras lecturas                                            | 219 |
|             | c)     | Lo diabólico y la persecución en Europa                   | 221 |
|             | d)     | Algunas notas teóricas generales                          | 224 |
|             | 1.     | Metodologías de lectura                                   | 224 |
|             | 2.     | Alteridad y control religioso, cultural, social, político |     |
|             |        | y económico                                               | 232 |
| REFER       | ENCI   | AS BIBLIOGRÁFICAS                                         | 236 |
| •           | EL (   | CATECISMO CRISTIANO                                       |     |
|             | (FU    | ENTE PRIMARIA)                                            | 236 |
| •           | •      | TRO DE ESTUDIOS REGIONALES                                |     |
|             |        | DINOS "BARTOLOME DE LAS CASAS"                            | 237 |
| •           |        | NGELIZACIÓN, IDOLATRÍA Y HECHICERÍA                       |     |
|             |        | LOS ANDES: OTRAS LECTURAS                                 | 239 |
| •           | LO     | DIABÓLICO Y LA PERSECUCIÓN EN EUROPA                      | 240 |
| •           |        | DRÍA GENERAL                                              | 241 |
|             |        |                                                           |     |
|             |        |                                                           |     |
| <b>TERC</b> | ERC    | CATHECISMO Y EXPOSICION                                   |     |
| DEL         | AD     | octrina Chri stiana, por Sermones.                        | 245 |
|             |        |                                                           |     |
|             |        |                                                           |     |
| ERRATA      | AS DE  | E LOS SERMOnes en Romance.                                | 247 |
| PROVIS      | SSION  | REAL                                                      | 247 |
|             |        |                                                           |     |
| TABLA       | DE I   | LAS MATERIAS Y COSAS NO tables                            |     |
| que se      | contie | enen en los Sermones.                                     | 253 |

| PROVISSION PARA QVE E N ESTOS REYNOS no se v se de otro Catheci smo ni                                                    |     |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| Confe (sionario,                                                                                                          | 267 |
| PROEMIO DE LOS SERMONES                                                                                                   | 271 |
| DEL MODO QVE SE HA DE TENER EN ENSEÑAR, Y PREDICAR A LOS Indios.                                                          | 271 |
| DEL INTENTO DE ESTE TERCERO cateciÛmo, o sermones sobre la doctrina christiana, y del fructo q se puede sacar dellos. 275 |     |
| SERMON I.                                                                                                                 | 279 |
| SERMON II.                                                                                                                | 283 |
| SERMON III.                                                                                                               | 287 |
| SERMON IIII.                                                                                                              | 291 |
| SERMON V.                                                                                                                 | 295 |
| SERMON VI.                                                                                                                | 299 |
| SERMON VII.                                                                                                               | 302 |
| SERMON VIII.                                                                                                              | 306 |
| SERMON IX.                                                                                                                | 310 |
| SERMON X.                                                                                                                 | 314 |
| SERMON XI.                                                                                                                | 318 |
| SERMON XII.                                                                                                               | 322 |
| SERMON XIII.                                                                                                              | 325 |
| SERMON XIIII.                                                                                                             | 330 |
| SERMON XV.                                                                                                                | 334 |
| SERMON XVI.                                                                                                               | 338 |
| SERMON XVII.                                                                                                              | 342 |
| SERMON XVIII.                                                                                                             | 346 |
| SERMON XIX.                                                                                                               | 351 |
| SERMON XX.                                                                                                                | 357 |
| SERMON XXI.                                                                                                               | 361 |
| SERMON XXII.                                                                                                              | 367 |
| SERMON XXIII.                                                                                                             | 372 |

#### FE DE ERRATAS

## \* AGRADECIEMIENTOS, p.v

dice: "el original del sermonario del siglo XVI copia que ha permitido..." debe decir: "el original del Sermonario del siglo XVI, copia que ha permitido..."

dice: "pintada en el siglo XVII"

debe decir: "pintada en el siglo XVII."

dice: "una copia manuscrita del sermonario..."

debe decir: "una copia manuscrita del Sermonario..."

### \* ESTRUCTURA COLONIAL Y DISCURSO EVANGELIZADOR

p. 65

dice: En el período comprendido entre 1535 hasta 1583, fecha donde se inicia el III Concilio ecuménico en Lima

debe decir: En el período comprendido entre 1535 hasta 1583, fecha donde se

inicia el III Concilio en Lima

#### \* ÍNDICE

p. 421

dice: LA EVANGELIZACIÓN DURANTE EL PERIODO COLONIAL EN EL ÁREA ANDINA

debe decir: LA EVANGELIZACIÓN DURANTE EL PERÍODO COLONIAL

EN EL ÁREA ANDINA, Ximena Medinaceli

p. 422

dice: DE IDÓLATRAS Y HEREJES. EL ESPÍRITU DE TRENTO Y EL SERMONARIO DEL TERCER CONCILIO LIMENSE

debe decir: DE IDÓLATRAS Y HEREJES. EL ESPÍRITU DE TRENTO Y EL SERMONARIO DEL TERCER CONCILIO LIMENSE, María Luisa Soux

dice: CLASIFICACIÓN DE LA TRANSFORMACIÓN LÉXICA

debe decir: CLASIFICACIÓN DE LA TRANSFORMACIÓN LÉXICA,

Olivia Pacífico y Mabel Zambrana

p. 423

dice: ESTRUCTURA COLONIAL Y DISCURSO EVANGELIZADOR

debe decir: ESTRUCTURA COLONIAL Y DISCURSO

EVANGELIZADOR, Javier O. Paredes

dice: LA COSMOVISIÓN ANDINA Y LA EVANGELIZACIÓN DE LOS AYMARAS-QUECHUAS

debe decir: LA COSMOVISIÓN ANDINA Y LA EVANGELIZACIÓN DE LOS AYMARAS-QUECHUAS, Roberto Choque

dice: DE GUERREROS A EVANGELIZADORES: LA ÉLITE INDÍGENA DE POTOSÍ EN LA COLONIA TEMPRANA

debe decir: DE GUERREROS A EVANGELIZADORES: LA ÉLITE INDÍGENA DE POTOSÍ EN LA COLONIA TEMPRANA, Ximena Medinaceli

p. 24

dice: EL DISCRETO ENCANTO DE LA EUCARISTÍA una experiencia ficcional en el "3er. Catecismo o Sermonario" del 3er. Concilio Limense (1584-1585)

debe decir: EL DISCRETO ENCANTO DE LA EUCARISTÍA una experiencia ficcional en el "3er. Catecismo o Sermonario" del 3er. Concilio Limense (1584-1585), Marcelo Villena

dice: SEMBLANZA "BIO"-BIBLIOGRÁFICA DE UN PROYECTO DE INVESTIGACIÓN

debe decir: SEMBLANZA "BIO"-BIBLIOGRÁFICA DE UN PROYECTO DE INVESTIGACIÓN. Ana Rebeca Prada

# \* Texto de contratapa

dice: "fue el primer libro impreso en el continente americano."

debe decir: "fue el primer libro impreso al sur del continente americano."

# PUBLICACIONES INSTITUTO DE ESTUDIOS BOLIVIANOS

- Estudios Bolivianos # 1
- 2 Estudios Bolivianos # 2
- 3. Estudios Bolivianos # 3: Teoría y Filosofía.
- 4. Estudios Bolivianos # 4: Historia.
- 5. Estudios Bolivianos # 5: Psicología y Educación.
- 6 Estudios Bolivianos # 6: Historia
- Estudios Bolivianos # 7: Literatura.
- 8. Estudios Bolivianos # 8: Historia y Teoría.
- Estudios Bolivianos # 9: El Discurso de la Evangelización del Siglo XVI. Número especial.
- 10. Blithz Lozada Pereira: Sugerencias Intempestivas.
- 11. Rubén Carrasco de la Vega: Diálogo con Heidegger Aprendamos a Filosofar Tomo I.
- 12. IEB-CEBIAE: La transición de la educación secundaria a la superior.
- 13. Lucy Jemio (Ed.): Senderos y Mojones: Relatos Orales de los Yungas y de Alto Beni.
- 14. Lucy Jemio (Ed.): Senderos y Mojones: Relatos Orales de Santa Cruz.
- Blithz Lozada Pereira: Memorias del IV Congreso Facultad de Humanidades y Ciencias de la Educación PRESIDENTE DEL PRESIDIUM.
- 16. Donato Gómez Bacarreza: Diccionario Básico de Quechua.
- 17. Donato Gómez Bacarreza: Diccionario Básico de Aymara.
- 18. Geyci Tapia Campos: Three Methodological Proposals for Teaching English in Bolivia
- Ignacio Apaza: Estudio Dialectal del Aymara Caracterización lingüística de la región intersalar de Uyuni y Coipasa.

- 20. Blithz Lozada Pereira: Foucault, feminismo, filosofía...
- 21. Porfidio Tintaya: Estructuras posibles y aprendizaje significativo.
- 22. Donato Gómez Bacarreza: Estratedias para fortalecer el programa de la educación intercultural bilingüe en Bolivia.
- 23. Eugenia Bridikhina: Sin temor a Dios, ni a la justicia real.
- 24. Wálter Navia Romero: Comunicación y hermeneútica: Implicaciones sociales y educativas.
- 25. Cuademo de investigación # 1; Zacarías Alavi M.: Campo, familias léxico-semánticas y la derivación verbal de los verbos llevar del aymara.
- Cuaderno de Investigación # 2; Silvia Parrado Mercado: Catálogo de conectores: Lengua Castellana.
- 27. Cuaderno de Investigación # 3; Galia Domic Peredo, Blithz Lozada Pereira: Herencias culturales y educación para el cambio: Un Inventario Filosófico.
- Cuaderno de Investigación # 4; Pilar Mendieta Parada: La COB: Entre el mito y la realidad.
- 29. Cuaderno de Investigación # 5; María Lily Maric: Motivacion Laboral.
- Cuaderno de Investigación # 6; Pilar Mendieta Parada: De Tupac Katari a Zárate Willka. Alianzas, pactos, resistencias y Revelión en Mohoza (1780-1899). 2da. Ed.
- 31. Cuaderno de Investigación # 7; Galia Domic Peredo: El pensamiento filosófico y el estudio de las ciencias humanas.
- 32. Cuaderno de Investigación # 8; María Lily Maric: Estereotipos y representaciones sociales: análisis del caso boliviano.
- 33. Carrera de Historia: Boletines de Historia # 21-22-23.
- 34. Biblioteca de Humanidades: Alertas Bibliográficas # del 1-6.
- 35. Archivo de La Paz; Boletines del Archivo de La Paz # 17-18.

| SERMON XXIIII. | 378 |
|----------------|-----|
| SERMON XXV.    | 383 |
| SERMON XXVI.   | 387 |
| SERMON XXVII.  | 391 |
| SERMON XXVIII. | 397 |
| SERMON XXIX.   | 402 |
| SERMON XXX.    | 407 |

427

414

INDICE

SERMON XXXI.

INDICE

Este libro se terminó de imprimir en el mes de noviembre, año 2001 en la imprenta del Instituto de Estudios Bolivianos Facultad de Humanidades y Ciencias de la Educación Universidad Mayor de San Andrés Av. 6 de Agosto N° 2080 Tels.441602. Fax. 591-2-440577 La Paz-Bolivia