
M a n u el F a c u n d o Tr e vi g n a ni
Ví ct or R a mir o F er n á n d ez

El l e g a d o
d e N e ur at h  
U ni d a d
d e l a ci e n ci a,
e d u c a ci ó n
y a c ci ó n s o ci al

M atí a s AI MI N O  
A dri a n a G O N Z A L O
e dit or e s

M atí a s AI MI N O

M ari s a A L V A R E Z

M a n u el D A H L Q UI S T

S a nti a g o GI N N O BI LI

A dri a n a G O N Z A L O

J uli et a G R A T TI E R S T A L K E R

C eli a M E DI N A

Ott o N E U R A T H

Ál v ar o P E L Á E Z C E D R É S

M arí a I n é s P R O N O





El legado de Neurath



C o n s ej o A s e s or  

C ol e c ci ó n Ci e n ci a y T e c n ol o gí a 

L a ur a C or n a gli a 

L ui s Q u e v e d o

Al ej a n dr o R e y n a

A m ori n a S á n c h e z

I v a n a T o sti

Al ej a n dr o Tr o m b ert

Dir e c ci ó n e dit ori al

I v a n a T o sti

C o or di n a ci ó n e dit ori al

M arí a Al ej a n dr a S e dr á n

C o or di n a ci ó n c o m er ci al

J o s é Dí a z

C orr e c ci ó n

F éli x C h á v e z

Di a gr a m a ci ó n i nt eri or y t a p a

L a ur a C a nt er n a

© E di ci o n e s , .

—

S u g er e n ci a s y c o m e nt ari o s

e dit ori al @ u nl. e d u. ar

w w w. u nl. e d u. ar / e dit ori al

El l e g a d o d e N e ur at h: u ni d a d d e l a ci e n ci a, 

e d u c a ci ó n y a c ci ó n s o ci al / M atí a s Ai mi n o... 

[ et al.];  E dit a d o p or M atí a s  Ai mi n o ; 

A dri a n a G o n z al o. 

– a e d. – S a nt a F e : E di ci o n e s U N L, .

Li br o di git al, P D F / A – ( Ci e n ci a y t e c n ol o gí a)

   Ar c hi v o Di git al: d e s c ar g a y o nli n e

   I S B N – – – –

. E d u c a ci ó n S u p eri or. . Ci e n ci a s d e l a 

E d u c a ci ó n. . E d u c a ci ó n. I. Ai mi n o, M atí a s  II. 

Ai mi n o, M atí a s , e d. III. G o n z al o, A dri a n a, e d. 

   C D D 

— — — — — — — — — — —

© M atí a s Ai mi n o, M ari s a Al v ar e z, 

M a n u el D a hl q ui st, S a nti a g o Gi n n o bili, 

A dri a n a G o n z al o, J uli et a Gr atti er St al k er, 

C eli a M e di n a, Ott o N e ur at h, 

Ál v ar o P el á e z C e dr é s, M arí a I n é s Pr o n o, .



Matías Aimino
Adriana Gonzalo
(editores)

Matías Aimino
Marisa Alvarez
Manuel Dahlquist
Santiago Ginnobili
Adriana Gonzalo
Julieta Grattier Stalker
Celia Medina
Otto Neurath
Álvaro Peláez Cedrés
María Inés Prono

El legado de Neurath
Unidad de la ciencia, educación  
y acción social 





Índice
Prefacio  / 9

PRIMERA PARTE
Enciclopedia, ciencia unificada 
y fundamentos del conocimiento
Enciclopedia y ciencia unificada como expresiones 
del antifundamentismo de Neurath. 
María Inés Prono  / 21
Enciclopedismo, pluralismo y antisistematismo. Neurath 
y la superación de la teoría coherentista de la justificación.
Matías Aimino  / 33
Otto Neurath contra la verdad.

Manuel Dahlquist  / 51

SEGUNDA PARTE
Democratización del conocimiento. Investigación, 
planificación y acción social
Aspectos sociales y políticos del manifiesto del Círculo de Viena. 
Celia Medina y Marisa Alvarez  / 75
Neurath: el rol de la ciencia y la investigación social. Críticas a la 
interpretación horkheimeriana.
Adriana Gonzalo  / 91
Notas sobre la Enciclopedia de la Ciencia Unificada como 
programa educativo democrático en Neurath y Dewey.
Álvaro Peláez Cedrés  / 111



TERCERA PARTE

Comunicación social de la ciencia y educación visual
Más allá de la antimetafísica. La relevancia actual de algunos 
de los problemas planteados en el marco del empirismo lógico.

Santiago Ginnobili  / 127
ISOTYPE, una acción transformadora.
Julieta Grattier Stalker  / 145
Educación visual: un nuevo lenguaje.
Otto Neurath  / 159

Sobre el editor y la editora / 167
Sobre las autoras y los autores / 167



9

Prefacio

Este libro pretende poner en valor el legado de Otto Neurath (1882–1945) 
como un aporte imprescindible para la re�exión �losó�ca contemporánea. 
Neurath no fue un pensador sistemático, pero hizo contribuciones notables 
en diferentes campos del conocimiento, tales como la �losofía de la ciencia, 
la economía, la sociología y la educación visual, entre otros. Además de su 
labor teórica, Neurath fue un hombre de acción, que se involucró en los 
movimientos sociales de su época, intervino en la gestión de diversas ins-
tituciones y organizaciones, formó parte del ala izquierda del Círculo de 
Viena y fue uno de los más activos promotores del movimiento por la uni-
dad de la ciencia, surgido en el contexto de otros movimientos de uni�ca-
ción e internacionalización en diversos campos de la cultura. 

Entre los aportes que conforman el legado de Neurath, se pueden des-
tacar los siguientes. Primero, la defensa de una posición epistemológica 
caracterizada por el antifundamentismo, el holismo de contrastación, el 
pluralismo teórico, el convencionalismo y el decisionismo, así como por 
el enciclopedismo, el naturalismo no reductivo y una concepción neoilus-
trada del conocimiento. La defensa de esta posición lo hace aparecer como 
un precursor de otras posiciones �losó�cas más actuales y le con�ere, por 
lo tanto, una innegable vigencia. Segundo, el desarrollo de una concepción 
económica que entronca con la crítica de Marx a la economía política y se 



10

basa en la socialización de la economía, el inventario de las condiciones de 
vida, la plani�cación económica y el cálculo económico en especie o in 
natura. La base ética de esta concepción, su impronta fundamentalmente 
humanista, lo sitúa como un antecedente de perspectivas económicas más 
recientes, como la economía ecológica y la economía del bienestar. Tercero, 
el desarrollo del sistema de educación visual ISOTYPE (acrónimo de Inter-
national System of Typographic Picture Education), que se considera uno de 
los primeros antecedentes de la infografía y el diseño de información con-
temporáneos. Este sistema fue desarrollado con la convicción de que el 
conocimiento es un instrumento indispensable para democratización de 
las decisiones y para la mejora de la vida humana.

Además del objetivo antes mencionado de poner en valor el legado de 
Neurath, este libro quiere ser también un homenaje a María Inés Prono, 
docente e investigadora de la Facultad de Humanidades y Ciencias, Uni-
versidad Nacional del Litoral (UNL), que dedicó al menos los últimos diez 
años de su trabajo intelectual a investigar la obra de Neurath y a recons-
truir sus aportes más signi�cativos en los campos de la �losofía de la cien-
cia y la educación visual. Como frutos de estas investigaciones, pueden 
mencionarse los siguientes artículos: «Naturalismo, crítica y re�exión: 
re–evaluación de la polémica entre Neurath y Horkheimer», Encrucijadas, 
vol. 20 (2022), «Neurath y Van Eesteren frente al desafío de uni�car el 
lenguaje del urbanismo moderno», Arquisur Revista, 2, pp. 36–51 (2012), 
«Otto Neurath: relevancia y actualidad de su concepción pluralista de la 
racionalidad», Tópicos, 19‒20, pp. 83–100 (2010), entre otros.

María Inés Prono —o simplemente Inés, como todos la conocíamos— 
fue una persona muy importante para la consolidación de la comunidad 
�losó�ca local, siendo una de las principales impulsoras de la creación de 
la carrera de Licenciatura en Filosofía, que comenzó a dictarse en el 2000, 
y una de las artí�ces del plan de estudios del Profesorado de Filosofía, que 
se abrió en 2006. A estas carreras, Inés se dedicó con pasión por más de 
dos décadas, siendo Directora de Carrera, Directora del Departamento 
de Filosofía y docente de las cátedras de Introducción a la Problemática 
Filosó�ca, Teoría del Conocimiento y Filosofía Contemporánea, además 
de dictar distintos Seminarios Especí�cos de Orientación en Filosofía y 
cursos de posgrado en temas vinculados a los proyectos de investigación 
en los que participó y que dirigió. Entre los proyectos dirigidos por Inés, 



11

el CAI+D «Ciencia Uni�cada, Enciclopedia y racionalidad: revisiones his-
tóricas y proyecciones epistemológicas contemporáneas» se vincula direc-
tamente con los temas abordados en este libro.

En la Facultad de Arquitectura, Diseño y Urbanismo de la Universidad 
Nacional del Litoral, en la que Inés se desempeñó como docente de las 
cátedras de Filosofía y Epistemología, propuso la asignatura optativa «Otto 
Neurath y el ISOTYPE. Educación visual y humanización del conocimiento», 
que dictó durante ocho años consecutivos, desde 2012 hasta 2020.

A la par de sus tareas de docencia, investigación, extensión y gestión 
académica, Inés fue una incansable defensora de la educación pública, 
gratuita y laica, llevando a cabo además una militancia gremial, mostrán-
donos —del mismo modo que Neurath— que las ideas �losó�cas y polí-
ticas pueden ser objeto de re�exión y, al mismo tiempo, estar dirigidas a 
la acción.

El delicado estado de salud que debió afrontar nuestra entrañable amiga 
y colega durante su último año nos motivó a proponer el simposio «El 
empirismo lógico. Más allá de las heladas laderas de la lógica: el legado de 
Neurath. (Homenaje a María Inés Prono)», que se desarrolló en 2022, en 
el marco de las XV Jornadas de Comunicación de Investigación en Filo-
sofía organizadas por la Facultad de Humanidades y Ciencias (UNL). Ese 
espacio de diálogo e intercambio sirvió como antecedente para la realiza-
ción de este libro.

Breve reseña biográfica de Otto Neurath

Neurath estudió matemáticas y ciencias naturales en Viena, pero el interés 
por la economía lo llevó a hacer su doctorado en Berlín, que desarrolló 
entre 1903 y 1906 bajo la dirección de Eduard Meyer y Gustav Schmoler, 
dos destacados representantes de la escuela histórica alemana. Una versión 
abreviada de su tesis doctoral se publicó con el título Antike Wirtschafts-
geschichte. En 1906 regresó a Viena y entre 1907 y 1914 se desempeñó como 
profesor de Economía Política en la Nueva Academia del Comercio de 
Viena. Durante este período publicó numerosos artículos sobre historia 
de la economía antigua, economía de guerra, teoría y metodología de la 
economía y las ciencias sociales, entre otros. Posteriormente, con una beca 



12

de la Fundación Carnegie para la Paz Internacional, estudió los efectos de 
las guerras de los Balcanes (1912‒1913) sobre la economía de los países 
involucrados. Estos estudios empíricos persuadieron a Neurath de que el 
modelo de organización de la economía de guerra también podría apli-
carse en tiempos de paz y, con este objetivo, desarrolló los instrumentos 
teóricos y metodológicos requeridos para pensar una economía plani�cada 
o administrada sin dinero.

Durante la Primera Guerra Mundial, Neurath sirvió primero en Galitzia, 
pero luego fue llamado a Viena para organizar una división dedicada al 
estudio de los problemas de la economía de guerra. Durante esa época con-
siguió su habilitación en la Universidad de Heidelberg como profesor de 
Economía Política —cargo que no llegó a desempeñar— y en 1918 fue 
nombrado director del Museo de Economía de Guerra en Leipzig. En 1919 
intervino en la plani�cación económica de las repúblicas socialdemócratas 
de Baviera y Sajonia, donde desarrolló un programa de socialización total 
de la economía que involucraba a ambas repúblicas.

Luego regresó a Viena y en 1920 se convirtió en secretario general del 
Forschungsinstitut für Gemeinwirtschaft, un instituto dedicado a promover 
la economía social e interesado especialmente en el desarrollo del movi-
miento cooperativo de vivienda. Neurath intervino activamente en el 
movimiento e impulsó la creación de la Österreichischer Verein für Sied-
lung- und Kleingartenwesen, de la que fue secretario general entre 1921 y 
1923. Esta asociación nucleaba a las diferentes cooperativas de vivienda y 
proyectaba la construcción de nuevos conjuntos habitacionales con la 
ayuda de reconocidos arquitectos austríacos, como Adolf Loos, Josef Frank 
y Margarete Schütte–Lihotzky.

En este contexto, Neurath fundó en 1923 el Museum für Siedlung und 
Städtebau, que en 1924 se convirtió en el Gesellschafts- und Wirtschaftsmu-
seum, el Museo de Sociedad y Economía. El museo no fue concebido como 
un museo convencional, sino como «una institución de educación popu-
lar para la ilustración social, que buscaba difundir información social y 
económica a través de exposiciones, publicaciones, conferencias, diaposi-
tivas, películas y otras ayudas visuales» (Neurath, 1931:192). Atendiendo a 
este objetivo Neurath desarrolló, junto a su equipo de trabajo, el Wiener 
Methode der Bildstatistik (método vienés de estadística pictórica), que con-
sistía en un método para representar visualmente información económica 



13

y social relevante para la vida contemporánea. La representación visual se 
orientaba a mostrar relaciones y procesos antes que información aislada 
(Prono, 2011) y apelaba al uso de signos autoexplicativos que Neurath 
denominaba «pictogramas». El sistema de signos permitía que la informa-
ción pudiera ser comprendida por cualquier ciudadano, especialmente 
por aquellos que eran iletrados o no habían accedido a una educación 
formal. De este modo, el método trataba de proporcionar a toda la ciu-
dadanía una base de conocimientos compartidos sobre los que fundar su 
participación en los procesos de decisión democrática.

Neurath también participó de las reuniones informales que Moritz 
Schlick comenzó a desarrollar en 1922 y cuyo resultado fue la conforma-
ción del Círculo de Viena. Este grupo de �lósofos y cientí�cos con preo-
cupaciones �losó�cas se orientó a la dilucidación de la nueva idea de 
ciencia que había surgido a partir de los cambios radicales sufridos en 
varias disciplinas cientí�cas entre �nales del siglo XIX y principios del siglo 
XX. Pero el Círculo no se desarrolló como un grupo cerrado con intereses 
estrictamente epistemológicos, sino que trató de ponerse en contacto con 
las fuerzas vivas de la sociedad. Junto a la Liga de Librepensadores, con-
formó en 1928 la Asociación Ernst Mach y en 1929 publicó el mani�esto 
programático Wissenschaftliche Weltau�assung. Der Wiener Kreis (Carnap, 
Hahn y Neurath, [1929]2002), con el que se proponía difundir y promo-
ver la «concepción cientí�ca del mundo». Este mani�esto, que debe a 
Neurath una parte importante de su redacción, no solo resulta de interés 
porque revela la concepción que tiene de sí mismo el movimiento del 
empirismo lógico y el modo en que piensa su relación con el contexto 
histórico e intelectual, sino también porque des taca en numerosos pasajes 
la ineludible interdependencia que hay entre la ciencia y la vida cotidiana. 
La activa participación en el Círculo de Viena le permitió a Neurath re�-
nar su posición epistemológica y consolidar su concepción neoilustrada 
del conocimiento.

En 1934, tras la caída de la primera República Austríaca y la instaura-
ción del régimen austrofascista de Engelbert Dollfuss, Neurath tuvo que 
abandonar Viena y emigró a La Haya junto a algunos de los miembros 
del equipo de trabajo del Gesellschafts- und Wirtschaftsmuseum, entre quie-
nes cabe destacar a Gerd Arntz y Marie Reidemeister (posteriormente 
Marie Neurath). En La Haya, Neurath continuó desarrollando su método 



14

de estadística pictórica en la International Foundation for Visual Education, 
que había sido creada el año anterior. Durante estos años, estrechó sus 
vínculos con los pragmatistas americanos y comenzó a publicar —junto 
a Charles Morris y Rudolf Carnap— la International Encyclopedia of Uni-
�ed Science. La educación visual, el movimiento por la unidad de la cien-
cia y la concepción enciclopedista del conocimiento estuvieron entre sus 
preocupaciones más importantes.

En 1940, la invasión de la Alemania nazi a los Países Bajos lo obligó a 
emigrar nuevamente, esta vez a Inglaterra. Se estableció en Oxford y fundó 
el Isotype Institute. El contexto anglosajón, marcadamente liberal y demo-
crático, así como el intercambio que mantuvo con el �lósofo americano 
Horace Kallen, lo llevaron a enfatizar la impronta pluralista de su posición 
epistemológica, a desarrollar conceptos como el de «orquestación de las 
ciencias» y a pensar la plani�cación económica y social desde una pers-
pectiva fundamentalmente democrática. En sus últimos años, Neurath 
participó como asesor en el programa de vivienda de Bilston, Inglaterra, 
en el que pudo recuperar parte su experiencia con el movimiento coope-
rativo de vivienda de Viena.

Contribuciones y estructura del libro

El libro compila ocho contribuciones referidas al legado de Neurath y se 
estructura en tres partes. La primera parte, Enciclopedia, ciencia uni�cada 
y fundamentos del conocimiento, aborda problemas referidos a la posición 
epistemológica de Neurath. En el capítulo de María Inés Prono, «Enci-
clopedia y ciencia uni�cada como expresiones del antifundamentismo de 
Neurath», se muestra que los proyectos de la enciclopedia y la ciencia 
uni�cada —que Neurath concibió como proyectos de orden práctico, 
basados en el trabajo colaborativo de los cientí�cos— suponen la adhesión 
a dos formas de antifundamentismo. Por un lado, un antifundamentismo 
de primer orden, que rechaza la distinción entre creencias básicas y deri-
vadas, así como el estatus especial atribuido a las creencias básicas en tanto 
fundamentos, y por otro lado, un antifundamentismo de segundo orden 
o metateórico, que pone en cuestión la legitimidad y autonomía de la 
epistemología para ejercer el rol de fundamentación de la ciencia. En el 



15

capítulo de Matías Aimino, «Enciclopedismo, pluralismo y antisistema-
tismo. Neurath y la superación de la teoría coherentista de la justi�cación», 
se considera la posición de Neurath respecto de la verdad y la justi�cación 
del conocimiento y se muestra que, en ninguno de los dos casos, esta 
posición puede caracterizarse como coherentista. Al respecto, se a�rma 
que el enciclopedismo de Neurath y su actitud pluralista lo llevaron a 
admitir la contradicción como un rasgo constitutivo de la ciencia, por lo 
que la coherencia solo puede ser vista como un principio regulador de la 
práctica cientí�ca. En el capítulo de Manuel Dahlquist, «Otto Neurath 
contra la verdad», se analizan las razones �losó�cas por las que Neurath 
consideró un error por parte de Carnap el haber adoptado el enfoque 
semántico y, por lo tanto, el haber situado a la verdad en el centro de la 
lógica. Además de analizar estas razones, se propone —utilizando las lógi-
cas epistémicas y de la información— una nueva manera de entender las 
objeciones de Neurath a Carnap y de ponerlas en valor.

La segunda parte, Democratización del conocimiento. Investigación, pla-
ni�cación y acción social, se centra en la concepción neuratiana de las rela-
ciones entre la ciencia y la sociedad y, por lo tanto, presta una especial 
atención a los compromisos sociales y políticos asumidos por Neurath. 
En el capítulo de Celia Medina y Marisa Alvarez, «Aspectos sociales y 
políticos del mani�esto del Círculo de Viena», se analiza el mani�esto 
programático del Círculo de Viena, publicado en 1929, con el propósito 
de explicitar los vínculos entre la concepción cientí�ca del mundo y el rol 
que los autores del mani�esto —Neurath, Carnap y Hahn— considera-
ban que debían desempeñar en el escenario ideológico, político y social 
de su época. En el capítulo de Adriana Gonzalo, «Neurath: el rol de la 
ciencia y la investigación social. Críticas a la interpretación horkheime-
riana», se analiza críticamente la reconstrucción del positivismo lógico 
realizada en la obra temprana de Horkheimer. El análisis se centra en las 
disonancias de la perspectiva de Neurath sobre el rol de la ciencia y la 
investigación social respecto de la reconstrucción horkheimeriana. Se reco-
rren un conjunto de escritos de Neurath, atendiendo en especial a su res-
puesta a Horkheimer, realizada bajo el título «Unity of science and logical 
empiricism: a reply» (Neurath, [1937]2011). En el capítulo de Álvaro Peláez 
Cedrés, «Notas sobre la Enciclopedia de la Ciencia Uni�cada como pro-
grama educativo democrático en Neurath y Dewey», se contrastan las 



16

concepciones de Neurath y Dewey sobre las relaciones entre educación y 
democracia, atendiendo a algunos de los principios �losó�cos comparti-
dos. En relación con esto, se asume que una concepción que conjugue la 
�losofía de ambos autores es defendible como proyecto educativo demo-
crático para las sociedades contemporáneas.

La tercera parte, Comunicación social de la ciencia y educación visual, 
presenta los desarrollos de Neurath vinculados con la comunicación del 
conocimiento cientí�co y la ilustración de la sociedad. En el capítulo de 
Santiago Ginnobili, «Más allá de la antimetafísica. La relevancia actual de 
algunos de los problemas planteados en el marco del empirismo lógico», 
se de�ende la idea de que el descrédito del programa de eliminación de 
la metafísica defendido por Neurath no debería implicar una falta de aten-
ción sobre los problemas que este programa pretendía resolver. En relación 
con esto, se a�rma que, si se pretende que la �losofía de la ciencia colabore 
con la didáctica y la comunicación de la ciencia, debe lidiarse con el estado 
controversial que presenta la disciplina, en la que no existen consensos 
�rmes. En el capítulo de Julieta Grattier Stalker, «ISOTYPE, una acción 
transformadora», se pone en valor el sistema de educación visual ISOTYPE 
desarrollado por Neurath, destacando su capacidad para transmitir infor-
mación compleja de forma clara y comprensible. Se sostiene que este sis-
tema de educación visual —alineado con los ideales de humanización del 
conocimiento, emancipación y reforma social— se concibió como un 
instrumento para la acción transformadora de la sociedad. Por último, la 
tercera parte incluye el capítulo «Educación visual: un nuevo lenguaje», 
que constituye la primera traducción al español —realizada por María 
Inés Prono— del artículo «Visual education: a new language» que Neu-
rath publicó originalmente en 1937 en Survey Graphic (vol. 24, núm. 1, 
pp. 25‒28). En este artículo, Neurath caracteriza al sistema de educación 
visual ISOTYPE como un instrumento para salvar la brecha entre letrados 
e iletrados y promover así la democratización del conocimiento y el desa-
rrollo de una «cultura común».



17

Referencias bibliográficas

Carnap, Rudolf; Hahn, Hans y Neurath, Otto ([1929]2002). La concepción 
científica del mundo: el Círculo de Viena. Redes, 9(18), 103–149.
Neurath, Otto ([1931]1991). Das Gesellschafts‒ und Wirtschaftsmuseum in 
Wien. En Haller, Rudolf y Kinross, Robin (Eds.). Gesammelte bildpädagogische 
Schriften (pp. 192–196). Hölder–Pichler–Tempsky.
Neurath, Otto ([1937]2011). Unity of Science and Logical Empiricism: A Reply. 
En Symons, John; Pombo, Olga y Torres, Juan Manuel (Eds.), Otto Neurath and the 
Unity of Science (pp. 15–30). Springer.
Prono, María Inés (2011). De la representación a la acción: el caso Neurath. 
En Minhot, Leticia y Olivé, León (Comps.), Representación en ciencia y arte (pp. 
125–138). Vol. 2. Brujas.





Primera Parte

Enciclopedia, ciencia  
unificada y fundamentos  
del conocimiento





21

Fundamentismo y antifundamentismo

Es un tópico tradicional en la epistemología y gnoseología contemporáneas 
distinguir entre posiciones fundamentistas y antifundamentistas.1 Los pro-
gramas fundamentistas han dominado la mayor parte de la historia de la 
�losofía y han sido sostenidos por muy diversas orientaciones. Existen 
varias formas de fundamentismo con distintos alcances y pretensiones. 
Consideraremos dos variedades que son relevantes para nuestros �nes:

‒Fundamentismo de primer orden
Es una tesis sobre la estructura de la justi�cación y divide nuestras 

creencias en dos grupos: (a) las creencias básicas o fundamentales, que no 
se justi�can inferencialmente sino por sí mismas y sirven de apoyo a otras; 
(b) las creencias derivadas, que se justi�can inferencialmente a partir de 
las fundamentales.

La versión clásica cartesiana requiere que los fundamentos sean ciertos 
e incorregibles y que nuestras decisiones sobre esos enunciados o nuestras 
creencias resultantes sean infalibles. El empirismo también dio contenido 
a esta distinción estructural, sosteniendo que las creencias básicas son 

1  Siguiendo a Olaso (2013), utilizamos la expresión «fundamentista» por dos razones: 
(a) para evitar el anglicismo «fundacionalismo» (como traducción directa de «foundationa-
lism»), y (b) para evitar el uso de «fundamentalismo», que podría llevar a confusiones por 
sus connotaciones religiosas y políticas.

Enciclopedia y ciencia unificada 
como expresiones del 
antifundamentismo de Neurath
María Inés Prono (UNL)



22

creencias relativas a la naturaleza de nuestros propios estados sensoriales 
o nuestra experiencia inmediata, a las que tenemos un acceso privilegiado. 
La versión contemporánea es más modesta y requiere que los enunciados 
fundamentales solo sean verdaderos prima facie, así como nuestras creen-
cias acerca de ellos, dando lugar así a posturas falibilistas.

‒Fundamentismo de segundo orden o metateórico
Es el punto de vista que asigna a la epistemología un papel fundamen-

tal en la defensa de nuestra visión del mundo, es decir, de la ciencia «como 
un todo», frente al ataque escéptico. Se concibe que la epistemología como 
disciplina autónoma cumple una función fundamentadora (algunas veces 
a priori), ocupando el lugar de lo que tradicionalmente se denominó phi-
losophia prima.

No es necesario que estos enfoques fundamentistas se den simultánea-
mente. Hay posiciones fundamentistas respecto de la justi�cación (como 
el con�abilismo naturalista) que no persiguen la correspondiente ambición 
metateórica de responder al argumento escéptico.

En función de las distinciones trazadas anteriormente, se pueden carac-
terizar las posiciones antifundamentistas por la vía negativa:

‒Antifundamentismo de primer orden
Rechaza la distinción estructural entre creencias básicas y derivadas y 

consiguientemente el estatus especial que desempeñan las creencias básicas 
en tanto fundamentos. No hay diferencias de naturaleza o de privilegio 
entre los enunciados, sino solo diferencias de grado. Como consecuencia, 
las posiciones empiristas fueron conducidas a modi�car la comprensión 
de la relación teoría–experiencia y a aceptar que conceptos y teorías pre-
cedentes, creencias cientí�cas y extracientí�cas, paradigmas, etc., juegan 
un papel primordial en lo que percibimos. Los factores históricos y socia-
les que condicionan el conocimiento pasaron a ocupar un lugar insosla-
yable en el análisis de la adquisición y justi�cación del conocimiento, 
provocando revisiones profundas en el concepto mismo de racionalidad 
cientí�ca.

‒Antifundamentismo de segundo orden o metateórico
Es característico de las concepciones naturalistas contemporáneas. Su 

tesis central consiste en poner en cuestión la legitimidad y la autonomía 
de la epistemología para ejercer el rol de fundamentación de la ciencia. 



23

No hay normas cognoscitivas absolutas, principios incontrovertibles y 
métodos de supuesta validez universal. Todos los criterios normativos de 
segundo orden o metateóricos se basan en presuposiciones. Algunas posi-
ciones asumen la demanda de «re�exividad»: la ciencia y su metateoría 
deben explicar y legitimar a la ciencia y su metateoría. Como consecuen-
cia de la aceptación de la incertidumbre connatural a todo conocimiento 
cientí�co y �losó�co, se desestima la fuerza de los argumentos escépticos 
y la consiguiente pretensión de brindar certezas supracientí�cas.

Ciencia unificada y lenguaje unificado

Neurath fue el principal promotor del movimiento de la ciencia uni�cada; 
estaba convencido de que la concepción cientí�ca del mundo debía cumplir 
un importante papel en la nueva Ilustración y transformación de la socie-
dad, en la liberación de las clases postergadas y, �nalmente, en la batalla 
contra el nazismo y a favor de la democracia.

Los proyectos de la ciencia uni�cada y de la enciclopedia son, sin dudas, 
proyectos universalistas indisociables entre sí, en algún sentido herederos 
de la tradición leibniziana y comtiana. Su objetivo común es la estructu-
ración y la integración de los distintos dominios de la ciencia bajo el ideal 
de la uni�cación sin reducción; la reunión de lo disperso y divergente del 
saber en un mismo esquema y lenguaje �sicalista.

No se presentan como proyectos formales o reconstructivos sino, ante 
todo, como metas prácticas y tareas a realizar a partir de un trabajo cola-
borativo entre los cientí�cos que forman parte de la «república de sabios 
(scholars)»: esta «república de sabios» es una comunidad humana sin 
estructura jerárquica que persigue �nes e ideales propios de su tiempo, en 
orden a la comunicación, interrelación y ampliación del trabajo cientí�co. 
Por eso: «la unidad de la ciencia no es algo a justi�car, es algo a realizar».2

Ahora bien, ¿cómo comenzar a realizar esta tarea de uni�cación? 
«Podríamos pensar en construir la ciencia uni�cada (la ciencia total, la 
scientia universalis o como se la quiera llamar) comenzando por un análi-

2  Neurath dice: ««Justificar» nuestras acciones significa mostrar su acuerdo con una 
forma de vida general que aprobamos» (Neurath, [1928]1928:228). Muchos escritos de 
Neurath tratan de dar este tipo de justificación práctica.



24

sis lo más detallado posible de las ciencias individuales, su estructura y sus 
formulaciones» (Neurath, [1936]1983e:132).

Pero al comenzar por las ciencias individuales, se percibe que la unidad 
de la ciencia es una necesidad, debido a que la delimitación o «departa-
mentalización» de las ciencias es una cuestión en gran medida accidental, 
resultante de circunstancias históricas particulares.

Lo que importa en el análisis de las ciencias es partir de predicciones, sus 
formulaciones y su control. Ahora bien, en cualquier predicción cientí�ca, 
como por ejemplo «El incendio forestal se extinguirá pronto», se combinan 
enunciados biológicos (acerca de árboles, etc.), químicos (acerca del fuego, 
etc.), sociológicos (acerca del servicio de incendios, etc.) y de muchas otras 
disciplinas... Pronto nos sentiremos confundidos por la variedad de formu-
laciones de las disciplinas individuales, las que obviamente descansan más en 
sus orígenes históricos que en las exigencias de la técnica cientí�ca. Esto nos 
conduce a una consideración más profunda sobre la cuestión del lenguaje 
cientí�co. El programa del �sicalismo nos muestra la posibilidad de construir 
un lenguaje cientí�co uniforme, con una terminología uniforme; y esto está 
en armonía con la circunstancia de tener que conectar enunciados y térmi-
nos de diferentes disciplinas para la deducción de predicciones individuales 
(Neurath, [1936]1983e:132–133).

En este texto podemos apreciar algunas tesis centrales de la epistemo-
logía de Neurath: que el enunciado predictivo remite a un complejo de 
enunciados entrelazados o conectados (holismo) que lo vuelven semánti-
camente indeterminado; que esta indeterminación depende de su origen 
histórico; que la uni�cación de la ciencia requiere de la uni�cación de 
lenguaje y que este es el lenguaje �sicalista.

El �sicalismo, en sentido amplio, signi�ca aceptar la tesis de que todo 
lo que pueda decirse signi�cativamente ha de formularse en un lenguaje 
físico, espacio–temporal. En un sentido estrecho, signi�ca adoptar el len-
guaje de la física como disciplina. El lenguaje �sicalista debe contener 
referencias al orden espacio–temporal que es accesible intersubjetivamente. 
Este rasgo proporciona un criterio de identi�cación de los enunciados de 
experiencia o enunciados protocolares.



25

Fisicalismo y antifundamentismo

Detengámonos en la cuestión del �sicalismo. Neurath comenzó a elabo-
rar su tesis �sicalista por sus sospechas de una metafísica mitigada en el 
Tractatus de Wittgenstein, con relación al dualismo entre hechos y pro-
posiciones y a la tesis de isomor�smo. En los años 1931 y 1932 radicalizó 
su postura, reclamando que debía tomarse seriamente la consideración 
de que la metafísica carece de sentido, y evitar hacer elucidaciones meta-
físicas. Hablar del lenguaje y la realidad, y de qué es lo que hace que el 
primero describa adecuadamente a la segunda, implica hablar de la rea-
lidad en sí misma, independientemente de cualquier conceptualización; 
y esto es inaccesible para nosotros. Por otra parte, considerar que un 
método determina cuáles de nuestros enunciados se corresponden con la 
realidad, es adoptar un punto de vista seudorracionalista, que es una 
forma de metafísica. Hablar de o describir la realidad (aunque este tér-
mino sea inútil) no puede signi�car otra cosa que dar una localización 
espacio–temporal de una cualidad, evento o proceso.

En su discusión con Schlick sobre los fundamentos del conocimiento, 
sostuvo que tanto la cuestión de la verdad como la cuestión de los enun-
ciados básicos (protocolares) son siempre una cuestión de convergencia 
o no convergencia de los enunciados y de las convicciones expresadas en 
ellos. En consecuencia, rechazó como sinsentido la idea de que una ora-
ción, es decir, una unidad lingüística, pueda corresponder a entidades no 
lingüísticas y sostuvo: «la frase “acuerdo con la realidad” (Schlick), no 
podría usarse ni siquiera como una metáfora» (Neurath, [1934]1983c:107). 
Sus respuestas a Schlick pueden resumirse en los siguientes enunciados:
(a) Todos los enunciados de contenido de la ciencia y también todos los 

enunciados que son usados para la veri�cación se seleccionan sobre la 
base de decisiones y pueden ser alterados en principio.

(b) Llamamos «falso» a un enunciado de contenido si no podemos esta-
blecer conformidad entre él y el todo de la ciencia; podemos también 
rechazar un enunciado protocolar a menos que pre�ramos alterar la 
estructura de la ciencia y entonces convertirlo en un enunciado «ver-
dadero» (cfr. Neurath, [1934]1983c:102).



26

De aquí se sigue que no hay enunciados absolutamente ciertos, ni hay 
fundamentos seguros. La función de los protocolos es ejercer el control 
sobre la validez de nuestras teorías o, en general, sobre nuestro conoci-
miento. En otros términos, esta es la cuestión de la justi�cación o del 
método para decidir si las oraciones cientí�cas son verdaderas o falsas. 
Pero hemos visto que los enunciados protocolares no pueden cumplir el 
papel de fundamentos, tampoco son incorregibles, no ofrecen una garan-
tía de verdad. La única justi�cación consiste en ver si un enunciado pro-
tocolar «encaja» con la totalidad de enunciados aceptados previamente. 
Esto ha llevado a considerar que Neurath sostuvo una «teoría coherentista 
de la verdad» (Cirera, 1994:137).

Sin embargo, otras interpretaciones aconsejan revisar esta opinión. En 
primer lugar, Neurath mismo rechazó esta cali�cación; pero, aun cuando 
pudiera atribuírsele una teoría coherentista, sería una teoría coherentista 
de la justi�cación, no de la verdad. Por otra parte, hemos visto que rechaza 
el uso de término «verdad» y la idea de que la incorporación de un enun-
ciado al cuerpo de la ciencia pueda reducirse a un proceso metodológico. 
Ningún método puede justi�carse teóricamente y cualquier propuesta de 
reconstrucción racional no da cuenta de la práctica real de la ciencia. Si 
algo puede ser reconstruido, no es la verdad de los enunciados, sino las 
condiciones de su aceptación (Uebel, 1993:589), explicitando y transparen-
tando los procesos de aceptación y rechazo de pretensiones cognoscitivas. 
Y dado que la ciencia es una práctica intersubjetiva, la aceptación de enun-
ciados es una cuestión de conducta práctica y resolución. Por lo tanto, los 
sujetos aislados no deciden por sí solos asuntos cognoscitivos. Las deci-
siones se toman por referencia a convenciones y muchas de estas conven-
ciones son algo que los pensadores encuentran socializado y que, cierta-
mente, tampoco es modi�cable por individuos aislados.

Podemos ahora preguntarnos: ¿por qué deberíamos aceptar la tesis �si-
calista? ¿No supone esto un compromiso con las nociones de espacio y 
tiempo de un momento histórico determinado? O aún peor: ¿no implica 
esto adoptar una concepción metafísica?

Neurath dice que no, que no es una cuestión factual, sino el resultado 
de una decisión de aceptar la tesis del �sicalismo.3 En la medida en que 

3  «Desde el punto de vista del empirismo lógico, no puede hacerse ningún reproche 
sobre el hecho de que “el fisicalismo con su propio método no puede encontrar nada sobre 
lo que basar el fisicalismo”» (Neurath, [1936]1983h:165). 



27

esta tesis no puede probarse de ninguna manera, su aceptación ha de estar 
dada sobre la base de un objetivo (o �nalidad) determinado, que para 
Neurath es la ciencia uni�cada. Esta expresión puede entenderse en dos 
sentidos: a) Defender la ciencia uni�cada es simplemente defender la tesis 
del �sicalismo, esto es, la ciencia es uni�cada en la medida en que todo 
lo que puede ser expresado, ha de serlo en un solo lenguaje, el lenguaje 
físico. Obtendremos esto si desarrollamos una terminología uniforme para 
todas las descripciones. b) En un sentido más amplio, es algo que hay que 
crear, un proyecto, una meta a conseguir. La tendencia a uni�car la cien-
cia para que pueda ser útil a la transformación social es algo presente en 
todo pensamiento cientí�co, pero esta realización histórica deviene como 
resultado de un conjunto de decisiones, la más básica de las cuales es la 
aceptación de la tesis del �sicalismo. Esta explicación podría no ser su�-
ciente. Incluso dentro de la perspectiva cientí�ca, podrían tomarse otras 
opciones. La unidad de la ciencia requiere uniformidad en el enfoque y 
solo se puede lograr por la cooperación histórica de todos aquellos que 
creen que «el punto de vista cientí�co triunfará cada vez más en todas las 
esferas (de la humanidad)» (Neurath, [1935]1983d:119).

Recapitulando, vemos claramente la adhesión a un antifundamentismo 
de primer orden a través del desarrollo de una epistemología pragmática 
e históricamente orientada, que combinó por primera vez la máxima 
empirista del escrutinio mediante el control de la base empírica de la 
ciencia y el descubrimiento de una esfera de libre decisión entre elemen-
tos rivales de una teoría.

Enciclopedia, epistemología y antifundamentismo

El proyecto enciclopédico buscaba lograr una visión comprehensiva de la 
totalidad del saber disponible, una unión no sistemática del conocimiento 
actual, evitando la idea de construir un sistema de�nitivo que pretenda 
validez absoluta. Esta tarea permitiría superar el aislamiento y la dispersión 
que se aprecia entre las ciencias, uni�cando el lenguaje para establecer cone-
xiones, detectar y tratar de resolver contradicciones, valiéndose del análisis 
lógico. En prospectiva, podrá plantear líneas de acción para el desarrollo 
futuro de las disciplinas existentes y de las que pudieran surgir en el futuro.



28

Esta Enciclopedia no quiere presentar cada disciplina como un cuadro com-
pleto sino mostrar precisamente las lagunas y lo inadecuado del conocimiento 
actual, también hará hincapié en lo «contingente» de toda investigación y en 
que toda ciencia depende de condiciones históricas, pero al mismo tiempo 
señalará la estrecha conexión entre la vida práctica y la ciencia. (Neurath, 
[1936]1983f:142)

La pretensión de sistematicidad, precisión absoluta y univocidad son 
ambiciones características del «seudorracionalismo», una tendencia que 
no solo pertenece a la epistemología del pasado, sino que se halla presente 
en muchos de sus contemporáneos: Popper, Carnap, Schlick (cfr. Neurath, 
[1936]1983f:140). No hay sistemas completos estructurados lógica y semán-
ticamente y, en consecuencia, tampoco hay, ni puede haber, un sistema 
verdadero.

La enciclopedia es un modelo de la ciencia, debe mostrar cómo puede 
concebirse la unidad de la ciencia en su práctica real. Y en tanto proyecto 
de reunión de la totalidad del saber disponible, debe ser una guía para 
construir aplicaciones particulares del modelo. Las enciclopedias concre-
tas cambian a través del tiempo y nunca son completas, contienen térmi-
nos vagos, no son semánticamente determinadas y muchas veces no tienen 
una estructura lógica clara, es decir, están llenas de términos no analizados 
(Ballungen) de dudosa procedencia y que impiden la comunicación. Uno 
de los propósitos educativos de la enciclopedia apuntaba a la clari�cación 
y depuración del lenguaje, a prevenir sobre el uso acrítico y recomendar 
la precaución sobre cierta terminología.

En vistas a la concepción profundamente instrumentalista, pragmática 
e histórica de la ciencia que deriva del proyecto enciclopédico, no puede 
pensarse una teoría del conocimiento ni una epistemología en sentido 
tradicional. Sin embargo, esto no implica que no haya lugar para la 
re�exión metateórica.

En primer lugar, hay re�exión sobre el lenguaje que la ciencia usa, así 
como depuración de sus componentes oscuros por medio de su traducción 
o transformación a términos �sicalistas; esto contribuye a la clari�cación 
de conceptos. El lenguaje no se entiende como una entidad (Wittgenstein), 
sino como un conjunto complejo de oraciones que son usadas en las prác-
ticas cientí�cas. Y en este sentido, son formaciones físicas: «cuya estructura, 



29

en tanto disposición física (physical arrangement) (ornamento), puede ser 
discutida por medio del mismo lenguaje sin contradicciones» (Neurath, 
[1931]1983b:53).

Este estudio se llama «lógica de la ciencia» o ««sintaxis lógica del len-
guaje» (el título del libro de Carnap)» (Neurath, [1936]1983g:149) y está 
dirigido «a desarrollar una teoría de herramientas lógicas uniformes que 
puedan ser usadas en las más variadas disciplinas» ([1936]1983e:134).

Si las oraciones quieren verse como fenómenos físicos, deben ser enten-
didas como tokens, en el sentido de Peirce4 (Cirera, 1994:122). La alusión 
a las estructuras re�ere al hecho de que son las propiedades sintácticas las 
que deben tomarse en cuenta en el estudio del lenguaje como un fenó-
meno comunicativo, antes que, por ejemplo, un movimiento vibratorio. 
«No tiene sentido decir: “veo el mismo rojo que mi amigo”. [En cambio,] 
cómo combina mi amigo el símbolo “rojo” con otros símbolos me aclara 
la estructura de su sistema de expresión. Más no se puede hacer en la cien-
cia» (Neurath, [1931]1983a:49).

Desde el punto de vista de la estructura, se pueden formular leyes lógi-
cas que gobiernan la derivabilidad y la incompatibilidad. Hasta donde 
sabemos, Neurath no profundizó este problema.

En segundo lugar, se puede considerar a la ciencia como un fenómeno 
social. Los cientí�cos son individuos que actúan de cierto modo: realizan 
experimentos, toman notas, observan eventos, formulan enunciados y, 
como colectivo, aceptan algunos y rechazan otros. Esta disciplina, que 
podemos denominar «pragmática de la ciencia» (en términos de Neurath 
«behavouristics of scholars»), debe entenderse en oposición o en paralelo a 
la «lógica de la ciencia» carnapiana. Mientras esta última brinda herra-
mientas sintácticas y semánticas para analizar la estructura de las teorías 
cientí�cas y la relevancia de la evidencia empírica, valiéndose de los recur-
sos de la lógica deductiva e inductiva, la primera se interesa por cuestiones 
relativas a la formulación de hipótesis y la aceptación de teorías, integrando 

4  «A un evento singular que ocurre una vez y cuya identidad se limita a esa ocurrencia, o 
a un objeto o cosa singular que está en un único lugar en un instante de tiempo cualquiera 
—siendo significativo tal evento u objeto solo en la medida en que ocurre precisamente 
cuando y donde ocurre, tal como esta o aquella palabra en una única línea de una única 
página de una única copia de un libro—, a eso me atreveré a llamarlo Token» (Peirce, 
1906:506).



30

en su análisis aportes empíricos provenientes de la psicología, sociología 
e historia de la ciencia. Como tal, es una disciplina cientí�ca que ha de 
formularse en lenguaje �sicalista.

La tarea de la pragmática de la ciencia no se reduce a su aspecto des-
criptivo, sino que conserva una dimensión normativa en la medida en que 
exige la explicitación de los procedimientos de aceptación y rechazo de 
pretensiones cognoscitivas. Como dijimos, no hay lugar para una teoría 
del conocimiento «�losó�ca». En consecuencia, no hay a�rmaciones �lo-
só�cas sustantivas o autónomas:

no hay �losofía con sus propios enunciados especiales. Algunas personas, sin 
embargo, todavía quieren mantener separadas las discusiones sobre los funda-
mentos conceptuales de las ciencias del cuerpo del trabajo cientí�co, y preten-
den que esto continúe siendo �losofía. Una re�exión más cuidadosa muestra 
que esta separación no es factible, y que la de�nición de conceptos forma 
parte de los gajes del o�cio de la ciencia uni�cada (Neurath, [1931]1983b:52).

De lo anterior, se desprende que hay antifundamentismo de segundo 
orden o metateórico.

Consideraciones finales

La meta de la �losofía de Neurath fue hacer transparente la situación cog-
noscitiva humana, sin pretensiones absolutistas. Si hay un orden de la 
razón, es un orden humano.

A partir de lo que hemos dicho, el antifundamentismo de Neurath se 
mani�esta en las dos variedades caracterizadas. La ausencia de fundamen-
tos seguros recorre tres áreas de la re�exión �losó�ca: el conocimiento de 
lo que es, el conocimiento de lo que debería ser y el conocimiento del 
conocimiento.

‒No hay fundamentos descriptivos de primer orden
Es una a�rmación ampliamente aceptada actualmente, no se puede 

poner en cuestión todo el conocimiento a la vez. En 1913, Neurath formuló 
lo mismo en relación con la necesidad de asumir conceptos precedentes. 
No solo las teorías no pueden ser con�rmadas como un todo de una vez, 



31

sino que nuestro pensamiento presente depende del pensamiento anterior. 
Tomados juntos, el carácter holístico del lenguaje y la dependencia dia-
crónica del pensamiento frustran toda ambición fundamentista.

‒No hay fundamentos normativos de primer orden
No pueden derivarse de los hechos normas incondicionales, tal como 

Hume ya lo había dicho. Neurath sospechaba de todo intento de estable-
cer normas y valores universales por medio del razonamiento a priori. El 
horizonte histórico de todo pensamiento prohíbe tales pasos fuera de la 
historia.

‒No hay fundamentos metateóricos o de segundo orden 
El �lósofo o metateórico de la ciencia no tiene acceso a certezas que 

son negadas al cientí�co de primer orden. No hay principios ni sistemas 
completos, tanto cientí�cos como �losó�cos. Mientras los últimos aspi-
ran a proveer fundamentos seguros para el conocimiento, los primeros 
aspiran a modelos explicativos completos, que son la contracara de los 
esquemas �losó�cos a priori.

Por último, quedan dos cuestiones que merecen una respuesta, [pero 
que solo podemos dejar planteadas aquí como un estímulo para la 
re�exión posterior].5 La ciencia uni�cada y la enciclopedia son proyectos 
universalistas, ambos requieren la uni�cación del lenguaje y este es el len-
guaje del �sicalismo. Pero, ¿es un lenguaje universal? ¿Puede una episte-
mología antifundamentista global sostener un proyecto universalista?

5  El texto entre corchetes ha sido interpolado por los editores. N. de los E.



32

Referencias bibliográficas

Cirera, Ramón (1994). Carnap and the Vienna Circle: Empiricism and Logical 
Syntax. Rodopi.
Neurath, Otto ([1928]1981). Lebensgestaltung und Klassenkampf. En Ges-
ammelte philosophische und methodologische Schriften (pp. 227–293).  Vol. 1. 
Hölder–Pichler–Tempsky.
Neurath, Otto ([1931]1983a). Physicalism: the philosophy of the viennese Circle. 
En Philosophical Papers 1913–1946 (pp. 48–51). Reidel.
Neurath, Otto ([1931]1983b). Physicalism. En Philosophical Papers 1913–1946 
(pp. 52–57). Reidel.
Neurath, Otto ([1934]1983c). Radical physicalism and the «real world». En Philo-
sophical Papers 1913–1946 (pp. 100–114). Reidel.
Neurath, Otto ([1935]1983d). The unity of science as a task. En Philosophical 
Papers 1913–1946 (pp. 115–120). Reidel.
Neurath, Otto ([1936]1983e). Individual sciences, unified science, pseudoratio-
nalism. En Philosophical Papers 1913–1946 (pp. 132–138). Reidel.
Neurath, Otto ([1936]1983f). An International Encyclopedia of Unified Science. 
En Philosophical Papers 1913–1946 (pp. 139–144). Reidel.
Neurath, Otto ([1936]1983g). Encyclopedia as «model». En Philosophical Papers 
1913–1946 (pp. 145–158). Reidel.
Neurath, Otto ([1936]1983h). Physicalism and the investigation of knowledge. 
En Philosophical Papers 1913–1946 (pp. 159–171). Reidel.
Olaso, Ezequiel de (2013). Certeza y escepticismo. En Villoro, Luis (Ed.), El 
conocimiento (pp. 107–133). Trotta–CSIC.
Peirce, Charles S. (1906). Prolegomena to an Apology for Pragmaticism. The 
Monist, 16(4), 492–546.
Uebel, Thomas (1993). Neurath's Protocol Statements: A Naturalistic Theory of 
Data and Pragmatic Theory of Theory Acceptance. Philosophy of Science, 60(4), 
587–607.



33

Introducción

Una de las mayores preocupaciones de la revisión histórico–sistemática 
del empirismo lógico es proporcionar una reconstrucción adecuada de la 
teoría de la ciencia de Otto Neurath. A �n de lograr esta reconstrucción 
se han revisado en las últimas décadas varios aspectos de su posición epis-
temológica, como el compromiso con la unidad de la ciencia, el enciclo-
pedismo, la actitud pluralista, el naturalismo y el convencionalismo, entre 
otros. Asimismo, se ha reconsiderado el compromiso de Neurath con el 
coherentismo y, sobre este aspecto, se ha alcanzado un consenso relativa-
mente estable. Este coherentismo no ha sido entendido, sin embargo, 
como una teoría coherentista de la verdad, tal como lo de�nieron inicial-
mente Schlick ([1934]1986) y Hempel (1935), sino como una teoría cohe-
rentista de la aceptabilidad cientí�ca o la justi�cación epistémica.

Enciclopedismo, pluralismo 
y antisistematismo. Neurath 
y la superación de la teoría 
coherentista de la justificación*
Matías Aimino (UNL/ucsf )

* Este trabajo ha sido desarrollado en el marco del proyecto de investigación CAI+D 
2020 «Debates contemporáneos en torno a la “justificación epistémica” y sus aplicaciones 
en ciencias formales y fácticas». Director: Eduardo Nicolás Giovannini. Co‒directora: María 
Sol Yuan. PI 50520190100053LI. Universidad Nacional del Litoral.



34

La relación de Neurath con el coherentismo se remonta al debate sobre 
los enunciados protocolares que los miembros del Círculo de Viena man-
tuvieron a mediados de la década 1930 a través de una serie de artículos 
publicados en la revista Erkenntnis. Neurath introdujo en el debate la tesis 
de revisabilidad de los protocolos, también denominada tesis del conven-
cionalismo de la base empírica de la ciencia, que socavó la posibilidad de 
sostener razonablemente una teoría correspondentista de la verdad y una 
teoría fundacionalista de la justi�cación. Estos dos problemas, el de la 
naturaleza de la verdad y el de la naturaleza de la justi�cación, aparecían 
todavía superpuestos y eran objeto de un tratamiento indiferenciado.

Por esta razón, Schlick ([1934]1986) consideró que la tesis de Neurath 
implicaba una teoría coherentista de la verdad.1 Según esta teoría, la ver-
dad de un enunciado depende de su coherencia o consistencia lógica con 
la totalidad del sistema de los enunciados cientí�cos, previamente acepta-
dos como verdaderos. Neurath ([1932]1983b:94–95) contribuyó involun-
tariamente a la interpretación de Schlick al a�rmar que «en la ciencia uni-
�cada tratamos (...) de crear un sistema consistente de enunciados» y que 
un enunciado que no esté en contradicción con este sistema «puede enton-
ces ser llamado verdadero».

Sin embargo, Neurath rechazó la interpretación de Schlick argumen-
tando que la teoría coherentista de la verdad estaba fuertemente asociada 
con el idealismo metafísico, en particular con el neoidealismo británico 
de Francis Bradley y Harold Joachim, y que la coherencia no era un cri-
terio su�ciente para aceptar un enunciado como verdadero. Al respecto, 
a�rmó: «[Schlick] no le da al lector una imagen clara de mis formulacio-
nes, no considera su carácter �sicalista y empirista, sino que las caracteriza 
como la bien conocida teoría de la coherencia» (Neurath, [1934]1983c:101).

En un artículo publicado en Analysis, Hempel proporcionó una recons-
trucción temprana de este debate sobre la verdad y defendió a Neurath de 
las críticas de Schlick. Sin embargo, mantuvo en lo fundamental la inter-

1  Schlick no pensaba realmente que Neurath defendiera una teoría coherentista de la 
verdad. En una carta dirigida a Carnap en 1934, decía: «Nunca he dudado de que [Neurath] 
se negaría a aparecer como un seguidor de la teoría coherentista. Sin embargo, solo quise 
decir que la teoría coherentista se sigue de sus afirmaciones, si uno las toma en serio. 
Supuse que esto ni siquiera estaba claro para él» (citado en Mancosu, 2008:204).



35

pretación de este último: «las ideas de Neurath implican una teoría de la 
coherencia» (Hempel, 1935:51).

No fue si no hasta la década de 1980 que la revisión histórico–sistemática 
del empirismo lógico logró retomar este debate y distinguir los dos proble-
mas involucrados, el de la naturaleza de la verdad y el de la naturaleza de la 
justi�cación. La distinción de ambos problemas permitió mostrar, en primer 
término, que Neurath no tenía a disposición una teoría de la verdad, ya 
fuera coherentista o de cualquier otra índole. Así: «Se podría decir que Neu-
rath no tenía una teoría coherentista de la verdad porque no tenía ninguna 
teoría de la verdad» (Zolo, 1989:45). «Lo primero que hay que notar aquí es 
que Neurath simplemente no tenía una teoría de la verdad, (...) que incluso 
pensó que no era necesaria ninguna» (Uebel, 1996:100).

Y en segundo término, la distinción mencionada permitió desarrollar 
una nueva interpretación del coherentismo de Neurath como una teoría 
coherentista de la aceptabilidad cientí�ca (Hempel, 1982; Koppelberg, 
1998) o de la justi�cación epistémica (Davidson, 1982; Grundmann, 1996; 
Uebel, 1996; Mormann, 1999, entre otros). Por supuesto, el coherentismo 
neurathiano no se entendió como un coherentismo puro, sino como un 
coherentismo que debía ser complementado con «una teoría empírica de 
la observación humana y la formación de conceptos» (Hempel, 1982:17–18) 
o por «una teoría minimalista de la verdad» (Uebel, 1996:110). Esta nueva 
interpretación mantuvo entonces el compromiso de Neurath con el cohe-
rentismo, pero lo trasladó al terreno de la justi�cación.

Sin embargo, esta interpretación no parece prestar su�ciente atención 
al hecho de que Neurath, siendo consecuente con su enciclopedismo y 
especialmente con su actitud pluralista, admitió que las contradicciones 
son constitutivas de la ciencia: «Una enciclopedia que no quiera omitir 
ningún rasgo esencial de nuestro conocimiento también tendría que con-
tener enunciados de los que decimos que están en contradicción entre sí» 
(Neurath, [1936]1983e:156).

Una enciclopedia puede contener contradicciones entre enunciados 
teóricos y enunciados observacionales2 o bien entre enunciados teóricos 

2  Decidimos recurrir aquí a una terminología más contemporánea. Por eso hablamos 
de enunciados observacionales y enunciados teóricos en lugar de enunciados «protocola-
res» (Protokollsätze) y «no protocolares», que constituyen la terminología empleada usual-
mente por Neurath.



36

que pertenecen a teorías incompatibles. Neurath consideraba que es posi-
ble concebir enciclopedias libres de contradicciones, pero solo como un 
ideal lógico. Las enciclopedias concretas, las que nos imponen la historia 
y la práctica de la vida, no satisfacen la condición de coherencia o consis-
tencia lógica. Esto plantea un problema decisivo: el enciclopedismo y el 
pluralismo de Neurath están claramente en tensión con su compromiso 
con una teoría coherentista de la justi�cación. Rutte (1991a:84) ha pro-
puesto una solución a este problema. Desde su perspectiva, el enciclope-
dismo de Neurath prevalece sobre su coherentismo, dado que las enciclo-
pedias concretas «contienen contradicciones». Sin embargo, esta solución 
es solo aparente. La tensión se resuelve por la vía de la subordinación.

En este trabajo propondremos e intentaremos defender una forma más 
radical de resolver esta tensión, que consiste en rechazar por completo el 
presunto compromiso de Neurath con una teoría coherentista de la jus-
ti�cación. Para esto, procederemos de la siguiente manera. En primer 
lugar, revisaremos los argumentos a favor de una interpretación coheren-
tista de la posición de Neurath aportados en las últimas décadas en el 
marco de la revisión histórico‒sistemática del empirismo lógico. En 
segundo lugar, reconstruiremos el enciclopedismo y el pluralismo de Neu-
rath para revelar su incompatibilidad fundamental con una teoría cohe-
rentista de la justi�cación. En tercer lugar, intentaremos establecer el 
estatus de la coherencia en la �losofía de la ciencia de Neurath, indicando 
si se trata de una «regla» de aceptabilidad de los enunciados cientí�cos 
(Rutte, 1991a; entre otros), de un «motivo auxiliar» para la elección teó-
rica (Uebel, 1996) o simplemente de un mero ideal o «principio regula-
dor» que permite identi�car una de las tantas aspiraciones de la ciencia, 
como intentaremos demostrar.

El coherentismo de Neurath restringido

El centenario del nacimiento de Schlick y Neurath fue una oportunidad 
propicia para reconsiderar sus posiciones epistemológicas y políticas, per-
cibidas a menudo como contrapuestas, y para reexaminar los debates que 
ambos protagonizaron. Se organizó un simposio internacional en Viena y 
Rudolf Haller editó un volumen conmemorativo. En su contribución a 



37

este volumen, Hempel (1982) retomó el debate sobre la verdad que Neu-
rath y Schlick mantuvieron a mediados de la década de 1930 y rechazó la 
idea de que la posición de Neurath pueda describirse adecuadamente como 
una teoría coherentista de la verdad. En cambio, propuso entenderla fun-
damentalmente como una teoría coherentista de la aceptabilidad cientí�ca 
(wissenschaftlichen Akzeptierbarkeit).

De acuerdo con Hempel (1982), Neurath supone que la aceptación de 
un enunciado teórico debe cumplir dos condiciones: por un lado, ser 
coherente con otros enunciados teóricos que hayan sido previamente acep-
tados y, por otro lado, ser coherente con tantos enunciados observaciona-
les como sea posible. Sin embargo, la coherencia no es una condición 
su�ciente para la aceptación de un enunciado observacional, puesto que 
su aceptación también depende de la situación causal que dio origen al 
enunciado. Admitiendo que la situación causal puede estudiarse empíri-
camente, Hempel sostiene que el coherentismo de Neurath debe comple-
mentarse con una teoría empírica de la observación humana y la formación 
de conceptos. Según Hempel, la posición de Neurath «rompe el marco de 
una concepción pura de la coherencia precisamente porque pretende tener 
en cuenta el rol de la experiencia en el conocimiento cientí�co, y esta tarea 
conduce de nuevo a consideraciones empírico–causales» (1982:17).

Es importante notar aquí que, en la interpretación de Hempel, el cohe-
rentismo no puro de Neurath conduce a una forma de naturalismo, en la 
que se rechaza a la epistemología como �losofía primera y se asume que 
el estudio de las normas epistémicas de la investigación cientí�ca son res-
ponsabilidad de la ciencia misma.

La interpretación de Hempel es retomada por Koppelberg, que considera 
a Neurath como «uno de los primeros defensores de una forma radical de 
coherentismo y naturalismo» (1998:256). Koppelberg sostiene que el natu-
ralismo de Neurath no aparece, sin embargo, como una posición claramente 
de�nida. Por el contrario, Neurath oscila entre un naturalismo radical, que 
implica el completo abandono de la epistemología, y un naturalismo más 
moderado, por el que se propone abordar problemas epistemológicos tra-
dicionales y trata de proporcionarles respuestas «empíricamente restringi-
das». Este es el caso del problema de las condiciones de aceptabilidad de 
los enunciados cientí�cos. La respuesta de Neurath no se limita al cohe-
rentismo, sino que lo combina con el estudio empírico de la situación cau-



38

sal que da origen a los enunciados. Por esta razón, Koppelberg caracteriza 
la teoría neurathiana de la aceptabilidad cientí�ca como un coherentismo 
«empíricamente restringido» o «empíricamente modi�cado».

Otras reconstrucciones contemporáneas del coherentismo de Neurath, 
como las proporcionadas por Uebel (1991, 1996), Grundmann (1996) y 
Mormann (1999), no parecen alejarse demasiado de las líneas trazadas por 
la interpretación de Hempel, salvo por el hecho de que se re�eren al mismo 
en términos de una teoría coherentista de la justi�cación. La reconstruc-
ción de Uebel (1996) rea�rma la posición naturalista de Neurath y la rela-
ciona con otros dos aspectos fundamentales de su teoría de la ciencia, el 
convencionalismo y la normatividad.

De acuerdo con Uebel (1996), Neurath asume un naturalismo no reduc-
tivo, según el cual las normas epistémicas de la investigación cientí�ca 
deben abordarse desde una perspectiva histórica y sociológica. Esas normas 
surgen del acuerdo intersubjetivo, involucran decisiones y son fundamen-
talmente convencionales. A diferencia del naturalismo reductivo, que se 
centra en el sujeto epistémico individual y lo estudia desde alguna pers-
pectiva lingüística, psicológica o biológica, el naturalismo no reductivo de 
Neurath no se interesa por el sujeto epistémico individual y la formación 
de creencias subjetivas, sino por las condiciones histórico–sociales que 
inciden en la producción y validación del conocimiento y por las normas 
que posibilitan la aceptación intersubjetiva de los enunciados cientí�cos. 
Según Uebel, «lo que debe justi�carse es la aceptación de enunciados no 
solo sujetos a condiciones de inteligibilidad intersubjetiva, sino también 
a condiciones de decidibilidad en principio, esto es, los enunciados cog-
noscitivos públicos de la ciencia» (1996:101).

¿De qué modo interviene aquí el coherentismo? Uebel (1996) sostiene 
que las normas de la investigación cientí�ca se determinan mediante una 
serie de principios de carácter general, que corresponden a lo que Neurath 
denomina «motivos auxiliares». Según Neurath ([1913]1983a:4), los moti-
vos auxiliares constituyen «una ayuda frente a la vacilación», son principios 
adicionales que permiten tomar decisiones en una situación de incerti-
dumbre. Aplicados al ámbito cientí�co, los motivos auxiliares permiten, 
por ejemplo, decidir entre dos o más enunciados teóricos que disponen 
de un apoyo empírico equivalente. La simplicidad, la economía de pen-
samiento o la utilidad social pueden considerarse motivos auxiliares. En 



39

la interpretación de Uebel (1996:104), la coherencia de un enunciado con 
otros enunciados previamente aceptados también aparece como un motivo 
auxiliar que permite decidir la aceptación del primer enunciado. La cohe-
rencia es considerada entonces una norma de aceptabilidad cientí�ca o de 
justi�cación epistémica.

Volveremos sobre esta interpretación en uno de los apartados subsi-
guientes. Lo que nos interesa resaltar aquí es que Uebel advierte que los 
rasgos de naturalismo, convencionalismo y coherentismo privan a la teo-
ría de la ciencia de Neurath de las armas necesarias para defender sus pro-
pias aspiraciones normativas. Por eso, recomienda complementar la teoría 
coherentista de la justi�cación de Neurath con una teoría minimalista de 
la verdad como la que propone, entre otros, Horwich (1990). De acuerdo 
con Uebel (1996:100), esta teoría minimalista podría proporcionarle a 
Neurath un «dispositivo desentrecomillador» (device of disquotation) a �n 
de justi�car o respaldar sus propios enunciados normativos. Está claro, 
incluso para Uebel, que esta recomendación resulta controversial, sobre 
todo si se tiene en cuenta que el propio Neurath terminó por adoptar una 
posición eliminativista respecto de la verdad y aplicó su navaja de Occam 
terminológica, incluyendo en el index verborum prohibitorum los términos 
«verdad», «verdadero» y otros «sustitutos debilitados».3

La reconstrucción del coherentismo de Neurath desarrollada en las últi-
mas décadas en el marco de la revisión histórico–sistemática del empirismo 
lógico conduce, entonces, a dejar establecidas las siguientes dos tesis:

(1) el coherentismo de Neurath no constituye una teoría de la verdad, 
sino una teoría de la aceptabilidad cientí�ca o la justi�cación epistémica,

(2) se concibe como un coherentismo no puro, que debe complemen-
tarse con una teoría de la observación humana y la formación de concep-
tos, o bien con una teoría minimalista de la verdad. En el primer caso se 
habla de un coherentismo «empíricamente restringido», mientras que en 
el segundo caso podría hablarse, aunque no sin cierta imprecisión, de un 
coherentismo «semánticamente restringido».

3  Cfr. Neurath ([1941]1981a:922), así como también Neurath ([1944]1981b:939). 
Sobre la significación del index en la teoría de la ciencia de Neurath, ver Aimino (2021).



40

Enciclopedismo y pluralismo

El compromiso de Neurath con el programa de unidad de la ciencia lo 
condujo a adoptar un modelo omnicomprensivo de organización del 
conocimiento, al que denominó «enciclopedia». Sin duda, esta denomi-
nación evoca al movimiento de la Ilustración del siglo XVIII y, en parti-
cular, a la Encyclopédie de Diderot y D’Alembert. Del mismo modo que 
esta, la enciclopedia de Neurath constituye un proyecto ilustrado de reu-
nión, coordinación y difusión del conocimiento disponible. La enciclo-
pedia pretende superar la creciente especialización de las disciplinas cien-
tí�cas, tender puentes entre las ciencias, reunir los resultados del esfuerzo 
cognoscitivo de los cientí�cos y difundirlos a toda la sociedad.

Neurath de�ne la enciclopedia como la reunión [Ansammlung] de la 
totalidad de los enunciados cientí�cos en uso en un momento histórico 
determinado. Es, por eso, una formación histórica que no puede ser con-
trastada con «ningún ideal extra‒histórico» (Neurath, [1936]1983e:157). 
Constituye un repertorio abierto y provisional de recursos epistémicos 
contingentes, sujetos a un proceso de progresiva precisión y sistematiza-
ción. Neurath sostiene al respecto:

Lo que llamamos enciclopedia (...) no es sino una reunión provisional del 
conocimiento, no algo aún incompleto, sino la totalidad de la materia cien-
tí�ca a nuestra disposición hoy. El futuro producirá nuevas enciclopedias 
que se opondrán quizás a la nuestra, pero para nosotros no tiene ningún 
sentido hablar de la enciclopedia completa que podría servir como una 
medida estándar para estimar el grado de perfección de las enciclopedias 
históricamente dadas. (Neurath, [1936]1983e:146)

Neurath ([1937]1983g:204) emplea dos metáforas para caracterizar la 
enciclopedia como modelo de organización del conocimiento. La del 
«mosaico» alude a la idea de que en la enciclopedia, como en un mosaico 
romano, las distintas partes componen un todo. La de la «red», en cam-
bio, hace referencia a la idea de que en la enciclopedia un enunciado se 
conecta con otros enunciados por medio de relaciones lógicas, del mismo 
modo en que en una red un hilo se une a otros hilos por medio de nudos. 
Cuanto mayor es el número de relaciones lógicas que pueden establecerse 



41

entre los enunciados, tanto mayor es también la coherencia o la consis-
tencia lógica de la red. Sin embargo, Neurath asume que las enciclopedias 
históricamente dadas nunca son enteramente coherentes o consistentes y, 
por lo tanto, nunca pueden aparecer bajo la forma de un «sistema». La 
sistematización solo puede lograrse localmente, por lo que toda enciclo-
pedia solo contiene sistematizaciones locales o islas de sistematización en 
medio de un gran número de enunciados que forman un agregado no 
sistemático y que presentan inconsistencias o contradicciones.

La enciclopedia es, entonces, un modelo reticular de organización del 
conocimiento que admite las contradicciones como un rasgo propio e 
ineludible. Como indicamos anteriormente, la enciclopedia puede conte-
ner contradicciones entre enunciados teóricos y enunciados observaciona-
les o bien entre enunciados teóricos que pertenecen a teorías incompatibles. 
El primer caso describe el hecho de que la aceptación de una teoría no 
implica una concordancia plena con su dominio empírico, sino que se rea-
liza siempre sobre la base de una cierta probabilidad.4 El segundo caso 
describe el hecho, ya reconocido por Duhem ([1914]2003), de que un 
mismo dominio empírico puede ser explicado por una diversidad o plura-
lidad de teorías que son incompatibles entre sí. Siguiendo a Duhem, Neu-
rath defendió el pluralismo teórico desde los inicios de su trayectoria inte-
lectual, pero esta posición se acentuó en sus últimos años, especialmente a 
partir del debate que mantuvo con el �lósofo americano Horace Kallen 
(cfr. Reisch, 2009:205 y ss.). En una carta dirigida a este, Neurath a�rma:

Desde el principio, tenemos más de un grupo de hipótesis y todas están 
contenidas en la ciencia uni�cada, (...) muchas teorías compiten, incluso 
cuando están parcialmente en contradicción. Me he opuesto a la idea del 
sistema de las ciencias aun como un ideal. (...) Por lo tanto, he sugerido que 
el enciclopedismo indica antidogmatismo, antisistematismo, pluralismo de 
hipótesis y teorías. (...) Se intenta eliminar las contradicciones, pero se debe 
seguir adelante a pesar de ellas. (en Kallen, 1946:532)

Todo esto muestra, con abrumadora claridad, que el compromiso de 
Neurath con el enciclopedismo y el pluralismo se contrapone a su presunto 

4  Cfr. al respecto las propuestas de Reichenbach (1949) y Carnap (1950).



42

compromiso con una teoría coherentista de la justi�cación. ¿Pero es posible 
mantener los dos compromisos a la vez? Rutte (1991a) ha tratado de res-
ponder a esta pregunta introduciendo una jerarquía entre ambos. Así, uno 
de ellos (el enciclopedismo) es más relevante y prevalece sobre el otro, 
mientras que el otro (el coherentismo) mantiene una relación de subordi-
nación respecto del primero. De acuerdo con Rutte, «el enciclopedismo 
prevalece sobre la regla de la teoría de la coherencia» (1991a:84) porque las 
enciclopedias concretas contienen contradicciones mani�estas y porque no 
siempre es posible establecer si hay coherencia o consistencia lógica entre 
diversos enunciados, en virtud de que estos están formados usualmente por 
términos imprecisos no analizados, a los que Neurath denomina Ballungen 
(aglomeraciones, conglomerados). En otras palabras, la imprecisión del 
lenguaje cientí�co, así como las limitaciones de la lógica y del análisis lógico 
del lenguaje, impiden hacer de la coherencia un criterio de orden superior, 
por lo que la misma debe quedar en una posición subordinada.

La respuesta de Rutte (1991a) puede parecer pertinente, pero no es más 
que un reajuste, una readecuación realizada en la teoría de la ciencia de 
Neurath para preservar su compromiso con el coherentismo. Considera-
mos, sin embargo, que no es necesario preservar este compromiso puesto 
que, de algún modo, el mismo Neurath lo rehusó oportunamente. La 
posición que defendemos supone un rechazo radical de cualquier inter-
pretación que haga de Neurath un coherentista, ya sea de la verdad, de la 
aceptabilidad cientí�ca o de la justi�cación epistémica. Aceptamos, por 
supuesto, el hecho de que Neurath hizo referencia, en sus escritos, a la 
coherencia entre enunciados cientí�cos como un rasgo a tener en cuenta 
en el desarrollo de la ciencia. Por eso, entendemos que es necesario esta-
blecer con mayor precisión cuál es el estatus que tiene la coherencia en la 
teoría de la ciencia de Neurath.

El estatus de la coherencia en la teoría  
de la ciencia de Neurath

En su reconstrucción de la teoría de la ciencia de Neurath, Rutte (1991a) 
asume que la coherencia constituye una «regla» de aceptabilidad cientí�ca. 
Las reglas son enunciados normativos que tienen una estructura condi-



43

cional y permiten correlacionar un caso con su correspondiente solución 
normativa.5 Según esto, la regla de la coherencia podría expresarse del 
siguiente modo: «si un enunciado es coherente o lógicamente consistente 
con otros enunciados cientí�cos previamente aceptados, entonces también 
se lo debe aceptar». Las reglas, además, son enunciados normativos de 
cumplimiento pleno. Esto signi�ca que solo pueden ser cumplidas o 
incumplidas, pero nunca cumplidas o incumplidas en un mayor o menor 
grado. Sin embargo, hemos visto que una enciclopedia no es un sistema 
completamente consistente, sino un modelo reticular que contiene islas 
de sistematización en medio de un gran número de enunciados que for-
man un agregado no sistemático. Por lo tanto, la aceptación de un enun-
ciado, que se realiza atendiendo a la coherencia o consistencia lógica con 
enunciados previamente aceptados, puede implicar también una relación 
de inconsistencia o contradicción con otros enunciados. En otras palabras, 
en la aceptación de un enunciado cientí�co puede haber, al mismo tiempo, 
coherencia y contradicción. Esto muestra claramente que la coherencia 
no puede concebirse como una regla, puesto que no satisface la condición 
de cumplimiento pleno.

La coherencia es un enunciado normativo que, en el marco de la teoría 
de la ciencia de Neurath, no presenta el carácter riguroso o estricto de una 
regla. Uebel la concibe como un «motivo auxiliar» para resolver la elección 
de teorías cientí�cas. Al respecto, señala:

Es un motivo auxiliar el que Neurath nos proporciona cuando apela a la 
coherencia de mayor alcance posible de los enunciados cientí�cos como un 
criterio de elección teórica, coherencia no solo con otros enunciados teóricos 
sino también y especialmente con enunciados protocolares ya aceptados. Lo 
que a menudo se confunde con una teoría de la verdad en Neurath es, de 
hecho, un motivo auxiliar para la elección teórica. (1996:104)

¿Pero es pertinente interpretar la coherencia como un motivo auxiliar? 
Neurath introduce esta noción en una obra temprana y solo la menciona 
de manera muy esporádica durante el resto de su trayectoria intelectual. 
Como advierte Gómez, «Neurath jamás desarrolló una teoría sistemática 

5  Cfr. al respecto Atienza y Ruiz Manero (1991:106 y ss.).



44

de los motivos auxiliares» (2011:83), por lo que, para juzgar la pertinencia 
de la interpretación de Uebel, es necesario primero dejar en claro qué 
entiende Neurath por esta noción. Como indicamos en un apartado ante-
rior, Neurath ([1913]1983a) sostiene que los motivos auxiliares son princi-
pios adicionales, de carácter general, que permiten tomar decisiones en 
una situación de incertidumbre. Contraponiéndose a Descartes, considera 
que la incertidumbre no solo se presenta en el orden de la acción, sino 
también en el orden del pensamiento, puesto que siempre se parte de «pre-
misas conocidas y desconocidas de las que no se puede deducir la conclu-
sión sin ambigüedad» (Neurath, [1913]1983a:4), de modo tal que «incluso 
el pensador más agudo puede llegar a varias conclusiones equivalentes» 
(Neurath, [1913]1983a:7). Los motivos auxiliares intervienen entonces en 
los procesos de decisión que se desarrollan en ambos órdenes y, por lo 
tanto, también intervienen en los procesos de decisión vinculados con el 
desarrollo del conocimiento cientí�co. Así, por ejemplo, si se debe decidir 
entre dos o más enunciados teóricos que disponen de un apoyo empírico 
equivalente, los motivos propiamente cognoscitivos —que podríamos 
denominar «motivos u objetivos concretos»— no son su�cientes para 
tomar la decisión, por lo que se debe recurrir a motivos auxiliares tales 
como la simplicidad o la utilidad social de esos enunciados. Si bien Neu-
rath no establece una distinción entre motivos concretos y motivos auxi-
liares, la misma puede inferirse de la siguiente de�nición que Neurath 
([1913](1983a):4) proporciona:

Hemos visto que en muchos casos, al considerar diferentes posibilidades de 
acción, una persona no puede alcanzar ningún resultado. Sin embargo, si 
selecciona una de ellas para ponerla en práctica, y para eso hace uso de un 
principio de carácter más general, deseamos llamar al motivo así creado, que 
no tiene nada que ver con los objetivos concretos en cuestión, el motivo auxiliar, 
porque es una ayuda frente a la vacilación, por así decirlo.6

En el ejemplo mencionado, la coherencia de los enunciados teóricos 
con aquellos enunciados observacionales que le proporcionan apoyo empí-
rico no constituye un motivo auxiliar, sino un motivo propiamente cog-

6  La cursiva es nuestra.



45

noscitivo, un motivo u objetivo concreto de la ciencia, que aspira a pro-
ducir conocimiento sobre determinados dominios empíricos. Lo mismo 
aplica a la coherencia de esos enunciados teóricos con otros enunciados 
teóricos previamente aceptados, puesto que la ciencia aspira, como un 
motivo u objetivo cognoscitivo concreto, a desarrollar un sistema de enun-
ciados lógicamente consistente, si bien sabemos que esto, siguiendo a 
Neurath, solo puede sostenerse como un ideal.

Y hemos llegado, en este punto, a nuestra propia interpretación del 
estatus de la coherencia en la teoría de la ciencia de Neurath. Considera-
mos que la coherencia no es una regla de aceptabilidad de los enunciados 
cientí�cos y no constituye, tampoco, un motivo auxiliar para la elección 
teórica; por lo tanto, no suscita un compromiso con una teoría coheren-
tista de la aceptabilidad cientí�ca o de la justi�cación epistémica. Desde 
nuestra perspectiva, el estatus de la coherencia en la teoría de la ciencia 
de Neurath es el de un mero ideal o «principio regulador» que permite 
identi�car una de las tantas aspiraciones de la ciencia, que permite desta-
car un rasgo potencial del conocimiento cientí�co y valorarlo como algo 
deseable o preferible. En tanto constituye un principio regulador, la cohe-
rencia se presenta bajo la forma de un enunciado normativo de cumpli-
miento gradual —y esto es lo que lo diferencia de una «regla» (Rutte, 
1991a)― y, en tanto establece rasgos o atributos deseables del conoci-
miento, aparece como un enunciado normativo estrictamente cognoscitivo 
—y esto es lo que lo diferencia de un «motivo auxiliar» (Uebel, 1996).

Conclusión

En los apartados precedentes hemos considerado la interpretación cohe-
rentista de la posición de Neurath desarrollada en las últimas décadas en 
el marco de la revisión histórico–sistemática del empirismo lógico y hemos 
examinado, en particular, las reconstrucciones contemporáneas del cohe-
rentismo de Neurath que sugieren la necesidad de complementarlo con 
criterios adicionales de carácter empírico (Hempel, 1982; Koppelberg, 
1998) o semántico (Uebel, 1996), dando lugar así a un coherentismo res-
tringido o modi�cado.



46

Asimismo, hemos identi�cado un problema decisivo que enfrenta la 
interpretación coherentista y que consiste, fundamentalmente, en la ten-
sión existente entre el enciclopedismo y el pluralismo de Neurath, por un 
lado, y su presunto compromiso con una teoría coherentista de la acep-
tabilidad cientí�ca o la justi�cación epistémica, por el otro. Hemos recha-
zado el intento de Rutte (1991a) de resolver esta tensión por la vía de la 
subordinación, alegando que dicho intento no constituye más que un 
reajuste o una readecuación de la teoría de la ciencia de Neurath tendiente 
a preservar su compromiso con el coherentismo.

A diferencia de Rutte, pensamos que el problema es más bien inter-
pretativo y que no debe concebirse como inherente a la teoría de la 
ciencia de Neurath. Tal problema desaparece cuando se evita, como 
hemos sugerido, cualquier interpretación que haga de Neurath un cohe-
rentista, ya sea de la verdad, de la aceptabilidad cientí�ca o de la justi-
�cación epistémica.

Por último, en vistas de que varios escritos de Neurath hacen referencia 
a la coherencia como un criterio que interviene en los procesos de acep-
tación de enunciados cientí�cos y como una propiedad deseable del cono-
cimiento, hemos tratado de establecer el estatus de la coherencia en la 
teoría de la ciencia de Neurath. Negamos que se trate de una regla (Rutte, 
1991a) o de un motivo auxiliar (Uebel, 1996) y la hemos concebido, en 
cambio, como un principio regulador, esto es, como un enunciado nor-
mativo estrictamente cognoscitivo, pero de cumplimiento gradual, que 
permite identi�car una de las tantas aspiraciones de la ciencia, destacar 
un rasgo potencial del conocimiento cientí�co y valorarlo como algo 
deseable o preferible. La ciencia aspira a producir conjuntos de enuncia-
dos lógicamente consistentes entre sí, pero las enciclopedias concretas, las 
enciclopedias históricamente dadas, nunca podrán ser enteramente con-
sistentes o coherentes.

Si la argumentación que hemos presentado es correcta y permite eximir 
a Neurath de su presunto compromiso con el coherentismo, queda enton-
ces sin responder la pregunta por la concepción neurathiana de la justi�-
cación epistémica. Si bien no podemos dar aquí una respuesta su�cien-
temente elaborada, creemos que es posible sugerir dos vías, en cierto 
sentido convergentes, para comenzar a pensar esta respuesta. La primera 
vía consiste en extender al terreno de la justi�cación la reconstrucción de 



47

la teoría de la ciencia de Neurath emprendida por Uebel (1991, 1996), que 
pone el acento en su convencionalismo y su naturalismo no reductivo. La 
segunda vía consiste en interpretar la teoría de la ciencia de Neurath y, 
por extensión, su concepción de la justi�cación epistémica como una 
«hermenéutica de las ciencias (en el sentido de Rorty)», tal como sugiere 
Mormann (1996:235 y ss.). En ambos casos, se reconoce la relevancia que 
Neurath le atribuye a la historia de la ciencia, la sociología de la ciencia y 
el estudio de la conducta (Behavioristik) de los cientí�cos en los diversos 
intentos por comprender los procesos de aceptación y rechazo de enun-
ciados, así como la conformación de las enciclopedias históricamente dadas 
y las contradicciones que estas presentan, entre otras cuestiones vinculadas 
con la justi�cación del conocimiento.7

7  Cfr. al respecto Neurath (1983d, 1983f).



48

Referencias bibliográficas

Aimino, Matías (2021). Lenguaje científico y prohibición terminológica. Consi-
deraciones sobre el index verborum prohibitorum de Neurath. Cuadernos del Sur 
Filosofía, (47), 41–60.
Atienza, Manuel y Ruiz Manero, Juan (1991). Sobre principios y reglas. Doxa. 
Cuadernos de Filosofía del Derecho, (10), 101–120.
Carnap, Rudolf (1950). Logical foundations of probability. University of Chicago 
Press.
Davidson, Donald (1982). Empirical content. Grazer Philosophische Studien, 
16(1), 471–489.
Duhem, Pierre ([1914]2003). La teoría física. Su objeto y su estructura. Herder.
Grundmann, Thomas (1996). Can science be likened to a well‒written fairy tale? 
A contemporary reply to Schlick’s objections to Neurath’s coherence theory. En 
Nemeth, Elizabeth y Stadler, Friedrich (Eds.), Encyclopedia and utopia. The life and 
work of Otto Neurath, 1882–1945 (pp. 127–133). Kluwer Academic Publishers.
Hempel, Carl (1935). On the logical positivists’ theory of truth. Analysis, 2(4), 
49–59.
Hempel, Carl (1982). Schlick und Neurath: Fundierung vs. Kohaerenz in der 
wissenschaftlichen Erkenntnis. En Haller, Rudolf (Ed.), Schlick und Neurath: Ein 
Symposion (pp. 1–18). Rodopi.
Horwich, Paul (1990). Truth. Blackwell.
Kallen, Horace (1946). Postscript: Otto Neurath, 1882‒1945. Philosophy and 
Phenomenological Research, 6(4), 529–533.
Koppelberg, Dirk (1998). Foundationalism and coherentism reconsidered. Erken-
ntnis, 49(3), 255–283.
Mancosu, Paolo (2008). Tarski, Neurath, and Kokoszýnska on the semantic con-
ception of truth. En Patterson, Douglas (Ed.), New Essays on Tarski and Philosophy 
(pp. 192–224). Oxford University Press.
Mormann, Thomas (1996). El lenguaje en Neurath y Carnap. En Cirera, Ramón; 
Ibarra, Andoni y Mormann, Thomas (Eds.), El programa de Carnap. Ciencia, len-
guaje, filosofía (pp. 215–241). CELC–Ediciones del Bronce. 
Mormann, Thomas (1999). Neurath's opposition to tarskian semantics. En 
Woleński, Jan y Köhler, Eckehart (Eds.), Alfred Tarski and the Vienna Circle (pp. 
165–178). Kluwer Academic Publishers.
Neurath, Otto ([1941]1981a). Die Gefahr sorgloser Terminologie. En Gesammel-
te philosophische und methodologische Schriften (pp. 919–924). Vol. 2. Hölder–
Pichler–Tempsky.



49

Neurath, Otto ([1944]1981b). Grundlagen der Sozialwissenschaften. En Ges-
ammelte philosophische und methodologische Schriften (pp. 925–978). Vol. 2. 
Hölder–Pichler–Tempsky.
Neurath, Otto ([1913]1983a). The lost wanderers of Descartes and the auxiliary 
motive. En Philosophical Papers 1913–1946 (pp. 1–12). Reidel.
Neurath, Otto ([1932]1983b). Protocol statements. En Philosophical Papers 
1913–1946 (pp. 91–99). Reidel.
Neurath, Otto ([1934]1983c). Radical physicalism and the «real world». En Philo-
sophical Papers 1913–1946 (pp. 100–114). Reidel.
Neurath, Otto ([1936]1983d). Individual sciences, unified science, pseudoratio-
nalism. En Philosophical Papers 1913–1946 (pp. 132–138). Reidel.
Neurath, Otto ([1936]1983e). Encyclopedia as «model». En Philosophical Papers 
1913–1946 (pp. 145–158). Reidel.
Neurath, Otto ([1936]1983f). Physicalism and the investigation of knowledge. En 
Philosophical Papers 1913–1946 (pp. 159–171). Reidel.
Neurath, Otto ([1937]1983g). The departmentalization o unified science. En 
Philosophical Papers 1913-1946 (pp. 200–205). Reidel.
Prono, María Inés (2010). Otto Neurath: relevancia y actualidad de su concep-
ción pluralista de la racionalidad. Tópicos, (19/20), 83–99.
Reisch, George (2009). Cómo la guerra fría transformó la filosofía de la ciencia. 
Hacia las heladas laderas de la lógica. Universidad Nacional de Quilmes.
Reichenbach, Hans (1949). The theory of probability. An inquiry into the logical and 
mathematical foundations of the calculus of probability. University of California Press.
Rutte, Heiner (1991a). The philosopher Otto Neurath. En Uebel, Thomas (Ed.), 
Rediscovering the forgotten Vienna Circle (pp. 81–94). Kluwer Academic Publishers.
Rutte, Heiner (1991b). Neurath contra Schlick. On the discussion of truth in the 
Vienna Circle. En Uebel, Thomas (Ed.), Rediscovering the forgotten Vienna Circle 
(pp. 169–174). Kluwer Academic Publishers.
Schlick, Moritz ([1934]1986). Sobre el fundamento del conocimiento. En Ayer, 
Alfred (Ed.), El positivismo lógico (pp. 215–232). Fondo de Cultura Económica.
Uebel, Thomas (1991). Neurath’s program for naturalist epistemology. Studies in 
the History and Philosophy of Science, 22(4), 623–646.
Uebel, Thomas (1996). Normativity and convention. On the constructivist element 
of Neurath’s naturalism. En Nemeth, Elizabeth y Stadler, Friedrich (Eds.), Encyclo-
pedia and utopia. The life and work of Otto Neurath, 1882–1945 (pp. 97–112). 
Kluwer Academic Publishers.
Zolo, Danilo (1989). Reflexive epistemology. The philosophical legacy of Otto Neu-
rath. Kluwer Academic Publishers.





51

Ni yo ni Olga podemos hacernos amigos de  
la semántica.
Neurath a Carnap, 9 de abril de 1932.

Los conceptos y normas que usamos son nuestra 
responsabilidad, nosotros decidimos cuáles man-
tenemos y cuáles conservamos.
María Inés Prono, 2010.

En este trabajo vamos a sostener: a) que Neurath fue, contrariamente a la 
imagen que nos presentan, un �lósofo muy avezado en lógica; b) que Neu-
rath, contrariamente a la imagen que nos presentan, no postuló una teoría 
de la verdad; c) que el concepto de justi�cación ocupa un lugar preponde-
rante en la epistemología de Neurath, un lugar aún no del todo revelado ni 
valorado; d) que su oposición a la verdad o al enfoque semántico de la lógica 
tiene una justi�cación epistémica, anclada, a su vez, en tres de los postulados 
que hicieron a la identidad �losó�ca del Círculo de Viena.

Aprovecharemos todo esto para conectar las ideas de Neurath con desa-
rrollos lógicos modales en los cuales pueden ser expresadas. En estas lógi-
cas denominadas Lógicas de la Justi�cación, la verdad no desaparece, pero 
pasa a un segundo plano.

Verdad
Otto Neurath, un lógico competente

El enfoque algebraico de la lógica comienza en el año 1854 con lo que se 
considera la primera presentación formal de la lógica, An Investigation of 
the Laws of �ought on Which are Founded the Mathematical �eories of 

Otto Neurath contra la verdad
Manuel Dahlquist (UNL/conicet-unl/uAER)



52

Logic and Probabilities de George Boole. Así, cuando comienza la lógica 
moderna, el álgebra es uno de sus rotros. De esta tradición participan 
lógicos como Pierce, McCall o Schröder, pero también Neurath. Aprove-
cho a señalar que los desarrollos algebraicos son amigables con lo que en 
la lógica contemporánea se denomina enfoque sintáctico.

Neurath ha aprendido formalmente la materia en la Universidad de 
Viena, en clases impartidas por Laurenz Müllner y posiblemente por Frie-
drich Jodl (Cat, 2023, sec. 1), pero tuvo además en Olga Hahn, su primera 
esposa, alguien de quien aprender.1 Hahn fue matemática y �lósofa, la 
tercera mujer egresada de la Universidad de Viena e integrante activa del 
Círculo de Viena; se dedicó al álgebra de la lógica, enfoque compartido 
con su marido. Hahn y Neurath conocieron la obra de otros algebristas, 
sobre todo Jevons y Schröder. Neurath produce, junto a Olga y también 
en soledad, artículos de lógica. En su antología de textos fundamentales 
de lógica de 1918, Clarence Irving Lewis incluye tres trabajos de Neurath 
acerca de lógica.2 Vuelve a ser incluido —junto a Olga— en la antología 
que presenta Alonzo Church, dieciocho años más tarde.3 Así, las personas 

1  Olga Hahn‒Neurath nació el 20 de julio de 1882 en Viena y falleció el 20 de julio de 
1937. Sus investigaciones estuvieron vinculadas al álgebra de Boole. Recibió el doctorado 
en 1911 y en 1934 tuvo que exiliarse en los Países Bajos, junto a su esposo. La mayoría 
de sus escritos fueron publicados en revistas.

2  El lógico de Harvard, C.I. Lewis, enumeró en su estudio de 1918 «títulos de todas 
las contribuciones positivas a la lógica simbólica y la logística en sentido estricto» y com-
plementó obras de su conocimiento con algunas que tomó prestadas de bibliografías de 
Venn y Peano. Junto a trabajos de Boole, Cantor, Cayle, Dedekind, De Morgan, Frege, 
Grassmanns, Hilbert, Jevons, Peano, Peirce, Russell, Whitehead y Venn, entre otros, en-
contramos listados los artículos de Neurath y Olga Hahn. De hecho, dos de los artículos 
de Hahn, su disertación sobre el significado lógico de los coeficientes en los sistemas de 
ecuaciones lógicas y uno con Neurath sobre el dualismo, Lewis los señaló con un asterisco, 
que indicaba aquellos «considerados como las contribuciones más importantes a la lógica 
simbólica» (1918:389).

3  Estos son los trabajos de Hahn y Neurath citados por Church (1936:165): 173. OTTO 
NEURATH. 1. Ernst Schroders Beweis des 12. Theorems: Fur die identischen Operatio-
nen gilt das «Kommutationsgesetz». Archiv fur systematische Philosophie, vol. 15 (1909), 
pp. 104–106. 2. Eindeutigkeit und Kommutativität des logischen Produktes ab. Ibid., pp. 
342–344. 3. Definitionsgleichheit und symbolische Gleichheit. Ibid., vol. 16 (1910), pp. 
142–144. 4. Historische Anmerkungen. Erkenntnis, vol. 1 (1930-1), pp. 311–314. See 
also Olga Hahn and Otto Neurath 175.174. OLGA HAHN. 1. Zur Axiomalik des logischen 
Gebietkalkuls. Archiv syst. Phil., vol. 15 (1909), pp. 345–347. 2. Uber die Koeffizienten 



53

que más sabían de lógica en la primera mitad del siglo —Lewis y 
Church—, señalaron a Neurath como un lógico, no solo competente, 
sino destacado. Todo esto viene a cuento porque es un lugar común aso-
ciar el rechazo de los trabajos semánticos de Carnap por parte de Neurath, 
como producto de su ignorancia en materia lógica. Como mostramos, la 
a�rmación anterior es falsa.

Neurath supo de lógica y le adjudicó un lugar central dentro del desa-
rrollo del empirismo lógico.4 Pero, ¿cuál fue para Neurath el lugar de la 
lógica en la �losofía?

Lógica y filosofía en el Círculo de Viena

Sabemos que Neurath entendió la lógica desde una perspectiva sintáctica 
y algebraica y que escribe junto a Hahn artículos dedicados al asunto. Por 
otra parte, Neurath le adjudica a la lógica dentro del movimiento empi-
rista, un espacio relevante; ¿pero especí�camente cuál? O, en otras pala-
bras: ¿cuál es la tarea de la lógica dentro del empirismo lógico? La respuesta 
a esta pregunta es equivalente a responder: cómo se debe interpretar el 
enfoque lógico de Neurath, desde un punto de vista �losó�co. Pues bien, 
la lógica tiene, desde la perspectiva de Neurath, tres tareas fundamentales:
a) Función antimetafísica 1: la lógica ocupará el lugar de La Razón.
b) Función antimetafísica 2: la lógica nos librará de la metafísica, pues 

sirve para dejar de lado la semántica y, con ella, las proposiciones que 
carecen de signi�cado.

c) Función �sicalista: la lógica está llamada a convertirse en la estructura 
matemática capaz de ocuparse de las relaciones formales en general; 
esto es, será un aparato de descripción precisa para modelar ontologías.

einer logischen Gleichung und ihre Beziehungen zur Lehre von den Schlüssen. Ibid., vol. 
16 (1910), pp. 149–176. See also Olga Hahn and Otto Neurath 175.175. OLGA HAHN 
and OTTO NEURATH. 1. Zum Dualismus in der Logik. Ibid., vol. 15 (1909), pp. 149–162. 
«Die Darstellung des Dualismus in Schröders grundlegenden Vorlesungen über die Algebra der 
Logik (exakte Logik) weist eine Reihe von Unvollkommenheiten auf».

4  Véase Cat & Tuboli (2019), Apéndice 1.



54

Con estas tres tareas como objetivos principales es que hay que enten-
der la aceptación del enfoque sintáctico en lógica, así como el rechazo de 
la semántica. Ambas pretensiones están vinculadas con el rechazo al con-
cepto de verdad, por lo que es pertinente presentarlas de manera un poco 
más detallada, a �n de entender los fundamentos de la oposición de Neur-
tath al concepto de verdad. Presentamos a continuación los tópicos que 
vinculan la lógica con la verdad, o mejor dicho, la lógica con el abandono 
de la verdad.

La lógica como lenguaje universal y la semántica  
como philosophia prima
Neurath entendió la naturaleza de la lógica en un marco más amplio: el 
marco del �sicalismo.5 La lógica, en este contexto, y tal como Neurath lo 
propone, se ocupa de las relaciones formales en general, en tres niveles 
diferenciados: (1) el compromiso semántico con el marco (meta)lingüís-
tico, sin referencias a ningún mundo o realidad extralingüística; (2) el 
aspecto sintáctico del lenguaje, su estructura; y (3) el enfoque particular 
en las relaciones de orden, disposición o vínculos en el espacio y el tiempo 
(véase Cat, 2019, 11.8.3.). Como puede ver el lector, los tres niveles resultan 
amigables para ser tratados utilizando los mecanismos algebraicos con que 
Neurath está familiarizado. Para autores como Anderson «la concepción 
del sintactismo de Neurath surge de su �sicalismo» (Anderson, 2019:364).

Otra fuente de sintacticismo es el mismo enfoque algebraico que, como 
cualquier enfoque lógico, no está libre de �losofía. Los enfoques algebrai-
cos en particular, se conectan con una concepción de la lógica bien des-
cripta por van Heijenoort (1964). En esta descripción, los enfoques acerca 
de la lógica se dividen en aquellos que entienden la lógica como un cal-
culus ratiocinator, y aquellos que la entienden como una lingua characte-
rica. Según van Heijenoort, entre los segundos se encuentran Frege, Rus-
sell, Wittgenstein. Entre los primeros, Boole, Schröder, Skolem, 
Löwenheim; nosotros agregamos a Neurath y Hahn. Simpli�cando —por 
motivos de espacio— digamos que los �lósofos de la lingua characterica 
mantienen que la lógica posee una semántica y que posee una semántica 
porque habla de la realidad.

5  «La tesis fundamental de nuestro movimiento es que términos similares a los emplea-
dos en la física y en el lenguaje corriente son suficientes para la construcción de todas las 
ciencias. Esta tesis (...) [es] conocida como fisicalismo» (Neurath, [1937]1983:176).



55

Para los �lósofos de la lingua characterica, la realidad es una, y esta es 
la principal razón por la que el lenguaje de la lógica no puede ser múltiple. 
La lógica es una herramienta que pretende esclarecer cómo razonamos, 
dada una única ontología, re�ejada a través de los lenguajes de primer 
orden (probablemente con el agregado de la teoría de tipos). La diferencia 
que nos interesa destacar entre una y otra concepción �losó�ca —entre 
algebristas y semanticistas— está referida a lo que podemos denominar 
rigidez ontológica:

Boole tiene su clase de universo, y De Morgan su universo de discurso denotado 
por «1». Pero esto no tiene ninguna implicación ontológica. El universo puede ser 
cambiado. El universo del discurso comprende solo lo que acordamos considerar 
en cierto momento, en cierto contexto. Para Frege no puede haber una cuestión 
de cambios de universos; ni siquiera se puede decir que él se limita a un universo. 
Su universo es el universo; no necesariamente el universo físico, claro está, porque 
algunos objetos no son físicos. El universo de Frege consiste en todo lo que hay y 
es �jo. (van Heijenoort, 1967:324–325)

Neurath —del lado de los algebristas— cree que existen variados uni-
versos del discurso o, en otras palabras, que el asunto con el universo 
del discurso es básicamente contextual. Para Neurath, el concepto de 
verdad es hijo de esta idea de realidad única y �ja, captada por una lógica. 
Esto tiene una consecuencia preocupante: si solo hay un lenguaje para 
captar La Realidad, la semántica se transforma en metafísica. Neurath 
se opone a esta idea y «clausura la posibilidad de una semántica conce-
bida como “philosophia prima”» (Prono, 2010:88). Como contrapartida, 
Neurath «no aboga por un lenguaje absolutamente preciso, sino que 
propone una “jerga universal” (Universal Jargon) que enfatiza la impre-
cisión y el carácter de continuidad entre el lenguaje corriente y los len-
guajes cientí�cos» (Prono, 2010:88). Lenguajes y universos del discurso 
variados (postulados por el álgebra y el �sicalismo), se oponen a la meta-
física, un enemigo a vencer. La espada de la lógica será fundamental en 
esta batalla, como veremos a continuación.



56

La lógica como arma contra la metafísica
La construcción de algún tipo de racionalismo es vital para la construc-
ción de una visión �losó�ca que avale y evalúe teorías cientí�cas. La pre-
gunta entonces era: ¿cómo evaluar teorías considerando su grado de racio-
nalidad sin caer en el pantano de la metafísica? Pues utilizando lógica; esa 
es la respuesta de Neurath y del Círculo de Viena.

El «racionalismo» que rechazamos como principio metafísico, como juez 
supremo en Leibniz, está descendiendo al nivel de la ciencia. La experiencia 
nos muestra precisamente hasta qué punto son aplicables los medios auxiliares 
de la lógica y las matemáticas cuando deseamos hacer predicciones. La «ló-
gica formal», de la que tanto se burlan, se convertirá ahora en una herramienta 
principal de los empiristas comprometidos que, además, se proponen conquistar 
todo el dominio de la ciencia y no reservar proposiciones para eso que algu-
na vez se llamó «metafísica». Gregorius Itelson llamó acertadamente a esta 
actitud «racionalismo empírico» en contraposición al anterior «racionalismo 
metafísico». (Neurath en Freudenthal y Karachentsev, 2011:119)

Si bien este racionalismo alternativo es uno de los lugares donde se van 
a reemplazar nociones consideradas metafísicas por nociones provenientes 
de la lógica, no es el único. Uno de los problemas originarios del Círculo 
de Viena fueron las pseudoproposiciones, esto es, proposiciones que pare-
cen signi�car, pero no signi�can; eliminar este tipo de proposiciones tam-
bién puede estar en manos de la lógica, que, sin apelar a signi�cados, esto 
es, desde un enfoque puramente sintáctico, nos librará de ese tipo de 
males. Al menos es lo que pensaba Carnap en 1932:

En consecuencia, si se justi�ca nuestra tesis de que las proposiciones de la 
metafísica son pseudoproposiciones, entonces la metafísica ni siquiera po-
dría expresarse en un lenguaje que esté construido lógicamente de manera 
correcta. Esta es la gran importancia �losó�ca de la tarea que actualmente ocupa 
a los lógicos: construir una sintaxis lógica. (Carnap, [1932]1959:68)6

6  Lo citado aparece originalmente en «Uberwindung der Metaphysik durch Logisce 
Analyse der Sprache» en Erkenntnis II (1932). Nosotros traducimos de la versión en inglés 
de Pap, que aparece en 1959, en la conocida compilación de Ayer.



57

La sintaxis lógica, o entender la sintaxis como la única manera posible 
de la semántica, era la idea mantenida por Neurath (y en algún momento 
también por Carnap) como una salvaguarda de la metafísica. El argumento 
en favor de la sintaxis (o en contra de la semántica) podría esquematizarse 
así: el signi�cado es el origen de la mala metafísica; la semántica trata con 
el signi�cado; el signi�cado (a su vez) trata con la verdad; entonces, acep-
tar la verdad es equivalente a aceptar la metafísica. Pero hemos dicho que 
no aceptaríamos la metafísica. Por lo tanto, no aceptaremos la verdad.

Las razones políticas para no volver a la verdad
Existe otro grupo de razones por las que Neurath rechaza la verdad: las 
razones políticas. Estas quedan claras en la correspondencia que mantiene 
con su amigo y colega Rudolf Carnap, al enterarse que este se ha conver-
tido a la semántica. Como sabemos, el desarrollo �losó�co de Carnap 
—al menos el referido a la verdad— tiene dos caras o momentos: el pri-
mero, donde el concepto de verdad es rechazado por Carnap y que se 
identi�ca con �e Logical Syntax of Language. El segundo, cuando Carnap 
vira hacia un enfoque semántico y adopta el concepto de verdad como un 
concepto central; lo identi�camos con su Introduction to Semantics. El 
segundo momento comienza cuando Carnap conoce a Tarski:

El efecto de las conferencias de Tarski sobre la actitud de Carnap respecto a 
sus «Untersuchungen» debe haber sido decisivo. Carnap debe haberse dado 
cuenta repentinamente de que había una manera mucho mejor de hacerlo 
todo —la manera polaca. (Co�a, 1991:482)

Es difícil exagerar el impacto que tuvo sobre Carnap el contacto con 
Alfred Tarski.7 Carnap, que venía sosteniendo un enfoque sintáctico de 
la lógica, vira hacia un enfoque semántico. Por supuesto, la parte más 
importante de este giro semántico es la incorporación del concepto de 
verdad, ofrecido por Tarski.

7  Una buena muestra de esto es que, al inicio de su Introduction to Semantics, Carnap 
dice: «Thus the present book owes very much to Tarski, more indeed than to any other 
single influence» (Carnap, 1942:vi).



58

Carnap solía contar a sus alumnos una historia acerca de la primera vez que 
Tarski le explicó sus ideas respecto a la verdad. Ellos estaban en un café y 
Carnap retó a Tarski a explicarle como se de�nía la verdad para una oración 
empírica tal como «Esta mesa es negra». Tarski respondió que «Esta mesa es 
negra» es verdadera si, y solo si, esta mesa es negra; luego, Carnap contaba, 
«los lentes cayeron de mis ojos». (Co�a, 1991:521)

Así, Carnap adoptó inmediatamente y con entusiasmo las ideas de 
Tarski cuando las hubo conocido (Co�a, 1991:523). El rechazo a la verdad 
había quedado atrás para Carnap, pero Neurath estaba ahí para recordarle 
el origen político de la idea de verdad. Si el género epistolar es un género 
�losó�co–literario, tiene en Neurath a uno de sus más ilustres represen-
tantes. En carta del 15 de julio de 1943, escribe a su amigo:

El escolasticismo creó el brentancionismo, Brentano engendró a Twardowski, 
Twardowski engendró a Kotarbinski, Lukasiewicz (usted sabe que tiene una 
relación directa con el neoescolasticismo en Polonia), ambos juntos engen-
draron ahora a TARSKI, etc. y ahora también son Dios padre de NUESTRO 
Carnap, de esta manera TOMÁS DE AQUINO entra por otra puerta a Chicago, 
donde ya lo había hecho entrar ADLER. (Carta de Neurath a Carnap, 15 de 
enero de 1943)

Para Neurath, aceptar el concepto de verdad, no es otra cosa que tender 
la mano a las corrientes �losó�cas que ellos mismos señalaron como el 
origen de la mayor parte de los males que aquejaban a la �losofía. En este 
sentido hablo aquí de razones políticas. Neurath reacciona enfáticamente 
contra ese giro �losó�co por parte de su amigo, porque, para él, pone en 
riesgo todo el programa del Empirismo Lógico. Carnap interpreta (o �nge 
interpretar) que la reacción de Neurath se debe a que no comprende bien 
las ideas tarskianas, pero esto no es así de ninguna manera (como se sigue 
de lo expuesto en 1). El desacuerdo de Neurath es sencillamente con lo 
que él considera una nueva aparición de la metafísica, que, para agravar 
la cuestión, esta vez lleva el ropaje aristotélico y tomista, antiguas corrien-
tes enemigas de su causa. Carnap se ha vuelto un metafísico y abraza las 
banderas del neoescolasticismo. ¿La razón? Según Neurath, el canto de 
sirenas que propone el ropaje matemático.



59

Solo estoy mirando los capítulos principales, particularmente los capítulos 
que mencionaste en tu carta. Estoy realmente deprimido de ver aquí toda la 
metafísica aristotélica en su máximo esplendor y glamour, hechizando a mi 
querido amigo Carnap hasta la médula. Como sucede a menudo, los ropajes 
y adornos formalistas seducen a las personas de mentalidad lógica, como lo es 
usted. Anticipé esto, como también anticipé la venida de un fundador de 
religión, tal es un cierto comportamiento de los movimientos, que se basan 
en el empirismo. La analogía con el positivismo de Comte no está tan lejos. 
Pero, ¿por qué no? Somos mortales y, por lo tanto, tenemos que ser como 
mortales. (Carta Neurath a Carnap, 15 de enero de 1943)8

Carnap se ha sumado a la tradición metafísica. Si además es aristotélico 
aceptará, según Neurath, sentencias como «Algo existe en sí mismo», sobre 
ella le dice a su amigo: «esta a�rmación pensé que estaba en un lenguaje 
no reconocido por nosotros (?), al menos por mí (seguro)».

Podemos concluir entonces que existieron, por parte de Neurath, múl-
tiples razones para rechazar el concepto de verdad, que siempre entendió, 
pero que se negó a aceptar. Por otra parte, el rechazo neurathiano al con-
cepto de verdad es la posición más consistente respecto a los postulados 
que fundaron el empirismo lógico.

Justificación
Fisicalismo, coherentismo y justificación

Re�riéndose al �sicalismo, Carnap escribió:

La tesis del �sicalismo, tal como se aceptó originalmente en el Círculo de 
Viena, dice aproximadamente: Todo concepto del lenguaje de la ciencia 
puede de�nirse explícitamente en términos de observables; por lo tanto, 
cada oración del lenguaje de la ciencia es traducible a una oración sobre 
propiedades observables. (1963:59)

8  Cat y Tuboly (2019:570), Apéndice 2.



60

Esta manera de entender el �sicalismo, según Anderson, no es aplicable 
a Neurath:

El �sicalismo de Neurath no está comprometido con esta forma fuerte de 
reduccionismo traslacional. El programa de Neurath no implica que todo 
término teórico de una teoría cientí�ca deba traducirse en un complejo de 
predicados de observación, ni que toda oración que exprese un concepto 
cientí�co pueda traducirse en una oración de observación. Neurath solo re-
quiere que las expresiones se conecten con los enunciados de observación de alguna 
manera, pero esta forma se deja intencionalmente sin especi�car. (2019:367)

Aquí llegamos a uno de los puntos más importante de nuestra propuesta: 
si la propuesta de Neurath «solo requiere que las expresiones se conecten 
con los enunciados de observación de alguna manera, pero esta forma se 
deja intencionalmente sin especi�car», entonces lo que cuenta es esa cone-
xión entendida de la manera más general posible. Dicho en otros términos: 
lo que interesa es el concepto de justi�cación. Si la justi�cación no es una 
justi�cación reduccionista y la verdad ha quedado de lado, entonces lo que 
Neurath persiguió no es una teoría de la verdad, sino una teoría de la jus-
ti�cación. Una teoría de la justi�cación que dé cuenta de por qué un grupo 
de enunciados es aceptado como justi�cación de otros por/en una deter-
minada comunidad cientí�ca. Lo dice de manera clara Mancosu:

Sin embargo, desde el punto de vista de Neurath la propuesta es más radical 
y quizás incluso rechazaría la idea de que estaba defendiendo una concepción, 
o una teoría, de la verdad. De hecho, como quedará más claro a continua-
ción, Neurath pedía el reemplazo de una metodología de la ciencia que se 
considera a sí misma como una metodología para el logro de la verdad, por una 
metateoría cientí�ca que explora sistemáticamente cómo se obtiene y se propaga 
la garantía a través de sistemas y comunidades de investigadores. (2008:193; el 
énfasis es nuestro)

Es un lugar común en la literatura sobre teorías de la verdad, identi�-
car la propuesta de Neurath con una teoría de la verdad por coherencia 
(asentada en la metáfora, ciertamente paradójica, del barco de Teseo), 
pero si lo dicho anteriormente es cierto, es absurdo endilgarle la búsqueda 



61

de una teoría de la verdad (del tipo que sea) a alguien que rechaza el con-
cepto mismo de verdad. El concepto de coherencia sí juega un rol en la 
�losofía de Neurath, pero no el concepto de verdad. Ocupando el lugar 
de la verdad, aparece la justi�cación. ¿Qué nos queda? Pues una teoría de 
la coherencia de la justi�cación.

Si se acepta el argumento de Neurath contra la semántica, la principal víctima 
es la noción de verdad: una teoría tarskiana de la verdad, ya sea concebida como 
una teoría semántica o una teoría de la correspondencia, queda descartada por 
un empirismo neurathiano. La única opción parece ser una teoría de la verdad 
de la coherencia no demasiado atractiva. De hecho, Schlick ya acusó a Neurath 
de ser partidario de una teoría de la verdad absolutamente no empirista. Desde 
entonces, la tesis de que Neurath suscribía una teoría coherente de la verdad 
aparece en la literatura una y otra vez. Sin embargo, en un examen más dete-
nido, esta tesis no parece ser sólida (cf. Uebel, 1991). Neurath no sostuvo una 
teoría de la coherencia de la verdad, sino más bien una teoría de la coherencia de 
la justi�cación. (Mormann, 1998:175; el énfasis es nuestro)

Podemos preguntar si la negativa de Neurath a comprometerse con el 
proyecto epistemológico tradicional, equivale a la aceptación de la episte-
mología naturalista. Hempel (1982:15–16) concluyó que Neurath habría 
encontrado semejante programa agradable y entendió que la posición de 
Neurath no debía entenderse como la de un defensor de la coherencia de 
la verdad, sino como la de un defensor de la coherencia de la justi�cación.9 
Así las cosas, podemos incluso reinterpretar la metáfora del barco de Teseo 
de manera más adecuada:

Neurath, según Quine en mi lectura, simplemente instó al rechazo antifun-
dacionalista del sueño de una base determinada; en su lugar, propuso una 
estrategia de justi�cación coherente. (Después de todo, ¿no es esta circula-
ridad valientemente alegre la que el símil del barco describe de manera más 
prominente?). (Uebel, 1991:638)

9  Uebel (1991:637).



62

Pero, más claro que nadie respecto de desplazar la verdad en favor de la 
justi�cación es el propio Neurath. En respuesta a Carnap, escribe:

Estoy muy interesado en tu semántica, espero que hayas encontrado una 
manera de darme la oportunidad de traducir tus a�rmaciones semánticas al 
lenguaje de «aceptación». No es sencillo transformar las declaraciones VER-
DADERAS en declaraciones de ACEPTACIÓN, la gramática a veces es similar, 
pero a veces no, eso depende de tu decisión, de cómo quieras introducir —o 
no introducir— esta maldita «verdad absoluta». (Carta de Neurath a Carnap, 
17 de julio de 1942)10

Pluralismo y justificación

Lo dicho anteriormente, conecta la teoría de la coherencia de la justi�cación 
con la �losofía naturalista, y la �losofía naturalista con el conocimiento, ya 
que una �losofía naturalista que dejó de lado la metafísica, ha abandonado 
la pretensión de verdad, por lo que tiene como objetivo —según Uebel— 
presentar la justi�cación de una pretensión de conocimiento.

Volviendo nuevamente del método a su objeto, podemos ahora preguntar-
nos qué tipo de práctica explica la epistemología naturalista. Distinguiendo 
claramente entre una teoría de las condiciones de verdad y una teoría de la 
aceptación de la pretensión de verdad, los teóricos del reemplazo concluirán 
que no es la justi�cación de una pretensión de verdad, sino la justi�cación 
de la aceptación de una pretensión de conocimiento lo que debe proporcionarse. 
(Uebel, 1991:625–626)

El conocimiento, a su vez, es para Neurath una cuestión social, histórica 
y (lo que nos interesa destacar aquí) plural. Neurath estuvo tan en contra 
de la metafísica como del subjetivismo.

Neurath puso un énfasis explícito en dos características inseparables de 
su propuesta, la antimetafísica (contra la teoría pictórica del signi�cado 
de Wittgenstein) y la antisubjetiva (contra la reducción de la teoría feno-
menológica de Carnap). (Cat, 2019:320)

10 Véase Cat y Tuboly (2019:551), Apéndice 2.



63

La idea misma de racionalidad se identi�ca con la intersubjetividad. Es 
la sociedad quien postula razones para la acción racional. Esto vuelve a la 
racionalidad, de alguna manera, algo controlable.

Todos los conceptos, tesis y principios de la ciencia y su metateoría pueden 
y deben ser escrutados críticamente, y una vez hecho esto, su uso puede ser 
justi�cado (o rechazado) por referencia a la racionalidad controlable. (Prono, 
2010:99)

De esto se sigue que cualquier modelo de la justi�cación cientí�ca, debe 
ser un modelo que de cuenta de la intersubjetividad de los argumentos 
ponderados como buenos.

Lógica y justificación
Lógica, verdad y conocimiento

La cuestión epistémica ha sido abordada por la lógica desde los enfoques 
modales. Históricamente, todo comienza a partir de los trabajos de los 
lógicos medievales del siglo XIV, como Buridán, Pseudo Scotus o Ralph 
Strode (cf. Knuuttila, 1993:176–181). En el siglo XX, el tratamiento modal 
de cuestiones epistémicas fue redescubierto o reinventado por von Wright 
(1951) y Hintikka (1962) y pocos años más tarde, munido ya de las semán-
ticas kripkeanas, con�gura la actual versión de lo que denominamos lógi-
cas epistémicas (LE, de aquí en más).

Por otra parte, debemos a Platón —Menón (97a–98b) y Teeteto (210a)— 
la más popular de las de�niciones de conocimiento: una sentencia P es 
sabida por el agente A si, y solo si, se dan las siguientes tres condiciones: 
i) A cree que P; ii) P es verdadera; y iii) P está justi�cada.

Las lógicas epistémicas han procurado dar cuenta de esta concepción 
del conocimiento utilizando el lenguaje de la lógica modal y semánticas 
de Kripke, esto es, utilizando los operadores «□» y «◊» que adjuntados a 
una fórmula («□P», «◊P»), deben leerse como «Es necesario que P» o «Es 
posible que P», respectivamente. En las lógicas epistémicas el operador 
«□» es reemplazado por el operador «K» de conocimiento, que tiene la 
misma interpretación semántica. Así, dada una fórmula «Ka P», el opera-



64

dor K es el operador modal que se lee como «sabe», y el subíndice «a» está 
por un agente (el conocimiento es siempre de alguien), y «P» es una pro-
posición; la expresión «Ka P» se lee como «el agente a sabe que P». En este 
marco, el conocimiento es de�nido de la siguiente manera:

M,w |= Ka P es verdad sii en todo mundo (estado epistémico) w’ rela-
cionado con el mundo w, es verdadero que P

Para ilustrar lo anterior imaginemos el siguiente ejemplo, que rescata 
las intuiciones básicas de la de�nición anterior: yo estoy en Paraná y Ste-
phen se encuentra en Saint Andrews. En Saint Andrews llueve; en Paraná 
no. Es verdad que en cualquier ciudad del mundo, llueve o no llueve. Si 
me preguntan a mí: ¿sabes si llueve en Paraná? Responderé: «Sé que no 
llueve», pues en todos los estados a los que tengo acceso, no es el caso que 
llueva en Paraná. Si me preguntan: ¿llueve en Saint Andrews? Responderé: 
«No lo sé», pues para mí es tan factible que sea verdad «llueve en Saint 
Andrews» como su negación. Como desde mi posición no puedo deter-
minar la verdad de «llueve en Saint Andrews», ni de su negación, entonces 
no lo sé. Si me comunico con mi amigo Stephen que me anuncia por 
teléfono: «llueve en Saint Andrews», entonces (asumiendo su sinceridad), 
ahora sé que es verdad «llueve en Saint Andrews» y por lo tanto, sé que 
llueve en Saint Andrews. La verdad está, como puede ver el lector, en el 
corazón mismo de la noción de conocimiento.

De�nición 1. Esquemas de axiomas:
K1. Todas las instancias de tautologías clásicas
K2. K(X ⊃ Y ) ⊃ (KX ⊃ KY )
K3. KX ⊃ X Reglas de inferencia
Modus Ponens X, X⊃Y ⇒ Y
Necesitación X ⇒ KX

Se puede considerar que el axioma k3 captura la caracterización clásica 
del conocimiento como creencia verdadera: dice que lo que se conoce debe 
ser verdadero. Sin tal axioma estamos capturando creencia, no conoci-
miento. El axioma K2 es familiar de las lógicas modales normales, pero es 
algo problemático aquí. Dice que el conocimiento está cerrado bajo modus 



65

ponens: brevemente, conocemos las consecuencias de lo que sabemos 
(Artemov y Fitting, 2019:108).

La lógica epistémica no se preocupa tanto por la cuestión de cómo se 
puede justi�car que algo sea conocimiento, sino por lo que se puede inferir de 
algo que ya es conocimiento. Su atención se centra en el razonamiento sobre 
el conocimiento, más que en la naturaleza del conocimiento. Pero cuando 
hablamos de Neurath —cuando hablamos del Círculo de Viena— la 
naturaleza del conocimiento importa. Por eso es menester agregar algo 
más para poder modelar estas ideas.

Nota histórica: la noción de conocimiento propuesta por las lógicas 
epistémicas fueron originalmente pensadas para un agente en un ambiente 
estático. Con el trabajo de Fagin, Halpern, Moses y Vardi (1993), la noción 
de conocimiento ha sido extrapolada a grupos de agentes que poseen nue-
vas nociones de conocimiento, que se aplican sobre grupos o comunida-
des de agentes: conocimiento común, conocimiento compartido, etc. y 
también han sido llevadas por van Ditmarsch et al. (2007) a ambientes 
dinámicos, es decir, ambientes que evolucionan en el tiempo en el cual 
los agentes cambian de creencias. Es importante señalar esto, habida 
cuenta que un modelo de conocimiento neurathiano —una teoría cohe-
rentista de la justi�cación— demandaría hablar de comunidades y de 
comunidades que evolucionan en el tiempo. Todo esto es posible desde 
la lógica epistémica pero, como dijimos, la lógica epistémica ha dado un 
lugar central al concepto de verdad a los �nes de de�nir el conocimiento.

¿Dónde ha quedado entonces la justi�cación? Aparentemente en nin-
gún lugar que pueda abordarse desde LE. Hay que proponer entonces una 
nueva lógica, para dar cuenta de la justi�cación.

Lógica, justificación y conocimiento

Desde hace muy poco tiempo —no más de 20 años— la justi�cación ha 
entrado en escena para añadir la justi�cación a la idea de conocimiento. 
Melvin Fitting y Sergei Artemov son los responsables de esta tarea.11 Lo 
hicieron creando una Lógica de la justi�cación (LJ). Recordemos que el 

11 En realidad el antecedente primero de todo esto es el trabajo de Gödel sobre de-
mostración.



66

rasgo característico de las lógicas modales es el uso del operador «□», el 
operador que, añadido a una fórmula P, «□P», que se da en un mundo w, 
indica que la proposición P es verdadera en todo los mundos w’, que se 
relacionan con el mundo w. Entendido esto, digamos que las lógicas de 
la justi�cación, sintácticamente, son como las lógicas modales excepto que 
los términos de justi�cación «t:» reemplazan a «□». Los términos de justi�-
cación pretenden representar razones o justi�caciones para fórmulas. En 
otras palabras, «Ka P», dice que a sabe que P; «ta:P» dice que a cree que 
P, a causa (o por la razón de) t:. Esta es la diferencia básica con LE. En otras 
palabras: una fórmula modal clásica, se supone que lo que se a�rma es 
algo necesario, conocido, obligatorio o cosa por el estilo, pero no dice por 
qué. Un término de justi�cación codi�ca esta información faltante; pro-
porciona el por qué, que está ausente en las fórmulas modales clásicas. Se dis-
tinguen luego distintos tipos de justi�cación:

De�nición 2. (Términos de justi�cación). El conjunto Tm de términos 
de justi�cación se construye de la siguiente manera.

(1) Hay un conjunto de variables de justi�cación, x, y,. . . , x1, y1, . . . . 
Cada variable de justi�cación es un término de justi�cación.

(2) Hay un conjunto de constantes de justi�cación, a, b,. . . , a1, b1, . . . . 
Cada constante de justi�cación es un término de justi�cación.

(3) Hay símbolos de operación binaria, + y ·. Si u y v son términos de 
justi�cación, también lo son (u + v) y (u · v).

(4) Puede haber símbolos de función adicionales, f, g,. . . , f1, g1, . . . , de 
diversas aridades. Cuáles están presentes depende de la lógica en cuestión. 
Si f es un símbolo de función de justi�cación de lugar de, y t1,. . . , tn son 
términos de justi�cación, f(t1, . . . , tn) es un término de justi�cación.

En la de�nición de arriba, las variables de justi�cación representan tér-
minos de justi�cación arbitrarios (y pueden analizarse). Las constantes de 
justi�cación representan razones que no se analizan más a fondo; normal-
mente son un tipo de razones básicas, que adjudicamos, por ejemplo, a 
los axiomas de una teoría.

Teniendo en cuenta los diferentes tipos de justi�cación y sus operado-
res, podemos ahora construir el lenguaje de LJ.



67

De�nición 3. (Fórmulas de justi�cación). El conjunto de fórmulas de 
justi�cación, Fm, se construye de la forma recursiva habitual, como sigue.

(1) Existe un conjunto Var de variables proposicionales, P, Q, . . . , P1, 
Q1, . . . (también se conocen como letras proposicionales). Toda variable 
proposicional es una fórmula de justi�cación.

(2) ⊥ (falsedad) es una fórmula de justi�cación.
(3) Si X e Y son fórmulas de justi�cación, también lo es (X → Y).
(4) Si t es un término de justi�cación y X es una fórmula de justi�ca-

ción, entonces t:X es una fórmula de justi�cación.

Ahora podemos presentar el aparato deductivo de LJ.

De�nición 4. (Lógica de la justi�cación). El lenguaje de LJ no tiene 
símbolos de función de justi�cación más allá de los dos binarios básicos 
+ y ·. Los esquemas de axiomas son los siguientes.

Clásica: todas las tautologías
Aplicación: Todas las fórmulas de la forma s:(X → Y) → (t:X → [s · t]:Y)
Suma: Todas las fórmulas de las formas s:X → [s + t]:X y t:X → [s + t]:X
La única regla de inferencia de LJ es Modus Ponens, X, X → Y ⇒ Y

Desde nuestro punto de vista, lo primero relevante de desatacar acerca 
del asunto es que la justi�cación, desde el enfoque de la LJ, es un asunto 
sintáctico:

En los modelos Hintikka-Kripke, la creencia y el conocimiento son nociones 
esencialmente semánticas, pero en las lógicas de la justi�cación, la evidencia 
tiene una naturaleza parcialmente sintáctica. (Artemov y Fitting, 2019:54)

La idea detrás de las LJ marida perfectamente con las ideas de Neurath, 
ya que lo que hay que tener en cuenta es que «mientras las proposiciones 
se interpretan semánticamente, como valores de verdad, las justi�caciones 
se interpretan sintácticamente, como conjuntos de fórmulas» (Artemov y Fit-
ting, 2019:33). Pero hay algo aún más interesante: la verdad no es su�ciente 
para dar cuenta del cuerpo de a�rmaciones que consideramos epistémi-



68

camente aceptables. Esto implica, desde el punto de vista �losó�co, asumir 
lo que se denomina hiperintensionalidad; esto es, dos proposiciones pue-
den ser verdaderas en exactamente los mismos mundos posibles, pero una 
puede ser válida o aceptable y la otra no.

Así, la lección que nos dan las LJ es que no podríamos justi�car P, si nos 
quedamos en el plano de la verdad. La lección que nos da Neurath es que 
no hace falta más que la justi�cación. Por lo tanto, si queremos justi�car, la 
verdad no juega un rol determinante, o, incluso, puede sostenerse que no 
juega ningún rol. En todo caso, LJ parece un excelente candidato, sobre todo 
si añadimos una noción de justi�cación para grupos de agentes como hace 
Artemov (2008) y cuestiones dinámicas como proponen Bucheli et al. (2011).

Modelando una teoría consistente de la justificación

Por supuesto que un modelo lógico no agota, ni pretende agotar, la manera 
en que Neurath entiende las teorías cientí�cas y su dinámica. Lo que se pre-
tende con este modelo lógico es entender cómo razonan a lo largo del tiempo 
las comunidades que privilegian la justi�cación a la verdad. Este objetivo 
—repito— no agota el asunto, pero puede enseñarnos cosas de utilidad.

Por otra parte, el camino del conocimiento (el camino de la verdad) 
incluye consecuencias que presentan un agente muy alejado de la activi-
dad humana, como es el caso de la denominada omnisciencia lógica. Este 
principio lógico se expresa de la siguiente manera:

K(X → Y) → (KX → KY)

y dice que los agentes saben todas las consecuencias de lo que saben. 
Su contraparte en LJ es:

t:(X → Y) → (u:X → [t · u]:Y)

y dice que si tenemos razones para el condicional debemos tener otro 
grupo de razones para creer solo el antecedente y recién entonces se puede 
arribar al consecuente uniendo las razones de una y otra creencia. Esto, 
de alguna manera, humaniza la manera de razonar, pues aleja a los agentes 



69

de propiedades ideales. Un buen ejemplo de esto puede verse en la manera 
de solucionar el conocido problema de los (falsos) graneros rojos, plan-
teado por Gettier (cf. Artemov y Fitting, 2019:2–3), utilizando LJ.

Razonar con justi�caciones está más cerca de la manera de razonar 
humana, a la que Neurath pretende acercarse, y encaja perfectamente con 
la idea de una racionalidad controlada, propuesta por Neurath; dice María 
Inés Prono:

Todos los conceptos, tesis y principios de la ciencia y su metateoría pueden 
y deben ser escrutados críticamente, y una vez hecho esto, su uso puede ser 
justi�cado (o rechazado) por referencia a la racionalidad controlable. La 
idea de controlabilidad vuelve a la ciencia un instrumento de los intereses 
humanos, un instrumento que debe ser investigado «terrenal» y críticamente. 
En otras palabras, los conceptos y normas que usamos son nuestra respon-
sabilidad, nosotros decidimos cuáles mantenemos y cuáles conservamos. 
(Prono, 2010:99)

Ahora bien, no parece haber otro método para llevar adelante la tarea 
descripta en la cita anterior, que analizar razones, utilizando la lógica. Este 
y no otro es el mecanismo de racionalidad de la ciencia en una democra-
cia. Por supuesto que el panorama es complejo, pues dentro de las razones 
pueden incluirse cuestiones intencionales, pero nada indica que las inten-
ciones no puedan ser justi�cadas o transdormadas en justi�caciones. 
Cuando negamos que existan criterios de investigación y de evaluación de 
validez universal, no queda otra cosa, si queremos seguir apostando a la 
racionalidad, que dejar de lado la verdad y poner nuestra atención en la 
justi�cación. Es más: si sostenemos con Neurath que «los conceptos y 
normas que usamos son nuestra responsabilidad, nosotros decidimos cuá-
les mantenemos y cuáles conservamos» (Prono, 2010:99), entonces no 
queda otro camino que construir no solo una teoría, sino una metateoría 
de la justi�cación, a �n de realizar esta tarea de manera crítica, pero aso-
ciada a un método.



70

Referencias bibliográficas

Anderson, Derek (2019). Rejecting Semantic Truth: On the Significance of Neurath’s 
Syntacticism. En Cat, Jordi y Tuboly, Adam T. (Eds.), Neurath reconsidered. New sources and 
perspectives (pp. 363–384). Springer.
Artemov, Sergei y Fitting, Melvin (2019). Justification Logic Reasoning with Reasons. 
Cambridge University Press.
Artemov, Sergei (2008). TR‒2008010: The Logic of Justification. Computer Science 
Technical Reports. Paper 315. http://academicworks.cuny.edu/gc_cs_tr/315
Bucheli, Samuel; Kuznets, Roman y Studer, Thomas (2011). Partial Realization in 
Dynamic Justification Logic. En Beklemishev, L.D. y de Queiroz, R. (Eds.), Logic, Language, 
Information and Computation. WoLLIC 2011. Lecture Notes in Computer Science (pp. 
35–51). Vol 6642. Springer.
Carnap, Rudolf (1942). Introduction to Semantics. Harvard University Press.
Carnap, Rudolf (1959). The Elimination of Metaphysics through Logical Analysis of 
Language. En Ayer, Alfred J. (Ed.), Logical Positivism (pp. 60–81). The Free Press.
Carnap, Rudolf (1963). Intellectual Autobiography. En Schilpp, Paul Arthur (Ed.), The 
Philosophy of Rudolf Carnap (pp. 3–84). Open Court.
Carus, A.W. (2019). Neurath and Carnap on Semantics. En Cat, Jordi & Tuboly, Adam T. 
(Eds.). Neurath reconsidered. New sources and perspectives (pp. 339–361). Springer.
Cat, Jordi (2019). Neurath and the Legacy of Algebraic Logic. En Cat, Jordi y Tuboly, Adam T. 
(Eds.), Neurath reconsidered. New sources and perspectives (pp. 241–338). Springer.
Cat, Jordi y Tuboly, Adam T. (Eds.) (2019). Neurath reconsidered. New sources and 
perspectives. Springer.
Coffa, Alberto (1991). The Semantic Tradition from Kant to Carnap, to the Vienna Station. 
Cambridge University Press.
Church, Alonzo (1936). A Bibliography of Symbolic Logic. The Journal of Symbolic Logic, 1 
(4), 121–216.
Fagin, Ronald, Y. Halpern, Joseph, Moses, Yoram & Vardi, Moshe (2003). Reasoning 
about knowledge. MIT Press.
Freudenthal, Gideon & Karachentsev, Tatiana (2011). A Socratic Philosopher. En 
Symons, John; Pombo, Olga y Torres, Juan Manuel (Eds.), Otto Neurath and the Unity of 
Science (pp. 109–126). Springer.
Hintikka, Jaakko (1962). Knowledge and belief. Cornell University Press.
Knuuttila, Simo (1993). Modalities in Medieval Philosophy. Routledge.
Mancosu, Paolo (2008). Tarski, Neurath, and Kokoszynska on the Semantic Conception 
of Truth. En Patterson, Douglas (Ed.), New Essays on Tarski and Philosophy (pp. 192–224). 
Oxford University Press.
Mormann, Thomas (1999). Neurath’s opposition to tarskian semantics. En Woleński, Jan y 
Köhler, Eckehart (Eds.), Alfred Tarski and the Vienna Circle (pp. 165–178). Kluwer Academic 
Publishers.



71

Neurath, Otto ([1937]1983). Unified Science and its Encyclopedia. En Philosophical 
Papers: 1913–1946 (pp. 172‒182). Reidel.
Neurath, Otto (2019). The 1940–1945 Neurath–Carnap Correspondence. En Cat, Jordi y 
Tuboly, Adam T. (Eds.), Neurath reconsidered. New sources and perspectives (pp. 241–338). 
Springer.
Prono, María Inés (2010). Otto Neurath: relevancia y actualidad de su concepción 
pluralista de la racionalidad. Tópicos (19/20), 83–99.
Uebel, Thomas (1991). Neurath’s programme for naturalistic epistemology. Studies in the 
History and Philosophy of Science, 22(4), 623–646.
van Ditmarsch, Hans; van der Hoek, Wiebe, y Kooi, Barteld (2007). Dynamic Epistemic 
Logic. Springer.
van Heijenoort, Jean (1967). Logic as Calculus and Logic as Language. Synthese, 17(3), 
324‒330.
von Wright, Georg H. (1951). An essay in modal logic. North Holland Publishing Co.





Segunda Parte

Democratización del  
conocimiento. Investigación, 
planificación y acción social





75

Consideramos que, en el contexto actual, plagado de corrientes irraciona-
listas —como anti vacunas y terraplanistas—, en el que lo político ha 
perdido legitimidad y han retornado los discursos del fanatismo, la vio-
lencia y el racismo, un contexto en el que la racionalidad y los argumentos 
desaparecen frente a un discurso falaz que apela a las pasiones y que se 
muestra como la única salida, eliminando la posibilidad de construcción 
de un mundo mejor, tiene pleno sentido analizar la posición que mantuvo 
el Círculo de Viena durante el período entreguerras. Porque, en un marco 
de creciente irracionalismo y violencia, el posicionamiento del Círculo se 
caracteriza por su racionalidad, su rigurosidad conceptual y, consecuente-
mente, su increíble honestidad intelectual, que, como varios autores reco-
nocen, los llevó a ser sus mayores críticos1 reconociendo que la mayoría 
de sus posiciones epistémicas eran incorrectas.

Además, si ninguna �losofía puede estudiarse desconociendo su con-
texto, esto es particularmente relevante en el caso del Círculo de Viena y 
otras corrientes contemporáneas a él, como la escuela de Frankfurt, porque 
en gran parte son una respuesta al momento que viven. Por ello en este 
capítulo, en primer lugar, haremos una breve contextualización histórica 
e institucional que revela por qué la posición del Círculo no es solo epis-
témica sino también una lucha ideológica y política. En segundo lugar, 

1  Ver Moulines (2015).

Aspectos sociales y políticos del  
manifiesto del Círculo de Viena
Celia Medina (UNT)
Marisa Alvarez (UNT/UNSE)



76

analizaremos el mani�esto de 1929 (Carnap, Hahn y Neurath, [1929]2002) 
para hacer explícitos los vínculos entre la concepción cientí�ca del mundo 
y el papel que sus autores consideraban que debían desempeñar en el esce-
nario ideológico, político y social de su época.

Contexto histórico

La Primera Guerra Mundial (1914–1918), motivada por intereses naciona-
les de reparto del mundo colonial, signi�có un quiebre en la conciencia 
de los intelectuales y las masas europeas por su magnitud en la cantidad 
de población afectada, por la cantidad de muertos que dejó y la cantidad 
de recursos, entre ellos la ciencia y la tecnología, puestos al servicio de la 
destrucción. Este quiebre produjo un descreimiento en la racionalidad, la 
pérdida de con�anza en la ciencia y en la estabilidad de las sociedades.

A esto se agregó un período entreguerras marcado por el fracaso de las 
democracias occidentales y las monarquías que tenían siglos gobernando 
Europa, la crisis económica y política que se agravó con el crack de la bolsa 
de Nueva York de 1929. Por otra parte, el triunfo de la Revolución Rusa 
en 1917 apareció como una luz de esperanza para grandes sectores de la 
población y llevó al crecimiento de los partidos de izquierda tanto en su 
representación parlamentaria como en la dirección de los sindicatos y del 
movimiento obrero. Al mismo tiempo, y quizá por la crisis económica y 
el crecimiento de la izquierda, se produjo una oleada anti obrera y anti 
democrática en la pequeña burguesía y en los dirigentes políticos europeos.

En resumen, lo que caracteriza al período entreguerras es la inestabili-
dad política, la debacle económica, la polarización política entre derecha 
e izquierda y un creciente antisemitismo.

Todo ello produjo en la conciencia de las masas un fuerte pesimismo 
producto de una profunda descon�anza hacia los regímenes políticos tra-
dicionales, un retorno de posiciones irracionalistas y anticientí�cas, cuya 
expresión �losó�ca para el Círculo está representada por Martin Heidegger.

A ello se agrega que la propia ciencia dejó de ser el reducto de la certeza 
y de la solidez al ser sacudida por la revolución de la física y el surgimiento 
de las geometrías no euclidianas.



77

En Austria el período entreguerras estuvo marcado por la debacle del 
imperio austrohúngaro, Viena pasó de ser una aldea en la que todos se 
conocían a una ciudad con miles de emigrados de diferentes puntos del 
otrora imperio austrohúngaro, entre ellos gran cantidad de judíos.

El clima intelectual de la Viena entre la década del 20 y el 30 es bien 
conocido, solo queremos mencionar aquí que gran parte de los aportes 
en psicología, matemáticas, física, economía, artes y �losofía se desarro-
llaron en los diferentes y numerosos círculos que había en ese momento, 
que proliferaron en los cafés y asociaciones por fuera de una Universidad 
marcadamente conservadora y antisemita. Como señala Stadler, dentro 
de la Universidad, había diferentes corrientes cuyo denominador común 
era que veían a la �losofía como «reina de las ciencias» y al mismo tiempo 
la delimitaban claramente de ellas (Stadler, 2010:521).

La universidad no era la torre de marfil, y dentro de ella había una 
disputa y polarización entre dos bandos: «por una parte en (...) la 
filosofía científica resultan mayoritarias las tendencias democráticas, 
racionalistas y modernizadoras; en el lado opuesto una mezcla que va 
desde el conservadurismo neorromántico a un ideario totalitario» 
(Stadler, 2010:521).

En este contexto, el Círculo se posiciona como un instrumento inte-
lectual para la reforma social.

La concepción científica del mundo. El Círculo de Viena

Hemos elegido el Mani�esto porque consideramos que es el texto que 
mejor expresa las posiciones comunes. Pero, hay que tener en cuenta, 
como señala Uebel (2005), que todas las publicaciones del Círculo expre-
san discusiones en curso entre los miembros y asociados del grupo. Res-
pecto de este texto particular el propio Moritz Schlick, a quien está dedi-
cado, lo critica en �e Turning Point in Philosophy en 1930. Es, además, el 
texto en que aparece por primera vez la auto denominación Círculo de 
Viena. Y aunque está �rmado por Hans Hahn, Otto Neurath y Rudolf 
Carnap, según Edmonds (2020:90) uno de los principales colaboradores 



78

fue Herbert Feigl. Es también el texto en el que puede verse la importan-
cia del pensamiento de Neurath en las posiciones del Círculo.

Aunque ceñiremos nuestro análisis al texto del mani�esto, no tomare-
mos la lista de miembros y asociados que �gura al �nal del mismo porque 
muchos de los que ellos consideraron miembros negaron serlo, por ejem-
plo, Kurt Gödel, y algunos de los que �guran como asociados se conside-
raron a sí mismos miembros, como Edgar Zilsel. En su lugar tomaremos 
la lista de Stadler según quien los miembros son: Schlick, Neurath, Car-
nap, Hahn, Friedrich Waismann, Feigl, Karl Menger, Gödel, Félix Kauf-
mann, Victor Kraft, Gustav Bergmann, Philipp Frank, Ludwig von Mises, 
Zilsel. Para nuestro análisis tomamos la traducción de Pablo Lorenzano 
en la revista Redes, 9(18).

Que un grupo de �lósofos escribiera un pan�eto con características de 
mani�esto, no con la forma de trabajo académico, era revolucionario en 
esa época y, excepto el Mani�esto Comunista de Marx y Engels, era más 
bien algo propio de las vanguardias artísticas y no lo que se esperaba de 
�lósofos serios. Sin embargo, su cometido fue exitoso proporcionando 
futuras cooperaciones entre miembros del Círculo y la vanguardia cultu-
ral europea y angloparlante (Dekker, 2014:46), transformándolo en un 
movimiento de in�uencia internacional.

El documento está escrito en un lenguaje no técnico porque está des-
tinado a popularizar su posición �losó�ca y política, y ganar adherentes 
para ella y con ese �n imprimieron 5000 copias que repartieron gratuita-
mente. Debido a que está escrito por el ala izquierda del Círculo ligada al 
austromarxismo del partido socialdemócrata austriaco (Neurath, Zilsel, 
Hahn, Carnap y Feigl), el texto enlaza los ideales emancipatorios y socia-
listas con la concepción cientí�ca del mundo. El mani�esto tiene cuatro 
apartados y un prefacio y �nalmente una bibliografía comentada para que 
el lector pueda profundizar en los temas de su interés.

Vamos a centrarnos aquí en el Prefacio y los apartados I, II y IV, porque 
en ellos se exponen los lazos antes mencionados entre la concepción cien-
tí�ca del mundo y el rol que consideraban debían jugar en la arena ideo-
lógica, política y social. No tomaremos en cuenta el apartado III que se 
re�ere especí�camente a disciplinas cientí�cas.



79

Prefacio

En las primeras líneas, siguiendo la crítica de Zilsel que considera la noción 
de genio como oscuridad metafísica, van contra el culto romántico del 
genio al a�rmar que el grupo realiza un trabajo conjunto basado en «una 
actitud cientí�ca básica» sin que «las idiosincrasias» (Carnap et al., 
[1929]2002:106) entorpezcan los vínculos. En muchos casos un miembro 
puede reemplazar a otro, «el trabajo de uno puede ser continuado por 
otro» (Edmonds, 2020:141). Claramente para los autores las individuali-
dades por más brillantes que sean no son irreemplazables, lo que se resalta 
es la colaboración y el trabajo en equipo por encima de las individualida-
des, no hay espacio para el héroe o el genio románticos.

También mani�estan que piensan distribuir el texto en los congresos 
de �losofía, de física y de matemática a realizarse en septiembre en Praga 
para «ponerse en contacto con los que tienen una orientación similar e 
in�uir en aquellos que están en una posición diferente» (106), es decir, 
para dar una batalla cultural e ideológica.

El Círculo de Viena de la concepción científica del mundo

En el primer párrafo correspondiente al subtítulo I1. Antecedentes históricos 
describen el crecimiento de los discursos oscurantistas tanto en la vida 
diaria como en la academia y también el crecimiento de las posiciones 
ilustradas de las que se consideran parte. En una palabra, describen la 
polarización política e ideológica en la que están inmersos y en la que 
toman partido.

Como señala Edmonds (2020:142), si bien no hay nada inherentemente 
socialista en el empirismo lógico por lo menos sí hay algo inherentemente 
antifascista y antinazi y, de hecho, enfrentaron uno a uno los aspectos sobre 
los que se sostenía la ideología nazi. Frente al romanticismo anticientí�co 
e irracionalista, de�enden la ciencia y la racionalidad ilustrada. Frente al 
conservadurismo y la defensa de la tradición, reverencian el progreso cien-
tí�co tecnológico y adhieren al modernismo que los fascistas consideran 
decadente. Atacan la tradición que el nazismo ve como el suelo fértil de un 
grupo y constituyente del espíritu de un pueblo. Y, como veremos, su acti-



80

tud antirreligiosa y antimetafísica enfrenta al conservadurismo católico y 
al discurso metafísico oscuro de Heidegger. La relación entre la derecha y 
la iglesia quedará más claramente expuesta en los años siguientes, piénsese 
en el rol que jugó la iglesia en la guerra española o en la bendición que el 
Papa dio a las armas de Mussolini. De hecho, tanto la iglesia como, al prin-
cipio, las democracias occidentales, vieron al fascismo y al nazismo como 
frenos al comunismo, de allí su complicidad en el caso del catolicismo y la 
pasividad de los regímenes occidentales hasta la invasión a Polonia.

A continuación, aparece algo de central importancia para muchos de 
los miembros del Círculo, el tema de la educación popular, en cursiva en 
el texto, y los cursos universitarios populares. Para el Círculo la educación 
liberada de las taras religiosas es esencial para la emancipación política y 
social. Participaron activamente en estos proyectos y desarrollos, en la 
educación de adultos algunos de ellos con regularidad (Feigl, Hahn, Kraft, 
Neurath, Waismann y Zilsel).

Luego mencionan sus principales in�uencias, aquí debemos destacar 
la mención a Joseph Popper–Linkeus cuyo «plan económico racional 
(deber de alimentación general de 1878) (...) sirvió al espíritu de la ilus-
tración» (Carnap et al., [1929]2002:109). Esta referencia muestra la impor-
tancia que el grupo daba a las buenas condiciones de vida de la población 
y se relaciona, particularmente, con los debates sobre la economía plani-
�cada de los que Neurath participó activamente.

Luego destacan las líneas �losó�cas que consideran como bases teóricas: 
el empirismo y el positivismo, los fundamentos y métodos de la ciencia 
(Mach, Poincaré, Duhem, etc.) la lógica y axiomática y �nalmente, pero 
no menos importante, el hedonismo y la sociología positivista donde men-
cionan entre otros a Epicuro y Marx. Esta última mención de algún modo 
expresa que, para ellos, la humanidad merece disfrutar de una buena vida.

Cabe aclarar que, aunque herederos del empirismo moderno no caen 
en el solipsismo porque, aunque el conocimiento se asienta en y se justi-
�ca por la experiencia, esta no se reduce a contenidos mentales como ideas 
e impresiones. Por el contrario, el mundo de la experiencia es público. 
Desplazan el análisis de los contenidos mentales al análisis del lenguaje 
que es siempre público —el problema del lenguaje privado es un pseudo-
problema—. El mundo de la experiencia es intersubjetivamente aprehen-
sible porque según Carnap la intersubjetividad semántica se basa en una 
estructura inferencial compartida.



81

El Círculo en torno a Schlick

En este apartado aclaran que, aunque provienen de distintas ramas de la 
ciencia y diferentes posiciones, los une una orientación �losó�ca que con-
siste, citando a Wittgenstein, en que «lo que se puede decir en absoluto 
se puede decir claramente» (Carnap et al., [1929]2002:110) y el acuerdo es 
posible gracias a la clari�cación de los conceptos. Esto pone de mani�esto 
algo típicamente ilustrado: la preocupación por la claridad es democrática 
en el sentido de que todo aquel que tenga una mínima educación básica 
pueda entender lo que se dice. A continuación, subrayan que también los 
unen dos cuestiones íntimamente relacionadas: la actitud antimetafísica 
y un «acuerdo notable en cuestiones de la vida» (110), es decir en cuestio-
nes políticas, económicas y sociales y subrayan que comparten los

esfuerzos hacia una nueva organización de las relaciones económicas y so-
ciales, hacia la unión de la humanidad, hacia la renovación de la escuela y 
la educación (...) estos esfuerzos son a�rmados y vistos con simpatía por los 
miembros del Círculo, por algunos también activamente promovidos. (111)

En este marco la actitud antimetafísica está justi�cada porque la meta-
física y la religión por su oscuridad y dogmatismo conllevan el peligro del 
fundamentalismo, del con�icto y la guerra, impiden la unión de la huma-
nidad para construir un mundo mejor. Como Carnap explica en 1934, el 
hecho de que los enunciados metafísicos carezcan de signi�cado no implica 
que no tengan efectos, al contrario, pueden generar fuertes respuestas 
emocionales. Según Carnap el propósito de los discursos metafísicos es 
mantener a las masas en «su lugar» de sometimiento. Por lo tanto, para 
gran parte de los miembros del Círculo, la lucha contra la metafísica no 
es solo ni principalmente una cuestión académica, es, en términos de 
Edmonds, «artillería política» (Edmonds, 2020:141). Hahn consideraba 
que la metafísica es un modo de apaciguar a las masas y relacionaba una 
versión de la navaja de Occam con la democracia y el ataque al derecho 
divino de los reyes (Edmonds, 2020:140).

Por lo tanto, la actitud antimetafísica es una necesidad para defender 
la emancipación de las masas oprimidas, el disfrute de la vida, las mejores 
condiciones de vida y la paz para todos. Y todo ello se conecta con la con-



82

cepción cientí�ca del mundo, es decir, con una visión del mundo racional 
y global.

Refuerzan su intención de ganar adherentes para sus causas y llegar a 
un público más amplio desplegando para ello un programa de actividades 
porque eso brindaría «las herramientas intelectuales» necesarias para la 
«estructuración consciente de la vida pública y privada» (Carnap et al., 
[1929]2002:111). En esta frase se hace evidente que el rol que ellos, como 
�lósofos, están dispuestos a cumplir, es brindar herramientas a la pobla-
ción para enfrentar los oscuros tiempos que viven. Y también es evidente 
la con�anza que tienen en que la verdad y la racionalidad son su�cientes 
para lograrlo. Luego rea�rman «para la vida de todos aquellos que (...) 
colaboran con la estructuración consciente de la vida» (111); hay que tener 
en cuenta que estructurar conscientemente la vida no es solo hacer una 
plani�cación económica, es no dejarse arrastrar por las condiciones impe-
rantes y, si hay que transformar estas condiciones, hacerlo. Esto signi�ca 
la decisión de una praxis transformadora que supone que uno debe ser el 
piloto de su propia vida y de aquello que la condiciona, salir a transformar 
la realidad social si es necesario.

La concepción científica del mundo

Este apartado deja planteados algunos de los temas centrales de la inves-
tigación en �losofía de la ciencia de los siguientes 40 años.

En primer lugar el objetivo de la concepción cientí�ca es la ciencia uni-
�cada que, como aclara Reisch (2009), es quizá la parte programática que 
Estados Unidos bajo la Guerra Fría consideró más peligrosamente política 
y el aspecto que más polémicas produjo en la evolución del empirismo 
lógico en dicho país.2

Ahora bien, la unidad de la ciencia no consiste ni en la reducción de las 
diferentes disciplinas a la física, ni en considerar que hay un único método 
para todas las ciencias, justamente Neurath le crítica a Popper esta unici-
dad metodológica. Según Neurath, quien fue el motor de este objetivo, la 
ciencia bajo el capitalismo se desarrolla de modo desordenando y carente 

2  Para profundizar respecto de la evolución de la unidad de la ciencia y su declive, ver 
Reisch (2009:339–394).



83

de una visión de conjunto, el llamado a la unidad es alentar a los cientí-
�cos a la colaboración entre diferentes disciplinas para plani�car el futuro 
con una visión global del mundo y sus necesidades. En palabras de Neu-
rath «la máxima cooperación, ¡ese es el programaǃ» (en Reisch, 2009:385). 
«Esta cooperación no es un trabajo para establecer un sistema jerárquico 
entre disciplinas sino una enciclopedia» (Neurath, 1983b:176–177). De allí 
la importancia del trabajo colectivo y la necesidad de asentarse en lo inter-
subjetivamente aprehensible, por ello la búsqueda de un lenguaje liberado 
de «la escoria de los lenguajes naturales» (Carnap et al., [1929]2002:112).

En segundo lugar, cuando a�rman que persiguen la «limpieza y la cla-
ridad rechazando las distancias oscuras y las profundidades inescrutables» 
(112) no solo hacen referencia a que no hay un espacio nouménico inac-
cesible ni misterios, sino también a que si quiere ser comprendido por 
personas no académicas el lenguaje no debe requerir de intérpretes ni 
gurúes que lo iluminen. Escribir y hablar claramente es pues también 
político, en el sentido antes mencionado del principio democrático ilus-
trado. Aunque lo que podemos experimentar no siempre es comprensible 
totalmente consideran que hay que esforzarse por volver accesible aquello 
incomprendido. En consecuencia, la clari�cación mediante el análisis 
lógico mostrará que gran parte de los problemas de la �losofía o son pseu-
doproblemas (es decir confusiones producto del lenguaje y los supuestos 
metafísicos) o son problemas que las ciencias empíricas resolverán.

Y, puesto que para la humanidad no hay misterios, no hay trascenden-
cia, se a�rman cercanos a todos aquellos «que aceptan el ser terrenal y el 
aquí y el ahora» (Carnap et al., [1929]2002:112), negando así la existencia 
de un mundo más allá de este que vivimos. Esto evoca de alguna manera 
la crítica marxista a la religión y sus ilusiones.

Luego aparece un tercer punto que marcó el programa de la subsi-
guiente �losofía de la ciencia hasta los años 60, a saber, la de�nición de 
la tarea de la �losofía de la ciencia como la clari�cación de problemas y 
enunciados por medio del análisis lógico, y que se relaciona con la distin-
ción entre contextos que desarrollan más adelante.

A continuación, el cuarto tema es lo que llamamos criterio de demar-
cación, su criterio empirista del signi�cado. Aquí enlazan la contrastabi-
lidad o veri�cabilidad empírica al lenguaje signi�cativo, distinguiendo 
entre un lenguaje signi�cativo y el que no lo es, más adelante vuelven 



84

sobre este tema y sostienen que en el primero hay dos tipos de enunciados: 
los analíticos que adquieren su signi�cado por el mero análisis de los tér-
minos y los empíricos que adquieren su signi�cado porque se atienen a lo 
dado. Cabe aquí aclarar que, entre los enunciados empíricos, a su vez, 
algunos —los que tienen términos teóricos, es decir, que aluden a inob-
servables— adquieren signi�cado mediante la reducción a enunciados más 
simples sobre lo directamente dado a los sentidos (112–113).

El criterio de demarcación pretende justamente dejar fuera del lenguaje 
signi�cativo al lenguaje metafísico, por ello a�rman: «El metafísico y el 
teólogo creen (...) representar un estado de cosas. Sin embargo… no dicen 
nada,… solo son expresión de cierto sentimiento sobre la vida» (113), es 
decir, bajo un ropaje aparentemente informativo, los enunciados de la 
metafísica no informan nada sobre el mundo, carecen de signi�cado cog-
nitivo. En otras palabras, a�rman que la �losofía de Heidegger y de otros 
metafísicos no dice nada, no es profunda ni poco profunda, como aclara 
Carnap en 1932 en La superación de la metafísica... es simplemente habla-
duría, poesía o mito. No es propiamente hablar.

Lo anterior pone de mani�esto que para los miembros del Círculo un 
criterio de demarcación no es solo una cuestión importante para la cien-
cia, es también político e importante para la educación. A lo largo de las 
diversas formulaciones y el posterior debilitamiento del criterio veri�ca-
cionista, lo que queda siempre en pie es que unen al criterio epistémico 
un criterio de signi�cación lingüístico. Desde nuestro punto de vista, 
eran conscientes de que desde �nes del siglo XIX los gobiernos deciden 
los programas educativos, qué se enseña y qué no, sobre la base de lo que 
consideran cientí�co o signi�cativo, en consecuencia, les parecía central 
dejar fuera al irracionalismo y todo lo que no esté al servicio de o sea 
perjudicial para una estructuración consciente de la vida y para la eman-
cipación, principalmente la religión y la metafísica. Además, al decir que 
la religión y la metafísica no tienen sentido no están diciendo que carecen 
de razón o sean incorrectas, de algún modo están diciendo que el diálogo 
racional con sus discursos es imposible. Esto revela cierta con�anza en 
que las posiciones políticas pueden de�nirse racionalmente y basadas en 
datos cientí�cos y sólidos, pero también que con el nazismo y los discur-
sos oscurantistas no puede discutirse.



85

A continuación, en quinto lugar, el texto del mani�esto a�rma que los 
extravíos de la metafísica son resultado de dos errores: 1) la sustancializa-
ción o cosi�cación en que caen los lenguajes naturales al usar sustantivos 
para nombrar las relaciones como amigo, hijo, etc., para nombrar pro-
piedades como dureza, y para procesos como el sueño; 2) el que cometen 
Kant y los idealistas, al creer que el pensar puro puede producir conoci-
miento, tajantemente el texto niega que haya a priori y juicios sintéticos 
a priori, remarca la distinción entre los enunciados signi�cativos y los que 
carecen de signi�cado porque no pueden veri�carse empíricamente.

En sexto lugar, como consecuencia de la unión entre signi�cado y 
demarcación, los autores a�rman que las discusiones entre realistas e idea-
listas son metafísicas y, como tales, carecen de sentido, son pseudopro-
blemas; no tiene sentido, como dice Carnap, discutir acerca de si la mon-
taña que vemos y estudiamos está ahí fuera o es una construcción, porque 
el conocimiento que un realista y un idealista obtiene sobre ella es el 
mismo (Carnap, [1928]1990). Porque es real aquello que podemos incor-
porar a «la estructura total de la experiencia» (Carnap et al., [1929]2002:114), 
esto es, a la estructura conformada por lo intersubjetivo para una comu-
nidad en un momento dado. Aunque no aparece en el texto, esto se enlaza 
con dos debates internos del Círculo, por un lado, la relación entre len-
guaje y mundo, esto es, si los enunciados empíricos proporcionan una 
base segura en tanto re�ejan el mundo (Schlick y al principio Carnap) o 
no (Neurath) y, por otro, qué tipo de enunciados empíricos serían acep-
tables, es decir, qué tipo de lenguaje, uno acerca de nuestras experiencias 
(lenguaje fenomenalista de Carnap) o uno acerca de objetos físicos (len-
guaje �sicalista de Neurath). De estos dos debates solo se cerró el segundo 
cuando todos adoptaron la posición del lenguaje �sicalista de Neurath.

Para terminar este apartado �nalmente distinguen entre contexto de 
descubrimiento y contexto de justi�cación en ocasión de hablar de la 
intuición, y a�rman que la intuición está permitida como cualquier otro 
método o inferencia cuando se busca la solución a un problema o una 
hipótesis; en el descubrimiento todo vale. Pero se exige que lo descubierto 
sea justi�cado a través de la experiencia. Por ello, contra Husserl, niegan 
que haya intuición de esencias y limitan la tarea de la �losofía de la cien-
cia al análisis de la justi�cación.



86

Quizás este punto es el que más abonó la visión del empirismo lógico 
como alejado de lo histórico y lo social y también conllevó al desarrollo 
de una historia y �losofía de la ciencia completamente internalista. Ahora 
bien, hay que tener en cuenta que este internalismo y esta reducción de 
la �losofía de la ciencia al contexto de justi�cación pasa por alto las pro-
pias posiciones y experiencias de los miembros del Círculo que coinciden 
en que, tal como reconoce Neurath, las ideas con las que se piensa son 
siempre ideas de una época y un contexto y esto vale tanto para la ciencia 
como para la �losofía (Neurath, 1983a:33). Además, pasa por alto su pro-
pio programa político de la ciencia uni�cada y el activismo antimetafísico. 
Posiblemente puede entenderse esta reducción si se considera que ven en 
la ciencia y su carácter autocorrectivo un modelo de racionalidad.

Retrospectiva y prospectiva

A modo de conclusión el mani�esto retoma algunos puntos del apartado 
i, pero aquí se resalta más claramente la postura política de los miembros 
del Círculo.

En oposición a la academia vienesa a�rman que la �losofía no está por 
encima ni más allá de las ciencias, sino que la �losofía y el análisis lógico 
se ponen al servicio de la ciencia.

Su actitud combativa se expresa al decir que «los representantes de la 
concepción cientí�ca del mundo están resueltamente de pie sobre el 
terreno de la simple experiencia humana» (Carnap et al., [1929]2002:123), 
esto se relaciona a lo que dijeran antes en el apartado I en relación con el 
aquí y el ahora y que el hombre es la medida de todas las cosas, no se trata 
de esperar en otro mundo una vida mejor ni de una visión del mundo 
desde una trascendencia. Se trata de «remover los escombros milenarios 
de la metafísica y la teología» para recuperar, con la unidad de la ciencia, 
una «imagen uni�cada de este mundo» (Carnap et al., [1929]2002:123).

Cuando retoman la cuestión de la polarización política e ideológica 
claramente expresan que ella se funda en:



87

las feroces luchas sociales y económicas (...) Un grupo de combatientes 
aferrándose a formas sociales del pasado (...) cultiva las posiciones de la 
metafísica y la teología (...) Mientras que otro grupo vuelto hacia los nuevos 
tiempos (...) rechaza esas posiciones y hace pie en el suelo de la ciencia de la 
experiencia. (Carnap et al., [1929]2002:123)

Las expresiones «feroces luchas» y «combatientes» consideramos que 
aluden a los ya conocidos enfrentamientos callejeros entre la izquierda y 
los camisas pardas alemanes y los camisas negras italianos. Aunque ellos 
no combaten en las calles, reconocen que su concepción se relaciona con 
el modo de producción más tecnológico de su tiempo que no deja lugar 
para las ideas metafísicas ni el conservadurismo. Enlazan su posición con 
el descreimiento de las masas en la metafísica y luego a�rman que este 
rechazo está en «conexión con sus posiciones socialistas» (123) porque cada 
vez más las masas se inclinan hacia una concepción empirista. Aquí men-
cionan al materialismo como insu�ciente y superado por su propio empi-
rismo plasmado en su concepción cientí�ca del mundo.

El apartado, después de aclarar que algunos de los miembros son más 
militantes que otros pero que todos colaboran en la transformación de la 
vida, termina a�rmando:

Experimentamos cómo el espíritu de la concepción cientí�ca del mundo 
penetra en creciente medida en las formas de vida pública y privada, en la 
enseñanza, en la educación, en la arquitectura3 y ayuda a guiar la estructura-
ción de la vida social y económica de acuerdo con principios racionales. (124)

Y �nalmente, en cursivas, agregan: «La concepción cientí�ca del mundo 
sirve a la vida y la vida la acoge» (124).

Creemos que este pequeño párrafo ha sido ya explicado, agregar algo aquí 
sería redundante. No obstante, cabe aclarar que cuando dicen que están al 
servicio de la vida están tomando una posición política y ética postulándose 
como herramienta intelectual y, por lo tanto, la ética para ellos no es un 
sinsentido como la metafísica, no es veri�cable pero no por ello es menos 

3  Los autores hacen referencia aquí a la Bauhaus establecida por Walter Gropius en 
1919 en Alemania.



88

importante, coinciden con Wittgenstein en que lo que re�ere a la ética es 
mejor callar, se expresa no con palabras sino con acciones; la diferencia es 
que este silencio para el Círculo no está impregnado del misticismo de Witt-
genstein. La propia concepción cientí�ca del mundo no la justi�ca ni 
requiere justi�cación, está justi�cada porque es parte de la vida.

Esperamos haber demostrado con el análisis del texto los aspectos más 
olvidados del Círculo de Viena, justamente, para ellos, los más importan-
tes en el período entreguerras y que les reclaman salir a la palestra pública 
y plantarse enfrentando al nazismo y al irracionalismo.

Algunas conclusiones

Consideramos que hemos expuesto cómo el contexto histórico en el que 
se consolidó el grupo fundador del empirismo lógico fue determinante 
para su pensamiento y su modo de hacer �losofía, posicionándose clara-
mente como una alternativa al oscurantismo, la violencia y el irraciona-
lismo. En el análisis realizado de su documento fundacional, el Mani�esto 
de 1929, hemos seguido el texto intentando resaltar dicho posicionamiento 
político y social. Creemos haber resaltado también cómo se opusieron 
punto por punto a la cosmovisión fascista, así por ejemplo señalamos que 
contra el culto a la personalidad del fascismo y del romanticismo, propu-
sieron el trabajo en equipo y la unidad de la ciencia. Hemos mostrado 
cómo su criterio de demarcación es claramente epistémico y político al 
pretender dejar fuera la metafísica por considerarla peligrosa porque encie-
rra dogmatismo y fundamentalismo. Cuando mencionan sus in�uencias 
y a quienes rescatan puede verse cómo bregaron y participaron activamente 
en la reforma educativa y defendieron un plan de mejora de las condiciones 
de vida. Al auto reconocerse como ilustrados en diversas partes del texto 
implícitamente se proponen como defensores de los principios ilustrados 
de ampliación de derechos y cosmopolitismo frente al nacionalismo, y en 
su defensa de la claridad del lenguaje remiten al universalismo ilustrado.

Su actitud militante, pensamos haberla resaltado al señalar como explí-
citamente pretende ganar adherentes para su concepción cientí�ca del 
mundo que, para ellos, es la herramienta intelectual que puede ayudar a 
las masas a enfrentar el nazismo.



89

Referencias bibliográficas

Carnap, Rudolf ([1934]1937). The Logical Syntax of Language. Kegan Paul, Trench, 
Trubner y Co.
Carnap, Rudolf ([1932]1959). The Elimination of Metaphysics Through Logical Analysis of 
Language. En Ayer, Alfred J. (Ed.), Logical Positivism (pp. 60–81). The Free Press.
Carnap, Rudolf ([1928]1990). Pseudoproblemas en la filosofía. UNAM.
Carnap, Rudolf; Hahn, Hans y Neurath, Otto ([1929]2002). La concepción científica del 
mundo: el Círculo de Viena. Redes, 9(18), 103–150. Traducción de Pablo Lorenzano.
Dekker, Erwin (2014). The Vienna Circles: Cultivating economic knowledge outside 
academia. Erasmus Journal and Economics, 7(2), 30–53.
Edmonds, David (2020). The Murder of Professor Schlik. The rise and fall of the Vienna 
Circle. Princeton University Press.
Moulines, Ulises (2015). Popper y Kuhn. Dos gigantes de la ciencia del siglo XX. Batiscafo.
Neurath, Otto (1983a). Ways of the Scientific World Conception. En Philosophical Papers 
1913–1946 (pp. 32–47). Reidel.
Neurath, Otto (1983b). Unified Science and Its Encyclopedia. En Philosophical Papers 
1913–1946 (pp. 172–182). Reidel.
Reisch, George ([2005]2009). Cómo la Guerra Fría transformó la filosofía de la ciencia. 
Hacia las heladas laderas de la lógica. Bernal. Traducción de Daniel Blanco.
Schlick, Moritz ([1930]1959). The Turning Point in Philosophy. En Ayer, Alfred J. (Ed.), 
Logical Positivism (pp. 53–59). The Free Press.
Stadler, Friedrich ([1997]2010). El Círculo de Viena. Empirismo lógico, ciencia, cultura y 
política. Fondo de Cultura Económica. Traducción de Luis Segura Martínez.
Uebel, Thomas (2005). Political Philosophy of Science in Logical Empiricism: The Left 
Vienna Circle. Studies in History and Philosophy of Science, 36(4), 754–773.





91

Neurath: el rol de la ciencia y la 
investigación social. Críticas  
a la interpretación horkheimeriana*
Adriana Gonzalo (UNL/CONICET)

 
Introducción

El presente trabajo se enmarca en la crítica de la reconstrucción interpre-
tativa del positivismo llevada a cabo en la obra temprana de Horkheimer, 
que tan fuerte impacto �losó�co ha tenido, sobre todo en los círculos de 
�lósofos antipositivistas, como también entre muchos cientí�cos sociales.

En los últimos años, una serie de publicaciones destacan la importan-
cia de la revisión del debate entre frankfurtianos y positivistas lógicos para 
una interpretación más adecuada del Círculo de Viena, que cuestiona una 
interpretación homogénea del movimiento y señala las diferencias entre 
sus miembros. Asimismo, esta revisión se opone a la interpretación que 
ha colocado a los representantes del empirismo lógico en las «heladas 
laderas de la lógica», y pone de mani�esto las preocupaciones políticas y 
sociales que subyacen a las posiciones del Círculo (cfr. Cicera y Mormann, 
1996; Co�a, 1991; Friedman, 1999; Ibarra y Mormann, 2003; O’Neill y 
Uebel, 2004; Reisch, 2005; Stadler, 2003, 2010; Uebel, 1992, 1993, 1995, 
1996a y 1996b, 2005, 2009, 2010).

* Una versión preliminar del presente capítulo se publicó en el libro de actas de las XV 
Jornadas de Comunicación de Investigación en Filosofía. García Cherep, P.; Casís, M.N. y 
Palavecino, J. (Comps.) (2024). Ediciones UNL.



92

El capítulo se centra en un análisis acerca de la ciencia y de la investi-
gación social y su rol en relación con las posibilidades de transformación 
social en la concepción de Neurath, oponiéndose a la interpretación 
horkheimeriana del empirismo lógico,1 estimando que en la posición del 
autor se subsume una visión generalizada, esquemática y ciertamente pre-
juiciosa del movimiento.

El recorrido que el texto realiza parte del tópico «ciencia social y �lo-
sofía social», diferenciando las posiciones de Neurath y Horkheimer, y 
atiende a la defensa de Neurath ([1937b]2011) en respuesta a Horkheimer 
([1937b]2002).2 El escrito prosigue considerando críticamente la interpre-
tación horkheimeriana del ideal de ciencia uni�cada y del lenguaje uni�-
cado, señalando el proyecto cientí�co–político que implica el ideal enci-
clopédico: la idea de cooperación internacional de la ciencia y su 
comunicación, la institucionalización de la labor cientí�ca y de los órga-
nos de difusión, la perspectiva transformacional de la sociedad moderna 
como meta de la labor de uni�cación, tendiente a mejorar las condiciones 
sociales de la población.

Seguidamente, el texto se detiene en el problema del lenguaje uni�cado, 
e intenta contraponer la interpretación de Horkheimer —cercana la posi-
ción estandarizada frecuente en la historia de la �losofía— de la ligación 
que suele hacerse entre «lenguaje uni�cado» y «lenguaje formalizado» o 
simbólico plus «lenguaje empírico» u observacional. Se de�ende que, si 
bien esta distinción caracteriza a la denominada «concepción estándar»,3 

no se ajusta a la propuesta de Neurath. Finalmente, el recorrido se detiene 
en la relación entre lenguaje uni�cado, investigación cientí�ca y acción 

1  En el texto se usarán las expresiones «empirismo lógico» y «positivismo lógico» con el 
mismo alcance significativo, a pesar de que considero que la primera de las denominacio-
nes resulta más acertada como denominación abarcativa del movimiento iniciado desde el 
Círculo de Viena.

2  Recordemos que en respuesta a Horkheimer (1937b), Neurath solicitó que se publique 
una réplica a ese texto, a lo que Horkheimer se negó. Unity of Science and Logical Empiri-
cism: A Reply (Neurath 1937b) fue publicado recientemente en Symons, John; Pombo, Olga 
y Torres, Juan Manuel (Eds.). (2011). Otto Neurath and the Unity of Science (pp. 15–30). 
Springer. La publicación en español apareció recientemente en Encrucijadas, 20, 2020.

3  Como es conocido, la denominación proviene del texto de Putnam (1962). La expre-
sión usada allí por Putnam —la «concepción estándar»— para designar a la concepción de 
las teorías del empirismo lógico, se generalizó luego en la literatura sobre el tema.



93

intersubjetiva, cuya meta �nal es promover el cambio social. La idea aquí 
es mostrar cómo el análisis horkheimeriano de la forma y método de tra-
bajo desde la perspectiva del empirismo lógico, sumado a su valoración de 
cómo funciona esta perspectiva como obstáculo para la transformación 
social, puede ser revertida.

El capítulo concluye con una serie de consideraciones �nales, que resaltan 
algunos aspectos del análisis y críticas llevadas a cabo en el cuerpo del texto, 
al mismo tiempo que se insiste en el peso interpretativo que la lectura de la 
Escuela de Frankfurt ha tenido sobre el movimiento del empirismo lógico. 
Se concluye sosteniendo que muchos trabajos actuales de revisión histórica 
de este movimiento han ayudado a poner en cuestionamiento dicha inter-
pretación. Espero que el presente trabajo contribuya a esta labor.

Crítica a la interpretación de Horkheimer.  
La respuesta de Neurath
Ciencia social y filosofía social

Desde su discurso inaugural del Institut für Sozialforschung, Horkheimer 
de�ende la idea de investigación social como «�losofía social». Desde una 
perspectiva neo–hegeliana, el autor expone que Hegel fue quien «liberó 
este autoconocimiento de las cadenas de la introspección y abrió la pre-
gunta por el sujeto que adquiere forma objetiva, que se produce históri-
camente a sí mismo en las distintas esferas culturales» (Horkheimer, 
[1931]2015:213). Según Horkheimer, para Hegel, la estructura de los con-
tenidos culturales del espíritu objetivo (el arte, la religión y la �losofía) 
surge de una lógica dialéctica universal. Así, «el contenido sustancial de 
los individuos no se revela en sus acciones personales, sino en la vida del 
colectivo al cual pertenecen. Con ello, el idealismo de Hegel, en sus partes 
más importantes, se convierte ya en una �losofía social» (213).

Frente a esta concepción de �losofía social, Horkheimer contextualiza 
la situación coetánea de los estudios sociales. Entiende que la situación de 
la �losofía social solo puede ser comprendida como una consecuencia de 
la disolución de la �losofía hegeliana y una «caída» en el estado actual del 
conocimiento cientí�co. Sostiene:



94

Cuando el prestigio de su sistema (el sistema hegeliano) desapareció en Ale-
mania hacia mediados del siglo pasado, la metafísica del Espíritu Absoluto 
fue remplazada por el optimismo de una sociedad individualista orientada 
hacia el futuro, sostenida por la creencia en la armonía prestablecida de todos 
los intereses particulares. Parecía como si la mediación (Vermittlung) entre la 
existencia empírica del individuo y la conciencia de libertad en lo social ya 
no necesitara de la �losofía, sino tan solo del progreso lineal ofrecido por la 
ciencia positiva, la técnica y la industria. (215)

Horkheimer evalúa que la desaparición del idealismo alemán conllevó 
la desaparición de la idea de que los individuos forman parte de los pue-
blos, una de las unidades históricas del desarrollo dialéctico del Espíritu 
Universal. Este «ser parte del todo» habría sido un salvavidas central de 
los sujetos humanos individuales, quienes estaríamos salvados así «de la 
cadena infame del devenir y de la muerte». El sufrimiento y la muerte se 
asocian de este modo a la pérdida de pertenencia a la totalidad social, y 
se relacionan directamente a una «época que tan solo creía en los hechos 
(Tatsachen)». Frente al riesgo de este destino no deseado, Horkheimer nos 
convoca a volver al camino emprendido por la �losofía hegeliana.

A partir de estas apreciaciones, el autor va conformando el prototipo 
antagónico al que su propuesta propone combatir (el positivismo):

La �losofía social, tal como lo vimos, comporta una disposición polémica 
frente al positivismo. Éste solo ve lo particular, y en el ámbito de lo social 
tan solo ve al individuo y las relaciones entre individuos, pues todo en el 
positivismo se agota en los hechos. (217)

Horkheimer enfatiza en varios pasajes el antagonismo entre las doctri-
nas �losó�cas más contemporáneas que siguen la línea hegeliana y su 
propia postura (Horkheimer, [1931]2015), siendo la crítica a las tendencias 
naturalistas del positivismo el eje de ataque. Lo que está en el centro de 
la discusión es si la tendencia naturalista de las ciencias empíricas, la meto-
dología propia de estas aplicada al campo de lo social, es una ruta adecuada 
para el conocimiento y análisis de la sociedad. Siempre en juego se posi-
ciona la crítica al positivismo como una concepción de realidad puramente 
empírica, el modo metodológico de abordarla y la atribuida especialización 



95

en la tarea investigativa. Frente a esta, asoma reiteradamente la inspiración 
de la herencia hegeliana.

Frente a la interpretación horkheimeriana, Neurath, en el comienzo de 
su artículo ([1937b]2011), comenta cómo puede encararse el estudio y la 
reconstrucción de posiciones cientí�cas y �losó�cas del pasado, descri-
biendo lo que sería desde su perspectiva una «actitud empírica» del trabajo 
histórico y sociológico, que indague sobre estudios de casos del pasado. 
El autor claramente se opone a la concepción antes comentada de Horkhe-
imer, y a�rma que el autor busca una formulación única y vagamente 
supra–empírica en el campo de los estudios sociales. La tesis que le atri-
buye es la siguiente:

Hay un método extra–cientí�co capaz de criticar las ciencias en cuestión 
principalmente a través de la exhibición de su posición histórica de una ma-
nera ajena a las ciencias mismas, aunque basado en todo lo cientí�camente 
determinable. (Neurath, [1937b]2011:17)

Neurath sostiene en relación a lo inmediatamente antes referido, que 
se constituye en el punto de vista al que Horkheimer llama «dialéctico» o 
«crítico», y que supuestamente iría más allá de lo metafísico y lo cientí�co. 
Así, sería un error central del partidario del cienti�cismo (Szientivisten) 
ser «opuesto al pensamiento, ya sea que tienda hacia adelante con la razón, 
o hacia atrás con la metafísica» (cfr. Horkheimer, [1937b]2002:51). Neurath 
concluye a�rmando que «él mismo piensa que está defendiendo la razón 
contra el empirismo cuando sigue la �losofía tradicional alemana al dis-
tinguir entre “entendimiento (Verstand)” —que no niega lo empírico— y 
“razón (Vernunft)”» (Neurath, [1937b]2011:17).

En esta oposición Neurath estima que:

Horkheimer asume una posición «fuera» de la ciencia (por considerar que 
esta última sólo hace uso de la facultad de «entendimiento») para analizar 
el conjunto de la empresa cientí�ca desde el punto de vista de la «razón» y 
mostrar así de manera «correcta» y explícitamente no cientí�ca lo que hay 
detrás de todo ello. (22)



96

Neurath señala críticamente a Horkheimer que, al considerar que la 
vía propia de la �losofía está trazada en el camino de la dialéctica, debe 
abandonar la prueba empírica como vía de justi�cación, y «retroceder para 
no someter a prueba cientí�ca estas tesis «correctas», porque en tal caso 
entraría en el dominio de la ciencia que en de�nitiva quiere criticar» (Neu-
rath, [1937b]2011:22).

En la referida réplica a Horkheimer, Neurath de�ende la aplicación de los 
métodos empíricos de investigación social. Estos últimos epistemológica-
mente se proponen tanto como propios de dicha investigación como también 
de los de la investigación de la historia y de la metateoría de la ciencia.

Por otro lado, el rol particular de la �losofía en la investigación social, 
defendido por Horkheimer, se contrapone claramente con la perspectiva 
de Neurath. Así leemos:

El trabajo sobre la ciencia unitaria adopta la posición de una �losofía global, 
por así decir, en la medida en que el trabajo en la lógica de la ciencia (Carnap) 
es una extensión de los análisis que antes eran tarea de los �lósofos. Lo que 
sea que se a�rma en la ciencia puede ser criticado desde un punto de vista 
cientí�co más amplio sin tener en cuenta los límites disciplinarios, pero no 
reconocemos un tribunal más allá de la ciencia que la juzgue e investigue 
sus fundamentos. (20)

Observamos así como Neurath, al igual que la mayoría de los empiris-
tas lógicos en este punto, sostendrá la idea de la �losofía como parte de 
un ideal de conocimiento uni�cado, negando cualquier carácter único y 
privilegiado para esta. La �losofía se ve desde la perspectiva de Neurath 
como integrada a las ciencias, no reducida a estas, pero sin un rol privile-
giado, y menos aún con pretensiones de verdad propia o con criterios 
propios de justi�cación.

La unidad de la ciencia: el ideal de la ciencia unificada

Como señalan entre otros O´Neill y Uebel (2004), está claro que 
«Horkheimer no entendió (y mucho menos apreció) que la concepción 
de ciencia uni�cada de los empiristas lógicos podría y que la de Neurath 



97

evidentemente logró, contener en sí misma una metateoría de la ciencia 
bajo la forma de una lógica y una pragmática cientí�ca» (O’Neill y Uebel, 
2004:89). El autor no alcanza a captar que la tarea �losó�ca del empi-
rismo lógico no radica solamente en la reconstrucción y uni�cación de 
las ciencias en el camino de una tarea meramente teórica, sino en vías a 
una dimensión práctica: lograr una comunicación más e�ciente entre los 
cientí�cos, un entendimiento de los sujetos —cientí�cos o no— en las 
situaciones prácticas de la vida moderna (uno de los objetivos centrales 
del lenguaje ISOTYPE planteado por Neurath), un crecimiento de la edu-
cación cientí�ca y un mejoramiento de las condiciones de vida en las 
grandes ciudades.

El proyecto de la uni�cación de las ciencias de Neurath no se trata solo 
de «uni�cación del saber» bajo el ideal de homogeneidad doctrinal y uni-
dad metodológica; y por eso se esfuerza en destacar el modo en que se 
construye aquel proyecto: el diálogo, el trabajo común, la acción inter-
subjetiva, al mismo tiempo que enfatiza las implicancias prácticas del 
mismo. Como hacen notar Araujo y Medina (2014), para Neurath y el 
Círculo de Viena, la ciencia es la herramienta fundamental para lograr un 
mundo mejor, defendiendo la ciencia como uno de los mayores logros de 
la razón ilustrada. De ese modo, Neurath la ve positivamente y la acepta 
como la causa principal del progreso técnico y de los cambios en función 
de una mejoría en la vida social.

Neurath quiere dejar en claro que la unidad de la ciencia no es sola-
mente la unidad del lenguaje —aunque este sea un aspecto central—, pero 
el camino debe ser siempre el de la con�anza en la empiria y en el enten-
dimiento y no en la salida hacia en ámbito opuesto: la razón (tal la lectura 
que hace de Horkheimer).

Recalquemos que el tópico del ideal de la ciencia uni�cada no fue un 
tema más, si no uno central en el ámbito de desarrollo del positivismo lógico. 
Constituye, desde el comienzo del movimiento, un tema expresamente 
planteado en los postulados y la agenda de discusiones del movimiento.

Vemos así que en «La concepción cientí�ca del mundo: El Círculo de 
Viena» —un texto que llamativamente no aparece citado en ninguno de 
los textos referidos de Horkheimer— se lee:



98

La concepción cientí�ca (...) se propone como objetivo la ciencia uni�cada. 
El esfuerzo es aunar y armonizar los logros de los investigadores individuales 
en los distintos ámbitos de la ciencia. De esa aspiración se sigue el énfasis en 
el trabajo colectivo; de allí también la acentuación de lo aprehensible inter-
subjetivamente; de allí surge la búsqueda de un sistema de fórmulas neutral, 
de un simbolismo liberado de la escoria de los lenguajes históricamente dados; 
y de allí también, la búsqueda de un sistema total de conceptos. (Carnap et 
al., [1929]2002:103)

De los puntos anteriores, el tópico de la búsqueda de un sistema de 
fórmulas neutral, de un simbolismo que supere los lenguajes naturales, es 
uno de los aspectos más estandarizados el movimiento, difundido como 
parte de la versión denominada «concepción estándar» o «concepción 
heredara de la ciencia» —sobre la que volveremos en el próximo apar-
tado—, en contraposición, los aspectos del texto que enfatizan la necesidad 
de «armonizar los logros de los investigadores individuales en los distintos 
ámbitos de la ciencia» y subrayan la necesidad de aspirar a un trabajo 
colectivo representan aspectos claramente pragmáticos de la actividad 
cientí�ca y el trabajo intelectual comunitario ligado a esta.

Como parte de esa labor conjunta, que los positivistas lógicos veían 
como una empresa en común, tuvo lugar la creación de la Enciclopedia 
de la ciencia uni�cada. El fundador más comprometido con las series Ein-
heitswissenshaft (Viena, Gerold and Co.) y su colaboración entre estas y 
Erkenntnis fue precisamente Neurath, quien fue también el más entusiasta 
en la organización de los Congresos de la ciencia uni�cada, en colabora-
ción con Carnap y Morris (1935–1939). El órgano de publicación del pro-
yecto de la ciencia uni�cada fue por entonces la International Encyclopedia 
of Uni�ed Science.4 El movimiento promovió la tarea de uni�car y coor-
dinar a las ciencias de modo que pudieran ser utilizadas de manera más 
adecuada como herramientas para la formación y la plani�cación delibe-
rada de la vida moderna, al mismo tiempo que procuró cultivar la so�sti-
cación cientí�ca y epistemológica, aun entre ciudadanos comunes, de 

4  Luego de la invasión alemana en Viena y de la disolución del movimiento en Europa, 
en 1938 se publicó en Chicago el primer volumen de la Enciclopedia Internacional de la 
Ciencia Unificada, editado por Neurath y con colaboraciones del editor, de Niels Bohr, Ru-
dolf Carnap, John Dewey, Charles W. Morris y Bertrand Russell.



99

modo de contrastar lo que los autores concebían como la retórica oscu-
rantista proveniente de los sectores anticientí�cos y reaccionarios; y favo-
recer la plani�cación mejor de una futura ciencia uni�cada, que contri-
buiría con los objetivos colectivos de la sociedad.

Ciencia unificada y lenguaje unificado

En su interpretación del ideal de lenguaje uni�cado, Horkheimer destaca 
en su caracterización la perspectiva lógica y enunciativa que caracteriza al 
positivismo lógico, a la que asocia: a) la idea de un lenguaje que conduzca 
a la formalización y matematización de las expresiones, y consecuente-
mente a la sustitución de la dimensión semántico–ontológica del lenguaje 
natural; b) en el caso del uso del lenguaje natural–cientí�co, la idea de un 
lenguaje empírico–referencial, que pretende unir directamente los hechos 
con los términos que estos designan (asumiendo que los positivistas sos-
tienen una posición anti–convencionalista y realista, frente al problema 
de la referencia).

Horkheimer no puede ver lo que Neurath se esfuerza en señalar: que 
la búsqueda de un lenguaje único se traza sobre la meta de hallar un len-
guaje que pueda salvaguardarse de las múltiples interpretaciones y permita 
la comunicación, no solamente en el ámbito de la ciencia, sino de los 
sujetos sociales en general. No es que se requiera de la «logización» de la 
ciencia y de la �losofía. Justamente, en la réplica a Horkheimer a�rma 
Neurath: «Horkheimer exagera cuando piensa que el movimiento de la 
Unidad de la Ciencia requiere que todo �lósofo estudie la lógica» (Neu-
rath, [1937b]2011:19). El autor busca de�acionar la interpretación horkhe-
imeriana del rol de la lógica en el positivismo, señalando que muchos 
autores claves para el movimiento, como, por ejemplo, Ernst Mach, no 
utilizaron fórmulas lógicas.

Sin embargo, la lectura o�cial sobre esta problemática fue en una línea 
similar a la interpretación frankfurtiana: la versión popularizada de Ayer 
([1936]1958), que se continuó con Suppe (1974]), entre otros. Como sabe-
mos, uno de los problemas iniciales del positivismo lógico consistió en las 
posibilidades de distinción entre enunciados de los que pudiese predicarse 
verdad o falsedad (enunciados tautológicos y enunciados empíricamente 



100

veri�cables) y enunciados «metafísicos» o pseudoproposiciones, de los que 
la predicabilidad de la verdad y falsedad resulta imposible, y por ende, 
carecen de sentido. Hegselmann (1987) denomina al tópico anterior «sense 
theorem». Por otro lado, la negación del conocimiento a priori y la exi-
gencia de veri�cación de los enunciados sintéticos, como criterio de jus-
ti�cación, se resume según el autor en el «base theorem». Así, el principio 
de la ciencia uni�cada suele entenderse como la totalidad de aquellas 
proposiciones que resultan legítimas de acuerdo con «the sense and the base 
theorems» (cfr. Hegselmann, 1987:15).

A su vez, una de las implicancias de lo anterior es que el lenguaje de la 
ciencia debe ser uno, que pueda ligarse directamente con el contenido de 
la experiencia fáctica (el lenguaje observacional), o pueda ser de algún 
modo reducido a este (reglas de correspondencia, de�niciones explícitas, 
etc.). Sin embargo, la uniformidad de estas ideas no es tal como se ha 
popularizado, sino que tiene diversas variantes, la más importante es jus-
tamente la de Otto Neurath. Para este, uni�car la ciencia no signi�ca 
reconstruir el conocimiento cientí�co en un macro sistema de enunciados 
con sentido, al modo de las aspiraciones tempranas del Círculo de Viena. 
A partir de los años treinta el autor desarrollará decididamente la idea de 
«ciencia uni�cada» en el marco de un pluralismo epistemológico. Para 
ello, debe rechazar la unidad vista como sistema de enunciados cientí�cos 
cuya legitimidad fuese alcanzada a través del criterio veri�cacionista. El 
concepto de «ciencia uni�cada» constituirá la base a partir de la cual los 
cientí�cos generen hipótesis diversas–plurales que sometan al escrutinio 
de sus colegas en un proceso de colaboración y negociación de los miem-
bros de la comunidad cientí�ca. Como hace notar Prono:

Tal lenguaje debe ser �sicalista en el sentido de que debe contener referen-
cias al orden espacio–temporal que nos es accesible intersubjetivamente. 
Este rasgo proporciona un criterio de identi�cación de los enunciados de 
experiencia o enunciados protocolares. De modo que el lenguaje �sicalista 
no debe identi�carse con el lenguaje de la física, sino como una alternativa 
al lenguaje fenomenalista que toma como punto de partida a las vivencias 
individuales de un sujeto. (Prono, 2010a:88)



101

Neurath justamente le señala a Horkheimer en su réplica que la inter-
pretación que este hace del «�sicalismo» (Physikalismus) se mueve princi-
palmente en esta dirección de una equiparación de la valoración de la 
física como modelo de cienti�cidad en el positivismo decimonónico, con 
la tendencia del positivismo del siglo XX; sin embargo, este último, a dife-
rencia del positivismo anterior, se inclina a la «búsqueda de una síntesis 
enciclopédica que puede ser abordada a partir de análisis metacientí�cos 
preparatorios y lógicos» (Neurath, [1937b]2011:23).

Muchos son los aspectos en que el modelo de ciencia uni�cada de Neu-
rath se distingue del anterior. La célebre analogía del conocimiento cien-
tí�co como barco que se reconstruye continuamente en altamar parece 
estar lejos de las ideas de Carnap.

Cuando Neurath la utiliza por cuarta y quinta vez, en los años treinta 
y cuarenta (la analogía aparece cinco veces en la obra de Neurath, según 
recuenta ¢omas E. Uebel en Cartwright et al. —1996—), tendrá un sig-
ni�cado relevante con respecto a su concepto de unidad de la ciencia como 
se lee a continuación:

No tenemos un suelo �rme desde el cual establezcamos el edi�cio de la 
ciencia. Nuestra situación actual es como si estuviéramos en un barco en mar 
abierto y debiéramos reconstruirlo durante el viaje. No podemos encontrar 
una base inmutable absoluta para la ciencia; y nuestras discusiones solo 
pueden determinar si nuestros enunciados cientí�cos pueden ser aceptados 
por cierto número de cientí�cos u otros hombres. (Neurath, 1937a:276)

El símil del barco constituye la a�rmación de su antifundacionalismo 
metodológico. Neurath cree que la clave para uni�car el conocimiento es 
la cooperación y la negociación. De esta manera, si se habla de unidad 
habría que hacerlo en otro contexto distinto al epistemológico.

En 1937, Neurath escribía lo siguiente de su «antifundamentalismo»:

Este enfoque es fundamentalmente opuesto a cualquier concepción que 
emplea la noción de sistema como límite de la investigación cientí�ca. Y 
parece natural y consecuencia inmediata de esta perspectiva la idea de que 



102

una «ciencia uni�cada» sea realizada en una Enciclopedia como «modelo» 
de nuestro conocimiento. Ya que no podemos comparar las ciencias his-
tóricamente dadas con «la ciencia real», lo más que podemos alcanzar en 
nuestro trabajo cientí�co parece ser que es una Enciclopedia, construida 
cooperativamente por los cientí�cos interesados en el empirismo cientí�co. 
Este programa podría ser llamado «Enciclopedismo». (Neurath, 1937a:276)

Vemos así que, desde la perspectiva de Neurath, el hecho de no tener 
una forma única a partir de la cual evaluar la verdad o falsedad de las teo-
rías cientí�cas no detiene el avance de la ciencia. Solo nos hace abandonar 
los sueños metafísicos. En cambio, el hombre de ciencia es un sujeto activo 
que propone modelos y sistematizaciones plausibles con el �n de conven-
cer a sus colegas. Ahí se da la unidad. En la voluntad de los individuos 
que proponen, negocian y acuerdan entre sí.

Investigación científica, acción intersubjetiva  
e ideales de cambio social

Cuando Horkheimer interpreta la actividad cientí�ca propugnada por los 
positivistas lógicos reduce la labor que proponen a la idea de organización 
teórica «aséptica», guiada por la idea de formalización matemática y de 
control empírico a través de un criterio veri�cacionista. Como he resal-
tado en otros trabajos (cfr. Gonzalo y Cherep, 2020; Gonzalo, 2022) hay 
una lectura del positivismo que resalta permanentemente —y casi exclu-
sivamente— la visión del rol de la experiencia en la investigación cientí-
�ca, el rol de los hechos.

En la apreciación horkheimeriana, los hechos, convertidos en «hechos 
en sí», y los objetivos explicativos y predictivos de hechos puros, imponen 
un límite a las tendencias positivistas: no pueden ir más allá de ellos. Al 
considerar el factum mismo, como mera exterioridad, la propuesta del 
positivismo no logra poder convertirse en una herramienta para que la 
investigación social pueda discernir entre apariencias y realidad (O’Neill 
y Uebel, 2004:81), de manera que la fetichización del hecho se asocia a la 
idea de ocultamiento de la verdad, y consecuentemente, a la imposibili-
dad de toda crítica y acción trasformadora. Al no ser una vía para lograr 



103

desenmascarar las ideologías, no puede facilitar que los sujetos descubran 
las realidades subyacentes al aparecer, las formas engañosas de dominio 
social, y así poder subvertirlas (Horkheimer, [1937a]2000:143).

Seguidamente, se juzga que el positivismo no puede llevar a cabo una 
autocrítica de la práctica cientí�ca, en esta línea de naturalización del 
cocimiento fáctico. Este queda —según el autor— reducido a sus aspec-
tos físico–�siológicos y separado de su proceso de constitución social–his-
tórico y de la relación con los componentes conceptuales que interactúan 
con el conocimiento fáctico (Horkheimer, [1937b]2002:146). Así, la con-
cepción positivista, habiendo devenido un «totalitarismo del hecho cien-
tí�co», y no pudiendo ir más allá de los datos puros, no logra alcanzar un 
nivel re�exivo que le permita captar la propia actividad subjetiva en la 
constitución y el conocimiento de aquellos.

Por otro lado, se acusa al positivismo de extender el canon metodológico 
exitoso de las ciencias físico–naturales a las investigaciones sociales. En este 
sentido, Horkheimer cuestionará el ideal del proyecto de ciencia uni�cada. 
A su vez, estima que con este se pretendía alcanzar la unidad con un len-
guaje depurado de toda carga subjetiva e ideológica, que garantizara la 
objetividad empírica del cientí�co. Pero, nuevamente se entabla su valo-
ración del rol «retardatario» de las implicancias prácticas de esta visión:

La creencia armoniosa e ingenua que subyace a su concepción ideal de la 
unidad de la ciencia y, en el último análisis, a todo sistema del empirismo 
moderno, corresponde al mundo del liberalismo. (...) De acuerdo a los em-
piristas esta es una «afortunada coincidencia» que no es necesario analizar 
para determinar su signi�cancia y alcance. (Horkheimer, [1937b]2002:147)

En la interpretación horkheimeriana, el empirismo lógico construye 
una posición sobre la ciencia y su rol social que contribuye a la aceptación 
del status quo vigente, y así, favorece los rasgos de injusticia social del sis-
tema predominante:

Si la ciencia como un todo es conducida por el empirismo y el intelecto, 
renuncia a su insistente y con�ado mecanismo de prueba del cepillo �no 
de las observaciones, y a descubrir más sobre el mundo, que aun lo que nos 



104

brinda la prensa diaria bien intencionada, estará participando pasivamente 
en el mantenimiento de la injusticia universal. (151)

Ante la idea de que en la visión del positivismo lógico la actividad cien-
tí�ca está separada del contexto social del que emerge y los cientí�cos 
distanciados del accionar político–social, cabe señalar que uno de los obje-
tivos, ya inicialmente planteado en el carácter programático de «La con-
cepción cientí�ca del mundo» (Carnap et al., [1929]2002) es el objetivo 
social —ya antes señalado— de la ciencia uni�cada, el énfasis en el carác-
ter colectivo de la investigación y en la acción intersubjetiva implicada en 
la misma ([1929]2002:112).

Estos ideales se plasman institucionalmente, según Neurath, de diversas 
formas dentro del movimiento: la cooperación cientí�ca que se desarrolla 
a lo largo de los años treinta y cuarenta, tanto en Europa como en Estados 
Unidos, y pone la relevancia en los Congresos Internacionales para la Uni-
dad de la Ciencia y la Enciclopedia Internacional de la Ciencia Uni�cada. 
En estas formas de institucionalización de los ideales de la ciencia uni�-
cada se vislumbra la diversidad de áreas cientí�cas y �losó�cas intervinien-
tes en la búsqueda de soluciones a problemas, que van desde la física a la 
ética, y desde la lógica a la estética.

La tarea de esta organización enciclopédica del saber y de instituciona-
lización tenía como objetivo central que los conocimientos pudieran ser 
utilizados de manera más adecuada como herramientas para la formación 
y la plani�cación deliberada de la vida moderna, procurando cultivar la 
actividad cientí�ca y epistemológica entre ciudadanos comunes.

Ahora bien, lejos de la visión horkheimeriana de que este ideal de uni-
dad de la ciencia del positivismo lógico muestra exclusivamente una visión 
cienti�cista del movimiento, Neurath ([1937b]2011) asevera:

Desde el punto de vista de la actitud cientí�co–técnica se busca construir una 
concepción empírica comprehensiva, pero la crítica cientí�ca consiste en algo 
más que luchar por las expresiones no–empíricas y contradicciones, como 
sugiere Horkheimer son sólo «requisitos mínimos». (Neurath, [1937b]2011:19)

La crítica se desliza luego al rol del cientí�co y su desdoblamiento activo: 
por un lado, que el cientí�co experto en un área del saber considera la 



105

realidad social y sus productos como algo externo, y en tanto que ciuda-
dano de�ende sus intereses en dicha realidad social por medio de publi-
caciones políticas, participación en partidos, en elecciones, en organiza-
ciones sociales. La posición crítica busca, entonces, superar esta tensión 
(Horkheimer, [1937a]2000:44).

La elaboración de teorías en el sentido tradicional se considera en nues-
tra sociedad como una actividad separada de otras actividades —cientí�-
cas y no cientí�cas—, sin necesidad de saber nada de los objetivos y ten-
dencias históricas de los que forma parte dicha actividad (Horkheimer, 
[1937c]2002:245). Se estima así que los análisis modernos han perdido toda 
conexión con cualquier conocimiento circundante que trate de la realidad 
histórica (Horkheimer, [1937c]2002:246).

Otro de los tópicos caracterizadores del positivismo es el marcado rasgo 
optimista que este movimiento asigna al progreso técnico y tecnológico, 
que el autor juzga como un impedimento para la salida de las consecuen-
cias no deseadas del capitalismo. Efectivamente, no se evalúa solamente 
una concepción �losó�ca de la técnica, sino también de una mirada crítica 
de las consecuencias que esta visión tiene en el contexto político en que 
se desarrolla. Según Horkheimer ([1937a]2000:164), el optimismo referido 
impedía al empirismo lógico brindar las herramientas necesarias para 
enfrentar el viraje del capitalismo hacia el fascismo (161), pues su con�anza 
en la educación y la ciencia como medios para lograr un mundo social 
mejor y su fe ilustrada en el progreso lo tornaban incapaz de ver las con-
secuencias peligrosas del desarrollo. Como se irá per�lando aún más en 
obras posteriores de Horkheimer, se valora la ciencia como guiada por la 
lógica burguesa de dominio y por la racionalidad instrumental.

Consideraciones finales

Para concluir, quisiera insistir en que las con�guraciones del positivismo 
en la �losofía horkheimeriana, que en este aporte se centran en la lectura 
de Neurath, han repercutido fuertemente sobre las interpretaciones estan-
darizadas del positivismo del siglo XX y han favorecido que se reproduzcan 
acríticamente muchos de los aspectos que la reconstrucción que Horkhe-
imer ha pergeñado del movimiento. También, ha tenido mucha in�uencia 



106

su lectura sociopolítica del empirismo lógico, contribuyendo a la doble 
imagen de que: (i) el empirismo lógico se ha replegado a las heladas lade-
ras de la lógica; y (ii) su posición se ha convertido en un obstáculo para 
la crítica social y la liberación de la opresión social. Como hemos referido 
antes, actualmente, enfoques histórico–críticos del empirismo lógico 
(entre otros: Araujo y Medina, 2014; García Cherep y Gonzalo, 2022; 
Reisch, 2009; Stadler, 2010 o Uebel, 2005 y 2010) están contribuyendo a 
contraponer aquella imagen de la interpretación horkheimeriana.

Desde este punto alfa, cuando Neurath insiste en la perspectiva cientí-
�ca como aquella que resulta preferible a otras como metodología de 
conocimiento, y al mismo tiempo coloca del lado de los idola teatri a los 
sistemas metafísicos, claramente muestra cuál es, según su posición, la vía 
adecuada para la investigación social, pero cabe resaltar que la preferencia 
no es solo metodológica, sino básicamente social–política: las tendencias 
metafísicas en la investigación son vistas como retardatarias, propias de 
sectores conservadores e inadecuadas para una nueva restructuración de 
las sociedades industrializadas.

Por su parte, desde la óptica de los frankfurtianos, esta posición se 
vuelve reiteradamente fuente de ataque, porque esas perspectivas cientí�-
cas son juzgadas como un tipo de cienti�cismo antimetafísico y antidia-
léctico, que debe ser combatido. Cabe agregar que, en el caso de Horkhe-
imer, este antagonismo se irá haciendo cada vez más marcado desde 1937 
en adelante —y se agudizará más adelante particularmente en su obra 
conjunta con Adorno (Adorno y Horkheimer, [1947]1998). Como señalan 
O´Neill y Uebel (2004), se irá gestando en la obra del autor un cambio 
en la valoración del papel social de la ciencia y de sus cultivadores, que 
condicionará aún más su interpretación del positivismo y su ceguera para 
ver en los ideales del proyecto de empirismo lógico una vía positiva para 
la transformación social.

Así, estas interpretaciones irán construyendo, tanto desde un enfoque 
epistemológico como de uno sociopolítico, al enemigo a combatir y una 
vez con�gurado el enemigo �losó�co, excluirlo como otra posibilidad 
alternativa a la propia, que pudiese contribuir al cambio social.

Afortunadamente, el trabajo de revisión historiográ�ca de la �losofía 
de la ciencia, y sobre todo la vuelta a la lectura de los textos originales nos 
permite hoy tener una visión contrapuesta y una valoración alternativa a 



107

la interpretación frankfurtiana. El trabajo realizado en el ámbito local por 
María Inés Prono en relación con la obra de Neurath conforma un aporte 
muy signi�cativo a la tarea de revisión interpretativa y a la evaluación de 
los importantes legados del autor.

Referencias bibliográficas

Adorno, Theodor y Horkheimer, Max ([1947]1998). Dialéctica de la Ilustración. 
Fragmentos filosóficos. Trotta.
Araujo, Carolina Inés y Medina, Celia (2014). Acerca de la polémica Neurath‒
Horkheimer: ciencia y política. Diánoia, LIX(72), 113–129.
Ayer, Alfred J. ([1936]1958). Lenguaje, verdad y lógica. Martínez Roca.
Carnap, Rudolf; Hahn, Hans y Neurath, Otto ([1929]2002). La concepción científica del 
mundo: el Círculo de Viena. Redes, 9(18), 105–149.
Cartwright, Nancy; Cat, Jordi; Fleck, Lola y Uebel, Thomas (1996). Otto Neurath: 
Philosophy between Science and Politics. Cambridge University Press.
Cicera, Ramón; Ibarra, Andoni y Mormann, Thomas (Eds.) (1996). El programa de 
Carnap. Ciencia, lenguaje y filosofía. Ediciones del Bronce.
Coffa, Alberto (1991). The Semantic Tradition from Kant to Carnap: To the Vienna Station. 
Cambridge University Press.
Friedman, Michael (1999). Reconsidering Logical Positivism. Cambridge University Press.
García Cherep, Paula y Gonzalo, Adriana (2020). Horkheimer, lector del positivismo. Un 
análisis crítico de la interpretación horkheimeriana del positivismo en sus textos tempranos. 
Diánoia, 64(83), 1–29.
García Cherep, Paula y Gonzalo, Adriana (2022). Towards a New Interpretation of 
Horkheimer’s Stance towards Science and Technology in the Context of his Critique of 
Positivism. Journal of Critical Theory, 6(1), 177–205.
Gonzalo, Adriana (2020). Horkheimer y la visión heredada del positivismo. Una lectura 
crítica en compañía de la réplica de Neurath. Encrucijadas, 20, 1–24. https://recyt.fecyt.es/
index.php/encrucijadas/issue/view/4040
Hegselmann, Rainer (1987). Introducción. En McGuinnes, Brien F. (Ed.), Unified science 
(pp.11–21). Reidel.
Horkheimer, Max ([1937a]2000). Teoría Tradicional y Teoría Crítica. Paidos.
Horkheimer, Max ([1937b]2002). The Latest Attack on Metaphysics. En Critical Theory. 
Selected Essays (pp. 132–187). Continuum.
Horkheimer, Max ([1937c]2002). Postscript. En Critical Theory. Selected Essays (pp. 
244‒252) Continuum.
Horkheimer, Max ([1931]2015). La situación actual de la filosofía social y las tareas de 
un instituto de investigación social. Cuadernos de Filosofía Latinoamericana, 36(113), 
211–224.



108

Ibarra, Andoni & Mormann, Thomas (2003). Engaged scientific philosophy in the Vienna 
Circle: the case of Otto Neurath. Technology in Society, 25, 235–247.
Mormann, Thomas (1996). El lenguaje en Neurath y Carnap. En Cicera, Ramón; Ibarra, 
Andoni y Mormann, Thomas (Eds.), El Programa de Carnap. Ciencia, lenguaje, filosofía (pp. 
215–241). Ediciones del Bronce.
Neurath, Otto (1937a). Unified Science and Its Encyclopedia. Philosophy of Science, 4(2), 
265–277.
Neurath, Otto ([1937b]2011). Unity of Science and Logical Empiricism: A Reply. En 
Symons, John; Pombo, Olga y Torres, Juan Manuel (Eds.), Otto Neurath and the Unity 
of Science (pp. 15–30). Springer. Versión en español: Otto Neurath Ciencia unificada y 
empirismo lógico: una réplica [a Max Horkheimer] (1937). Traducción de Jordi Magnet 
Colomer. Encrucijadas, 20, 2020.
O’Neill, John y Uebel, Thomas (2004). Horkheimer and Neurath: restarting a disrupted 
debate. European Journal of Philosophy, 12(1), 75–105.
Prono, María Inés (2010a). Otto Neurath: relevancia y actualidad de su concepción 
pluralista de la racionalidad. Tópicos, 19/20, 83–100.
Prono, María Inés (2010b, setiembre). Enunciados protocolares: la propuesta de Neurath 
a la luz de reconstrucciones actuales. Ponencia presentada en el III Congreso Iberoamericano 
de Filosofía de la Ciencia y la Tecnología. Buenos Aires.
Putnam, Hilary (1962). What Theories Are Not? En Nagel, Ernst; Suppes, Patrick y Tarski, 
Alfred (Comps.), Logic, Methodology and Philosophy of Science. Proceedings of the 1960 
International Congress. Stanford University Press. Versión en español: Lo que las teorías no 
son. En Olivé, Leon y Perez Ransanz, Ana Rosa (Eds.) (1989). Filosofía de la ciencia: teoría y 
observación (pp. 312–329). Siglo XXI.
Reisch, George (2009). Cómo la Guerra Fría transformó la filosofía de la ciencia. Hacia las 
heladas laderas de la lógica. Universidad Nacional de Quilmes.
Richardson, Alan y Uebel, Thomas (2007). The Cambridge Companion to Logical 
Empiricism. Cambridge University Press.
Suppe, Frederick (Ed.) ([1974]1979). La estructura de las teorías científicas. Editora Nacional.
Stadler, Friedrich (Ed.) (2003). The Vienna Circle and Logical Empiricism. Re–evaluation 
and future perspectives. Kluwer.
Stadler, Friedrich (Ed.) (2010). El círculo de Viena. Empirismo lógico, ciencia, cultura y 
política. Fondo de Cultura Económica.
Uebel, Thomas (1992). Overcoming Logical Positivism from within. The Emergence of 
Neurath's Naturalism in the Vienna Circle's Protocol Sentence Debate. Rodopi.
Uebel, Thomas (1993). Neurath’s Protocol Statements: A Naturalistic Theory of Data and 
Pragmatic Theory of Theory Acceptance. Philosophy of Science, 60(4), 587–607.
Uebel, Thomas (1995). Vigencia de la teoría de la ciencia de Otto Neurath. Theoria: An 
International Journal for Theory, History and Foundations of Science, 10(23), 175–186.
Uebel, Thomas (1996a). On Neurath’s Boat. En Cartwright, Nancy; Cat, Jordi; Fleck, Lola y 
Uebel, Thomas (Eds.), Otto Neurath: Philosophy between Science and Politics (pp. 89–166). 
Cambridge University Press.



109

Uebel, Thomas (1996b). Anti–Foundationalism and the Vienna Circle's Revolution in 
Philosophy. The British Journal for the Philosophy of Science, 47(3), 415–440.
Uebel, Thomas (2005). Political Philosophy of Science in Logical Empiricism: The Left 
Vienna Circle. Studies in History and Philosophy of Science, 36(4), 754–773.
Uebel, Thomas (2009). Neurath’s protocol statements revisited: sketch of a theory of 
scientific testimony. Studies in History and Philosophy of Science, 40, 4–13.
Uebel, Thomas (2010). What’s right about Carnap, Neurath and the Left Vienna Circle 
thesis: a refutation. Studies in History and Philosophy of Science, 41, 214–221.





111

I

Hace algunos años, cuando Donald Trump apenas asumía su delirante 
gobierno al frente de la que todavía parecía ser la primera potencia mun-
dial, su o�cina de prensa informó, contrariamente a toda la evidencia, que 
el acto de toma de posesión del cargo había sido el más presenciado en la 
historia de los Estados Unidos, superando con mucho el de su antecesor 
Barack Obama. Cuando la vocera presidencial, Kellyanne Conway fue 
cuestionada por la prensa sobre la veracidad de los datos que se estaban 
comunicando, dijo: «No seas tan exagerado, Chuck. Estás diciendo que 
es una mentira, y ellos están dando... Nuestro jefe de prensa, Sean Spicer, 
dio hechos alternativos a eso».

A esta primera falsedad le sucedieron muchas otras de mayor o menor 
envergadura, atribuibles a un personaje ciertamente singular, claro está. 
Sin embargo, esas falsedades o tergiversaciones, como en el caso de las 
asociadas con la epidemia de Covid 19, terminaron con el fallecimiento 
de miles de personas inocentes, y como en el caso del supuesto fraude en 
las elecciones de 2020, en las puertas de una guerra civil. Asimismo, no es 
de menor importancia la «justi�cación» de esas mentiras bajo el rótulo de 
«hechos alternativos». Esta idea, con este u otro nombre, ha sido el caldo 
de cultivo de muchos de los negacionismos de los que hemos sido testigos 
en los últimos años.

Notas sobre la Enciclopedia de la ciencia 
unificada como programa educativo democrático 
en Neurath y Dewey
Álvaro Peláez Cedrés (UAM, México/UdelaR, Uruguay)



112

En este escrito no me voy a preguntar cómo llegamos a este punto ni 
quienes son los responsables.1 En lugar de eso, intentaré ofrecer un modo 
de combatirlo, y para ello, partiré del legado de dos �lósofos de comienzos 
del siglo XX, Otto Neurath y John Dewey, quienes compartieron la idea 
de lo que llamaron la «actitud cientí�ca», como base de construcción de 
una sociedad democrática constituida por individuos educados en una 
actitud radicalmente crítica.

Aquí, por supuesto, restringiré mi atención a unos pocos aspectos de 
la obra de esos �lósofos, los cuales espero sean su�cientes para mis pro-
pósitos actuales.

Para ello mi exposición tendrá el siguiente orden: en la sección II me 
referiré a las ideas de Neurath y Dewey sobre la actitud cientí�ca y el modo 
en que ambos concibieron la cristalización colectiva de esa actitud: la 
Enciclopedia de la ciencia uni�cada; en la sección III, dirigiré mi atención 
hacia los conceptos de educación y democracia; en la sección �nal señalaré 
algunas avenidas posibles de trabajo futuro sobre el tópico.

II

En términos generales, el empirismo es la doctrina �losó�ca que sostiene 
que la experiencia observacional constituye el origen y el fundamento de 
todo lo que creemos sobre el mundo. Para ponerlo en palabras sencillas, 
la mente humana solo copia y combina lo que se nos ofrece a través de 
los sentidos: no hay posibilidad alguna de que posea contenidos que no 
provengan de las sensaciones. Nihil in intelectu nisi prius fuerit in sensu, 
reza el principio peripatético.

A lo largo de los siglos el empirismo fue atacado y menoscabado, pri-
mero por la Iglesia y el Estado, luego por la metafísica, y todavía después 
por varias �losofías que compitieron por cual le dio la estocada �nal.2

1  Si bien los análisis sobre estos asuntos abundan en la actualidad, quiero remitir a dos 
trabajos que encuentro muy serios y estimulantes: el libro de Harry Frankfurt On Bullshit, de 
2005, y el más reciente de Jason Stanley How Fascism Works: The Politics of Us and Them, 
de 2018.

2  Me refiero, por supuesto, al extraño fenómeno, del cual todavía no hemos conseguido 
librarnos completamente, de las críticas que recibió la versión más moderna de empirismo, 



113

A decir verdad, a pesar de que muchas de las críticas que se hicieron al 
empirismo, algunas provenientes de sus propios adeptos, son justas y deter-
minantes en muchos aspectos, personalmente considero que todavía hay 
un núcleo atractivo y defendible en esa doctrina �losó�ca, a saber, la idea 
que exige que la veri�cación en la experiencia provee, en última instancia, 
las mejores credenciales que justi�can nuestras prácticas epistémicas, las 
más comunes y las más especializadas.

Debo apresurarme a decir, por supuesto, que esto no se sostiene sin 
cuali�cación: no solo la noción misma de «veri�cación» no es clara, sino 
que incluso, como ya fue señalado hace tiempo,3 el estatus del propio 
principio empirista puede ser puesto en entredicho. Si, como los empiris-
tas sostuvieron, un enunciado es cognoscitivamente signi�cativo si y solo 
si es analítico o sintético, entonces el principio empirista no es cognosci-
tivamente signi�cativo, dado que no pertenece a ninguna de esas dos cla-
ses de enunciados. Sin embargo, como ya advirtieron los �lósofos empi-
ristas del siglo XX, los empiristas lógicos, el que un enunciado o conjunto 
de ellos carezca de signi�cado cognoscitivo no signi�ca que carezca de 
todo signi�cado. Este es el caso, precisamente, del principio de veri�ca-
bilidad. En efecto, podemos sostener que el principio de veri�cabilidad 
debe entenderse como una regla o imperativo práctico. Hempel lo carac-
terizó como una «explicación» en el sentido de Carnap, Reichenbach lo 
llamó una «decisión volitiva». Si se concibe así, entonces su justi�cación 
no descansa en la evidencia empírica, sino en el valor de los resultados que 
se obtienen de su uso. El problema concerniente al criterio de veri�cación 
se convierte, de este modo, en un problema de responsabilidad intelectual. 
La práctica de a�rmar como un hecho algo que en principio carece de 

el Empirismo lógico (también conocido como «Positivismo lógico» e incluso «Neopositivis-
mo», y que agrupó, antes de la diáspora, a los filósofos congregados en torno al Círculo 
de Viena). Esas críticas, la mayor de las veces infundadas y apoyadas en tergiversaciones 
cuando no en la ignorancia casi absoluta de los escritos de los filósofos del Círculo de 
Viena, provinieron de diversos actores filosóficos, algunos más importantes que otros, y 
que podríamos agrupar en torno al así llamado «giro historicista» en filosofía de la ciencia. 
Para una colección de ensayos representativa de la diversidad de temas y posturas de los 
filósofos empiristas lógicos, véase mi (2016).

3  En un artículo clásico, Carl Hempel, un miembro destacado del Empirismo lógico, 
explicó con detalle la serie de reformulaciones que el llamado «principio empirista del sig-
nificado» sufrió a partir de las críticas recibidas. Véase Hempel (1950/1991).



114

apoyo evidencial es arbitraria y, en muchos casos, como en los ejemplos 
con los que comencé, inmoral.

Así lo entendieron también Otto Neurath y John Dewey, quienes defen-
dieron desde muy temprano la idea de que alguna variante del empirismo 
y la actitud cientí�ca constituían las mejores herramientas para compren-
der y cambiar el mundo.4

Neurath no creía en la verdad de los sistemas �losó�cos; su valor, en 
cambio, estaba dado por el modo en que coadyuvaban a la prosecución 
de los intereses humanos. En este sentido, el modo de pensar cientí�co es 
el más apropiado si lo que queremos es propiciar una sociedad más libre, 
menos dependiente de visiones religiosas e ideológicas. Al igual que los 
pensadores de la Ilustración francesa, Neurath creyó que la liberación del 
hombre solo vendría de la mano de la adquisición de conocimiento, y el 
empirismo cientí�co es la �losofía más adecuada para promover ese �n. 
El empirismo y el pluralismo fueron aliados para Neurath en contra de la 
metafísica, el autoritarismo y la persecución.5

4  Entiéndase bien que no estoy diciendo, por supuesto, que Dewey, o ni siquiera Neu-
rath, eran empiristas clásicos, lo que sí afirmo es que lo que defendieron como la «actitud 
científica», en la medida en que reclama para la comprobación empírica un lugar sustantivo 
en los procesos de formación y justificación de creencias, se emparenta directamente con 
el empirismo. Históricamente, los filósofos pragmatistas se orientaron filosóficamente más 
hacia el empirismo que hacia el racionalismo, o al menos, más hacia el modo de pensar 
característico de las ciencias empíricas que hacia cualquier otro. Ch.S. Peirce y W. James, a 
pesar de muchas otras influencias filosóficas, son dos casos conocidos. Al primero incluso 
se le ha atribuido una formulación temprana del principio de verificación, el cual coloca 
en la base del método privilegiado de fijación de creencias, a saber, el método científico. 
W. James, por su parte, es conocido por sus investigaciones empíricas en psicología, y por 
haber defendido lo que llamó un «Empirismo radical». Dewey, por su parte, cuya filosofía ha 
sido calificada como un «naturalismo cultural», articuló una compleja posición producto de 
influencias tan distintas como el darwinismo y el idealismo hegeliano, aunque defendiendo 
siempre el pensamiento empírico como principio irrenunciable de conducción intelectual. 
A esta lista de pragmatistas americanos debe agregarse también, por supuesto, a Charles 
Morris, coeditor, con Neurath y Carnap de la Enciclopedia de la ciencia unificada.

5  La conocida diatriba de Neurath en contra de la semántica, que consideraba una 
«metafísica modo lingüística», tenía para él un trasfondo político. Su experiencia en la 
guerra lo indujo a leer e investigar sobre la persecución en la historia del mundo. Los per-
secutores, pensó Neurath, cultivaban y promovían creencias y estilos de pensamiento me-
tafísico con el fin de distraer a las personas de formas de pensar que ponían a la felicidad 
práctica como sus objetivos inmediatos. Véase en este respecto, Reisch (2003).



115

John Dewey, por su parte, consideraba que la actitud cientí�ca no es 
algo privativo de los cientí�cos, así como la actitud no cientí�ca tampoco 
lo es del hombre común. Se trata de una cualidad que puede manifestarse 
en cualquier forma de vida. Así la de�ne:

En su lado negativo, es libertad del control de la rutina, el prejuicio, el dogma, 
la tradición no revisada, el puro interés personal. Positivamente, es la libertad 
para investigar, examinar, discriminar, extraer conclusiones sobre la base de 
la evidencia después de esforzarse por reunir todas las pruebas disponibles. 
(Dewey, [1938]1955:31)

El peculiar abordaje de Dewey de los problemas concernientes a la acti-
tud cientí�ca, al igual que en Neurath, no procede de teorizaciones a priori 
y modos intelectualizados de concebir esos problemas. Antes bien, es la 
experiencia cotidiana misma, con sus virtudes y vicios epistémicos, la que 
constituye el centro de su interés. La atención concedida a la experiencia 
humana, considerada como un todo formado por las vivencias e interac-
ciones individuales y colectivas, enseña que el abordaje �losó�co de sus 
problemas no puede proceder desde un marco único, intelectualmente 
idealizado. Dice Dewey: «El hogar, la escuela, el mercado, la cabecera de la 
cama y el hospital, presentan los problemas tan verdaderamente como el 
laboratorio» ([1938]1955:31). Es decir, los problemas que requieren atención 
desde la actitud cientí�ca no son solo los que se encuentran encerrados en 
el laboratorio, sino también los de la cotidianeidad individual y social. Por 
ello, para Dewey, la actitud cientí�ca es potencialmente universal.

Como es bien sabido, el gran proyecto que Neurath concibió, junto a 
Carnap, para desarrollar estos �nes es, sin duda, la Enciclopedia de la Cien-
cia Uni�cada. En el primer volumen de esta Enciclopedia, Neurath de�ne 
el proyecto de la siguiente manera:

La Enciclopedia internacional de la ciencia uni�cada busca mostrar cómo 
diversas actividades cientí�cas, tales como la observación, la experimentación 
y el razonamiento, pueden sintetizarse, y cómo todas ellas juntas ayudan en 
la evolución de la ciencia uni�cada...; esta Enciclopedia continúa el trabajo 
de la famosa Encyclopédie francesa, en este y en otros respectos. (Neurath, 
[1938][1955]2016:323)



116

Neurath concibió la Enciclopedia como un proyecto social y para la 
solución de los problemas sociales. No se trata de una sistematización a 
priori del conocimiento humano llevada a cabo por �lósofos, sino el pro-
ducto de una empresa colectiva que ha trabajado a favor del �orecimiento 
de la vida. En este sentido, la Enciclopedia es vista como un re�ejo o un 
modelo de la propia historia del conocimiento humano, la cual, según 
Neurath, se orienta hacia una síntesis de racionalismo y empirismo. Por 
ello, utiliza, para expresar la idea de lo que constituirá esta Enciclopedia, 
la analogía con un mosaico cuyo patrón va conformándose históricamente. 
No hay anticipación posible ni sistema a priori que lo regule.

En la misma dirección, Dewey distingue dos sentidos del concepto de 
«unidad de la ciencia»: el primero, como reunión y coordinación del saber 
cientí�co; el segundo, como una unidad humana y cultural. En franca 
sintonía con la posición de Neurath recién expuesta, Dewey dice: «Existe, 
por ejemplo, el asunto de uni�car los esfuerzos de aquellos quienes ejercen 
el método cientí�co en sus propias tareas, de modo tal que esos esfuerzos 
puedan alcanzar la fuerza que llega del esfuerzo uni�cado» (Dewey, 
[1938]1955:32). Es decir, Dewey cree que las personas que practican la acti-
tud cientí�ca en su trabajo individual están amenazadas por una serie de 
vicios epistémicos y actitudes contrarias a dicha actitud, por lo que es 
necesario organizar y uni�car esos esfuerzos para reforzarlos, protegerlos 
e incentivarlos. En este sentido, con la lucidez que lo caracterizaba, Dewey 
señala como enemigos peligrosos de la actitud cientí�ca a aquellos que 
toman prestado de la ciencia sus resultados para ponerlos a trabajar a favor 
de intereses nacionales y de clase, los cuales son abiertamente opuestos a 
esa actitud. Dice: «Los hombres pueden admirar la ciencia, por ejemplo, 
debido a que les provee de la radio para su uso, pero luego emplean la 
radio para crear condiciones que impiden el desarrollo de la actitud cien-
tí�ca en los campos más importantes de la actividad humana —campos 
que sufren terriblemente por el fracaso en usar el método cientí�co—» 
(Dewey, [1938]1955:33).

Por ello, si la actitud cientí�ca, más que la actitud que guía el trabajo 
de los investigadores en sus laboratorios tiene más que ver con la que per-
mea todas las actividades humanas cotidianas, poco favor le haríamos a 
su prosecución si se sistematizara en una plataforma para ser aceptada. En 
su lugar, dice Dewey, al tratarse de un movimiento esencialmente coope-



117

rativo, los puntos de vista e ideas comunes deben surgir de esos mismos 
procesos de cooperación. La única condición, agrega el �lósofo americano, 
es la con�anza en la actitud cientí�ca y en la importancia social y humana 
de su mantenimiento y expansión.

III

Ahora bien, si tanto para Neurath como para Dewey, la Enciclopedia de 
la ciencia uni�cada es un modelo del desarrollo del conocimiento humano, 
obtenido mediante la cooperación activa y consciente de todos sus actores 
con vistas al �orecimiento de la especie, entonces es un sistema en cons-
trucción, esto es, un programa, y en este sentido algo en cuya consecución 
todavía podemos trabajar.

Los conceptos clave para que la consecución de este programa sea posi-
ble son, de acuerdo con Neurath y Dewey, educación y democracia. Vea-
mos qué signi�can ambas nociones para estos �lósofos.

Como es bien sabido, el locus classicus de las re�exiones de Dewey sobre 
estos temas es Democracia y educación, de 1916, aunque aquí referiré a sus 
ideas con relación al proyecto de la unidad de la ciencia desde su contri-
bución al volumen fundacional de la Enciclopedia; las re�exiones de Neu-
rath son más tardías, concentradas en su libro de 1946: Educación visual. 
Democratización versus popularización de la educación.

A) Educación y democracia en Dewey
Con relación a la formación en la actitud cientí�ca, que es lo que aquí 

nos ocupa, Dewey considera que esta ha sufrido de graves defectos. Con 
independencia de que las ciencias hayan encontrado un lugar en las ins-
tituciones educativas, un problema que subsiste hasta nuestros días es su 
falta de coordinación, limitándose a una mera coexistencia. No obstante, 
dice Dewey, esto constituye un problema menor si se compara con otras 
anomalías en el diseño y trasmisión del conocimiento cientí�co. En pri-
mer lugar, señala el hecho de que la enseñanza de la ciencia haya heredado 
los métodos de formación de materias no cientí�cas tradicionales. Entre 
las formas que esta práctica ha adquirido, destaca: 1) no se han aprove-
chado las proclives condiciones naturales y psicológicas de los infantes 



118

con vistas a su formación en la actitud cientí�ca; 2) se ha privilegiado la 
enseñanza de las disciplinas cientí�cas como cuerpos de información, antes 
que como un método universal de aproximación y abordaje de los pro-
blemas; 3) la formación especializada, que sin ser mala en sí misma, solo 
apunta a �nes estrechos en lugar de «el �n amplio y liberal de desarrollar 
el interés y la capacidad de utilizar el método cientí�co en todos los cam-
pos de la apuesta humana» ([1938]1955:37).

Estos vicios, según Dewey, no deben verse como meros accidentes de 
la historia de la educación, sino en muchos casos, estrategias conservado-
ras para mantener el adoctrinamiento en ciertos dogmas. La ciencia y la 
actitud cientí�cas son con�nadas a la especialización precisamente con el 
�n de que sus métodos para tratar intelectualmente con los problemas, 
no permee en otros sectores de la educación y la sociedad. En este sentido, 
para Dewey, el movimiento para uni�car a los trabajadores de diferentes 
campos de la ciencia es en sí mismo un movimiento educativo para aque-
llos que toman parte en él, y también «una precondición del esfuerzo para 
dar a la actitud cientí�ca el lugar en las instituciones educativas que creará 
un número siempre creciente de personas que adoptarán habitualmente 
la actitud cientí�ca al enfrentar los problemas que le conciernen» (37).

Ahora bien, en opinión de Dewey, si bien la educación ha ocurrido 
dentro de las más diversas formas de organización social y política, sostiene 
que la que brindaría las mejores condiciones para la formación en la acti-
tud especí�camente cientí�ca es la democracia.

La democracia provee dos condiciones sustantivas para la formación en 
la actitud cientí�ca: la primera, una mayor con�anza en el reconocimiento 
de los intereses mutuos como factor de control social; la segunda, el cam-
bio de los hábitos sociales, sus continuos reajustes a través del encuentro 
con nuevas situaciones producidas por las diversas interrelaciones. La for-
mación en la actitud cientí�ca encuentra un terreno fértil y, más aún, 
coincide con una sociedad en la que los intereses se interpenetran mutua-
mente, y en la que el progreso y el reajuste es una consideración impor-
tante. Porque la democracia, en opinión de Dewey, es más que una forma 
de gobierno, es una asociación de modos de vida, una experiencia de vida 
comunicada colectivamente. En este sentido, los individuos que viven en 
una sociedad democrática genuina conciben sus intereses con relación a 
los de los demás, re�eren sus acciones a las de otros, y a su vez las de otros 



119

como dando sentido a las suyas propias. Esto equivale a la ruptura de las 
barreras de clase, raza y territorio, que mantienen al hombre ignorante de 
la importancia de su actividad. La actitud cientí�ca, como la apertura a 
la pluralidad de puntos de vista, abreva de una sociedad basada en un 
intercambio y mayor diversidad de puntos de vista.

B) Educación y democracia en Neurath
Neurath de�ne la educación como la transferencia de una tradición, de 

una forma más o menos sistematizada, de una persona a otra o de un grupo 
a otro grupo, especialmente de una generación a otra. Desde su punto de 
vista, el que una tradición se trasmita a otros, no signi�ca que no se men-
cionen otras tradiciones ni mucho menos cali�car a la propia como «supe-
rior», en algún sentido, a las demás. En sus palabras: «La tolerancia puede 
combinarse con hábitos tradicionales fuertes» (Neurath, [1945]1996:248). 
Asimismo, la transferencia de una tradición puede venir acompañada de 
advertencias sobre la posibilidad de no depender siempre de ella, sino que 
puede y en muchos casos debe haber hábitos, conductas y opiniones dife-
rentes que pueden reconocerse no solo teórica sino también institucional-
mente. A este criterio lo llama Neurath: «libertad democrática».

Según Neurath, la democracia es el sistema de gobierno donde coexis-
ten las opiniones de todos. Cuando ocurren desacuerdos de índole más o 
menos práctica, como los concernientes a alguna obra pública, la estrate-
gia mejor es la de adoptar una postura que medie entre las partes. Pero 
cuando lo que está en discusión es el sistema social, es decir, cosas como 
la familia, la vida, la escuela; apoyar la democracia signi�ca apoyar la mul-
tiplicidad. A diferencia de los sistemas autoritarios, que parten de una 
aversión a la multiplicidad y la confusión, lo cual se traduce en una actitud 
que favorece la uniformidad y el dogmatismo, la libertad democrática 
involucra el libre ejercicio de la crítica individual, lo cual es compatible 
con la lealtad hacia alguna decisión que bene�cie a la comunidad. «En 
una democracia», dice Neurath, «parece darse por sentada la multiplicidad 
de formas de vida y opiniones. Por lo tanto, se puede ver a la democracia 
como un tipo de hermandad de seres humanos con diferentes formas de 
vida» (250). Son condiciones para ello cierta igualdad de conducta, lealtad, 
cortesía y �delidad. Una orquestación pací�ca no puede estar basada en 
una lucha de todos contra todos.



120

Para que esta orquestación sea posible debe asumirse que hay un acervo 
de conocimiento fáctico común a todos, y que puede transferirse de una 
manera tan neutral como sea posible. Cuando las personas de diferentes 
fes religiosas, así como agnósticos y empiristas quieren colaborar, no pue-
den poner sus diferencias en primer plano, deben intentar usar un lenguaje 
común de comprensión mutua. Cuando lo que está en juego en las dis-
cusiones son las emociones, el humanismo, según Neurath, es lo adecuado. 
Cuando de argumentar se trata, lo recomendable es la adopción de un 
lenguaje neutral.

Un rasgo esencial de la democracia como condición para el estableci-
miento de acuerdos es el compromiso que las personas tienen con ella. 
Todos los individuos compartimos un mínimo de conocimientos que, sin 
embargo, puede conducirnos a sostener opiniones muy disímiles; pero 
cuando actuamos colectivamente, esas opiniones deben ser subordinadas 
a los �nes comunes. En pocas palabras, la democracia requiere del esfuerzo 
por alcanzar acuerdos sobre la base de un conocimiento común y diferen-
cia de opiniones sobre él.

La educación democrática acepta desde el comienzo que debe haber 
diferencias de opinión basadas en hechos compartidos. Pero ¿qué se debe 
hacer cuando las diferencias en las teorías son la razón de las diferencias 
en la acción mientras que una acción común es indispensable según la 
opinión de todas las personas en cuestión?

Una primera respuesta a esta pregunta involucra el lugar de las diferen-
tes personas en la estructura de la sociedad y los elementos que posibiliten 
el contacto entre sus miembros a través de la comunicación. Es claro que 
es necesaria cierta con�anza para la cooperación exitosa y para la posibi-
lidad de establecer contacto a través del lenguaje. En este sentido, es impor-
tante formular lo que las personas tienen en común, por lo que el lenguaje 
para discutir los problemas debe ser tan simple como sea posible, de modo 
de tener la oportunidad de discutir sobre cuestiones fácticas.

Neurath propone comenzar las explicaciones de acuerdo con el cono-
cimiento y vocabulario familiar a los niños y al hombre común. Luego 
pueden introducirse gradualmente expresiones tradicionales en combina-
ciones más complicadas y tal vez algunos términos superiores. Pero en 
principio, se debe intentar construir un conocimiento más comprehensivo 
mirando simplemente hacia el medio circundante —la casa, el jardín, la 



121

calle—, usando el lenguaje de la vida común y sus derivados. A este pro-
cedimiento, le llama Neurath, la humanización del conocimiento. A la falta 
de humanización del conocimiento se debe toda frustración y toda infe-
rioridad que aparece a menudo cuando las personas intentan comprender 
una pieza de conocimiento. Leer un libro, dice Neurath, causa muchas 
veces una especie de temor. Hay personas que se ponen incómodas cuando 
se enfrentan con un término general como «magnetismo», pero ¿quién 
no se irritaría por un título como «magnetismo, imanes y hierro»? ¿Por 
qué no comenzar con el propio dominio del estudiante y usar sus propios 
elementos de expresión y análisis? La humanización implica evitar los 
términos técnicos antes de que sean necesarios; signi�ca comenzar con el 
lenguaje ordinario y usarlo de una manera más cuidadosa. Las personas 
se familiarizan con sus elementos más simples y tradicionales.

IV

Lo primero que quiero destacar en esta sección �nal es el tipo de �losofía 
que Neurath y Dewey nos heredaron. Se trata de un modo de practicar 
la �losofía que comienza con el estudio de la vida buena y se propone 
investigar las formas en que pueden promoverse oportunidades para vivir 
bien, a través de las instituciones sociales, y para dar a los jóvenes las mejo-
res herramientas para desarrollarse como individuos y ciudadanos.

En el marco de este modo de concebir la �losofía, una de las principa-
les conclusiones que podemos extraer de las anteriores consideraciones 
sobre la formación en la actitud cientí�ca y la democracia, es que ambas 
se condicionan mutuamente y coadyuvan en su mejor articulación. En 
efecto, si la democracia es el sistema de organización política donde coe-
xisten y se mani�estan públicamente los intereses más diversos, la actitud 
cientí�ca, tal como la entendieron Dewey y Neurath, tendrá ante y para 
sí una mayor pluralidad de visiones e interpretaciones del mundo que 
evaluar, ponderar y enriquecer. Asimismo, si la actitud cientí�ca conlleva 
un compromiso con la crítica basada en la evidencia observacional, la 
argumentación, la tolerancia y el pluralismo, entonces la democracia se 
verá igualmente reforzada.



122

En segundo lugar, el énfasis de Dewey y Neurath sobre la formación 
generalizada y su per�l humanista rompe con un principio fundamental 
del capitalismo actual, a saber, que debido a la división del trabajo y la 
hiper especialización, los ciudadanos no pueden entender las necesidades 
e intereses de sus pares ni las suyas propias. En lugar de eso, la formación 
en la actitud cientí�ca en general, y el acceso universal a los conocimien-
tos de las distintas tradiciones, proveerá a los individuos de las habilidades 
para reconocer las consecuencias probables de leyes propuestas, las di�-
cultades en las que se encuentran otros ciudadanos y dar respuestas empá-
ticas a ellas.

En tercer lugar, Dewey y Neurath comparten una idea progresivista del 
�orecimiento de la cultura humana. En el contexto educativo, fomentar 
el �orecimiento de la vida humana en el aquí y ahora corre en paralelo 
con el propósito de crear una cultura en la cual las nuevas personas sean 
capaces de obtener un tipo de �orecimiento que esté más allá del que 
nosotros concebimos. Es decir, se trata de formar personas que puedan 
continuar el progreso de la cultura humana.

Para terminar, Neurath y Dewey invitaron a sus contemporáneos, y a 
nosotros, a revisar la agenda y programas de la �losofía aceptados, colo-
cando en el centro la preocupación sobre cómo debemos vivir, individual 
y colectivamente, una preocupación que, por otro lado, está con nosotros 
desde Platón.

Aceptar esta invitación es colocar la teoría general de la educación en 
el centro de la �losofía: preguntarnos lo que se necesita en nuestro con-
texto para que las personas vivan vidas valiosas, individual y colectiva-
mente. Nuestra tarea más importante es continuar trabajando en la arti-
culación entre actitud cientí�ca, educación y democracia, para exponer 
tan precisamente como se pueda los con�ictos entre el capitalismo y la 
concepción de la que aquí se han reunido algunas notas.



123

Referencias bibliográficas

Dewey, John ([1916]2021). Democracy and Education. An Introduction to the Philosophy of 
Education. CreateSpace Independent Publishing Company.
Dewey, John ([1938]1955). Unity of Science as a Social Problem. En Neurath, Otto; 
Carnap, Rudolf y Morris Charles (Ed.), International Encyclopedia of Unified Science (pp. 
29–38). Vols. I‒V. Chicago University Press.
Frankfurt, Harry (2005). On Bullshit. Princeton University Press.
Hempel, Carl G. (1950/1991). Problemas y cambios en el criterio empirista del significado. 
En Valdés Villanueva, Luis (Ed.), La búsqueda del significado (pp. 199–219). Tecnos.
Mormann, Thomas y Peláez, Álvaro (Comps.) (2016). El empirismo lógico. Textos básicos. 
UAM–Cuajimalpa–Universidad del Rosario.
Neurath, Otto ([1938][1955]2016). La ciencia unificada como integración enciclopédica. 
En Mormann, Thomas y Peláez, Álvaro (Comps.), El empirismo lógico. Textos básicos (pp. 
321‒343). UAM–Cuajimalpa–Universidad del Rosario.
Neurath, Otto ([1945]1996). Visual Education. Humanisation versus Popularisation. En 
Nemeth, Elisabeth y Stadler, Friedrich (Eds.), Encyclopedia and Utopia. The Life and Work of 
Otto Neurath (pp. 245–335). Kluwer.
Reisch, George (2003). On the International Encyclopedia, the Neurath-Carnap Disputes, 
and the Second World War. En Parrini, Paolo; Salmon, Wesley y Salmon, Merrilee (Eds.), 
Logical Empiricism. Historical and Contemporary Perspectives (pp. 94–108). University of 
Pittsburgh Press.
Stanley, Jason ([2018]2022). Cómo funciona el fascismo. Blackie Books.





Tercera Parte

Comunicación social  
de la ciencia  
y educación visual





127

Introducción

Los cánones que permiten individuar y legitimar una subdisciplina suelen 
encontrarse en disputa en áreas en la que reina la controversia. Pero suele 
existir cierto acuerdo en que el empirismo lógico cumplió un rol funda-
cional en la consolidación de la �losofía de la ciencia, al menos, en una 
de sus tradiciones. En muchos casos, tal papel fundacional consiste en que 
en el seno de su movimiento es que se comenzó a concebir a la �losofía 
de la ciencia como un área especí�ca distinguible de otras áreas. Las 
in�uencias de sus elaboraciones meteóricas son más discutibles. La mayo-
ría de sus esfuerzos metateóricos más in�uyentes (la concepción de teoría, 
la concepción de la explicación, la concepción del método cientí�co) han 
sido superadas. En algunos casos por críticas externas, en otros por las 
elaboraciones realizadas bajo el mismo movimiento. Lo ocurrido con los 
objetivos políticos mediatos que el empirismo lógico perseguía con tales 

Más allá de la antimetafísica. La relevancia 
actual de algunos de los problemas planteados 
en el marco del empirismo lógico*
Santiago Ginnobili (UBa/UNQ/conicet)

 *  Agradezco los comentarios de Ariel Roffé a versiones previas de este trabajo. Este 
trabajo ha sido financiado por los proyectos de investigación PUNQ 1401/15 (Universidad 
Nacional de Quilmes, Argentina), UNTREF 80120230100039TF (Universidad Nacional 
Tres de Febrero, Argentina), PICT‒2018‒3454 y PICT‒2020‒SERIEA‒01653 (ANPCyT, Ar-
gentina), y UBACyT 20020190200360BA (Universidad de Buenos Aires, Argentina).



128

elaboraciones corre por un carril diferente. Pues, la idea de que la �losofía 
de la ciencia tenía como meta la elaboración de instrumentos analíticos y 
marcos metateóricos que permitieran elucidar y reconstruir el conoci-
miento cientí�co con la meta de facilitar la comunicación interdiscipli-
naria y, consecuentemente, de la ciencia a la sociedad, fue quedando de 
lado en la �losofía de la ciencia. Con el tiempo, devino en �losofía teórica, 
algo desligada de preocupaciones por el impacto social de sus actividades 
(Reisch, 2005). En los últimos tiempos existe una serie de autores que no 
solo reivindican tales objetivos políticos para la �losofía de la ciencia 
actual, sino también muchas de sus ideas acerca de la ciencia.

Me interesa centrarme en una de las ideas del movimiento que han 
resultado más antipáticas para la comunidad �losó�ca y más criticadas 
desde diferentes �ancos: la posición antimetafísica que guiaba sus inves-
tigaciones.1 Más allá de desarrollos especí�cos de los diferentes autores, 
la metafísica era presentada en el marco del empirismo lógico como dis-
curso sin signi�cado cognoscitivo, que podía contener signi�cado emo-
tivo, pero que era presentado con el ropaje de conocimiento. La metafísica 
bajo este punto de vista involucraba en el mejor de los casos una confu-
sión, en el peor una impostura. La búsqueda de un criterio empirista del 
signi�cado, que permitiera elucidar el signi�cado cognoscitivo de los 
enunciados fácticos, permite contar la historia del empirismo lógico y la 
historia de la concepción estándar de teoría (Hempel, 1950). No es mi 
intención desarrollar este punto siendo justo con las diferentes posiciones 
de los diferentes miembros del movimiento y sus cambios a lo largo del 
tiempo. Mi objetivo es menos académico e historiográ�co. Tal como se 
lee en el mani�esto del Círculo de Viena (Carnap et al., 1929) el proyecto 
de eliminación de la metafísica no (solo) implicaba pelearse con enfoques 
�losó�cos alternativos, sino que, esencialmente, se encontraba vinculado 
con clari�cación del lenguaje cientí�co. Bajo su punto de vista, la meta-
física enquistada en la ciencia que simulaba profundidades inescrutables 
di�cultaba su proyecto ilustrado e iluminista de formación cientí�ca del 
ciudadano. Por otra parte, la conformación de una �losofía cientí�ca úni-
camente podría ser realizada colaborativamente (como la ciencia misma) 

1  Respecto al aspecto intolerante de la visión antimetafísica del empirismo lógico resul-
ta interesante la discusión respecto a la prohibición terminológica propuesta por Neurath 
(Aimino, 2018; Reisch, 1997).



129

y por lo tanto implicaba objetivos, lenguaje y una tarea en común. Así, la 
metafísica, en su estado de controversia insoluble (y la misma idea de que 
existen problemas insolubles) debía ser reemplazada, en el nivel metateó-
rico, por la actividad elucidatoria y reconstructiva regida por una actividad 
progresiva que aunque no fuese igual a la cientí�ca —pues autores como 
Carnap pensaban que la meta �losó�ca era elucidar y no explicar y las 
condiciones de adecuación de las elucidaciones eran peculiares (Carnap, 
1950)— debía ser análoga a esta en el sentido de que existiese algún crite-
rio independiente de éxito de la tarea cometida. No puede decirse que 
esta idea no haya sido exitosa, pues el colapso de las ideas que ahora nos 
resultan ingenuas respecto a la ciencia tienen que ver, justamente, con la 
inadecuación de tales ideas para dar cuenta de la práctica cientí�ca. Esto 
implica que en el fracaso del empirismo lógico yace el éxito de su empresa. 
La �losofía de la ciencia resulta progresiva, al menos, en la corrección de 
las primeras visiones ingenuas acerca de la práctica cientí�ca. Sin embargo, 
el desgaste y �nalmente, el abandono de la discusión acerca de la metafí-
sica llevo a la desconsideración y descuido de temáticas que, bajo mi punto 
de vista, resultan actuales e indispensables. Primero, si uno quiere que la 
�losofía de la ciencia supere la discusión endogámica y sirva de autoridad 
para otras disciplinas que podrían servirse del conocimiento metateórico, 
subsiste (y se ha incrementado) la problemática de cómo la �losofía de la 
ciencia podría colaborar con otras áreas desde su estado controversial. 
Veremos esta cuestión en la sección 2 de este trabajo. Segundo, la idea de 
que en muchos casos se expresan fácticamente enunciados que, aunque 
cumplan un rol importante en la actividad cientí�ca, no son fácticos. Más 
allá de que estos no necesariamente deban ser eliminados, y más allá de 
que no tengamos un criterio claro de signi�catividad empírica, la intui-
ción de que en muchos casos se presentan como fácticas a�rmaciones de 
otra naturaleza resulta relevante al acercarse desde la �losofía de la ciencia 
a áreas especí�cas. Veremos este punto en la sección 3. Finalmente, la dis-
cusión metafísica (en alguna acepción no peyorativa del término) no siem-
pre es útil y adecuada. Existen contextos en donde tal vez sería importante 
evitarla. Defenderé esta idea en la sección 4. En la sección 5 presentaré 
mis conclusiones.



130

Como colaborar con otras áreas desde la controversia

Una de las preocupaciones que volcaron a los empiristas lógicos a la 
re�exión metateórica consistía en el aumento de la especialización, que 
llevaba a que las diferentes especialidades cientí�cas estuviesen incomu-
nicadas (Carnap et al., 1929; Neurath, 1983). Por este motivo es que per-
siguieron la unidad de la ciencia a través de un lenguaje común (Carnap, 
1932; Neurath, 1983). Cómo decía, esta preocupación, además, se conec-
taba con la cuestión ulterior de la formación cientí�ca del ciudadano, que 
constituía una preocupación fundamental de los miembros del empirismo 
lógico —que llevó a Neurath, por ejemplo, a trabajar en la representación 
pictórica del conocimiento cientí�co (Casanueva, 2009; Neurath, 1973)—. 
Como puede verse existen aquí dos cuestiones diferentes. La primera es 
la de trabajar facilitando la comunicación entre cientí�cos. La segunda, 
aportar herramientas para el didacta y el comunicador de la ciencia. Ambas 
se encuentran conectadas. Pues, la especialización y la comunicación se 
encuentran en tensión. El proyecto iluminista implicaba que el especialista 
pudiera comunicar sus ideas, tal como explicita Neurath:

Como resultado tenemos, en general, dos grupos de personas en todos los 
países: un grupo muy reducido en estrecho contacto con el conocimiento de 
los tiempos modernos y otro grupo muy numeroso que apenas es alcanzado 
por las grandes corrientes de nuestra civilización actual. Un genio como Fa-
raday podía explicar cuestiones cientí�cas incluso a los niños, como lo hizo 
en las famosas conferencias sobre La historia química de una vela. Pero muy 
pocos maestros y expertos son capaces de abrir el dominio de la ciencia, de 
ponerlo en relación con la vida contemporánea y de hacerlo en el lenguaje 
cotidiano. Necesitamos una nueva forma de comunicar información, un 
método que sea simple de enseñar y aprender, y que sea al mismo tiempo 
comprehensivo y exacto.2 (Neurath, 1973:224)

2  Traducción al español de María Inés Prono, publicada en la tercera parte de este 
volumen (ver abajo).



131

En lo que respecta a la primera de las cuestiones, la comunicación entre 
las diferentes comunidades cientí�cas, resulta bastante claro que este no 
solo sigue siendo un problema interesante, sino que la problemática se ha 
incrementado, pues la ultraespecialización no ha dejado de incrementarse 
desde comienzos del siglo XX. Resulta interesante señalar que la discusión 
respecto al paliamiento de las consecuencias negativas de la ultraespeciali-
zación (entre los cuales se encuentra la incomunicación entre cientí�cos 
de diferentes áreas) no fue un tema que solo se discutió en el seno del 
empirismo lógico. ¢omas Kuhn, ya más avanzado el siglo XX, concibió la 
temática central de su libro más famoso, La estructura de las revoluciones 
cientí�cas (Kuhn, 1970) en el contexto de la discusión acerca de la forma-
ción adecuada de los cientí�cos, y mantuvo ese interés hasta sus últimos 
escritos (Ginnobili, 2022; Reisch, 2019). Su posición fue la opuesta a los 
empiristas lógicos, pues consideraba que la inconmensurabilidad entre 
diferentes poblaciones de cientí�cos era bene�ciosa (o tal vez necesaria) 
para el surgimiento nuevas especialidades, que a su vez era el único sentido 
en que podría hablarse de un progreso cientí�co con claridad (Kuhn, 1990).

La ultraespecialización desde los comienzos del siglo XX ha seguido 
incrementándose. Y más allá del problema que presenta esto para la for-
mación cientí�ca del ciudadano, constituye un problema para las propias 
comunidades cientí�cas en dos sentidos. Por una parte, para el estudio de 
aquellos fenómenos que requieren puntos de vista interdisciplinares. Por 
otra, el problema de las di�cultades de comunicación se ha vuelto un pro-
blema intradisciplinar. Por ejemplo, el crecimiento exponencial de cono-
cimiento en la biología molecular y la bioquímica ha generado el problema 
de cómo tal conocimiento puede ser socializado. La aceleración del des-
ciframiento de genomas y el avance en el estudio de las funciones de dife-
rentes proteínas en diversos organismos ha llevado en los últimos tiempos 
al desafío de cómo disponer públicamente de dicho conocimiento y de 
cómo expresarlo en un lenguaje común. Esto no es un problema que hayan 
notado únicamente desde la �losofía de la ciencia, sino que constituye un 
requerimiento de la propia comunidad cientí�ca (p.ej. Doolittle, 2018).

En lo que respecta a la segunda problemática, la colaboración con la 
didáctica y la comunicación de la ciencia, hace tiempo que comunicado-
res y didactas saben que una parte central de su tarea implica la enseñanza 
y comunicación, no solo del conocimiento cientí�co, sino de una con-



132

cepción de la naturaleza de la ciencia misma. Por este motivo se han vol-
cado sobre el trabajo realizado por �lósofos de la ciencia en la búsqueda 
de herramientas útiles (Matthews, 1992, 1994; McComas, 2002).

En ambos casos lo que se solicita es que el área de la �losofía de la cien-
cia funcione como experta en su temática para asistir a otras áreas que 
requieren de precisión metateórica. Esto supone superar un problema que 
ya era visto como tal a comienzos del siglo XX: el estado controversial en 
casi cualquier temática que existe en el área. La idea de los empiristas lógi-
cos es que tal estado se superaría a través de la eliminación de la metafísica. 
El hecho de que este medio haya fracasado no implica que esta no sea una 
problemática al considerar el papel especí�co de la �losofía de la ciencia 
como ámbito experto que pueda colaborar con otras áreas que requieren 
de su ayuda. Es decir, tal estado de controversia insoluble era vista en el 
empirismo lógico como un síntoma de mala �losofía. Aquí no estoy sos-
teniendo ese punto, sino uno más débil. Más allá de que este estado de la 
�losofía no sea indeseable, es necesario lidiar con él si se pretende que la 
�losofía de la ciencia brinde resultados aprovechables por otras áreas.

Como ejemplo de controversia en la que no parece posible imaginar 
que la discusión converja en un acuerdo, al menos en su estado presente 
y siguiendo su evolución, puede considerarse la actitud frente al pensa-
miento teleológico y la explicación funcional en la �losofía de la biología. 
Desde la didáctica de la ciencia existe la preocupación acerca de cómo 
lidiar con el pensamiento teleológico inadecuado de los estudiantes (Kam-
pourakis, 2014; Smith, 2010b, 2010a). En la discusión en el marco de la 
didáctica existen posiciones que implican eliminar las concepciones teleo-
lógicas del estudiante y otras que pretenden construir a partir de ellas una 
teleología corregida (Ginnobili et al., 2021; González Galli y Meinardi, 
2011; Kampourakis, 2020). Razonablemente, esta es una discusión en la 
que el trabajo en �losofía de la biología podría ser relevante, pues desde 
hace décadas se viene discutiendo la naturaleza del lenguaje funcional y 
de la explicación teleológica. La situación actual, sin embargo, es que exis-
ten muchos enfoques incompatibles que di�eren justamente, en el punto 
de si las explicaciones funcionales son o no eliminables (Olmos y Ginno-
bili, 2016; Wouters, 2005). Además, no existe acuerdo alguno respecto a 
la naturaleza de la teleología (véase p.ej. la discusión clásica entre Lennox 
y Ghiselin: Ghiselin, 1994; Lennox, 1993, 1994). Lo mismo podría apli-



133

carse a temáticas como el esencialismo, el pensamiento poblacional, el 
concepto de �tness, la estructura de la teoría de la selección natural, la 
noción de homología, el estatus de la cladística, la noción de especie, la 
naturaleza de los genes, etc. Cada una de estas discusiones es relevante 
para la comunidad cientí�ca, y la comunidad de didactas y comunicado-
res de la ciencia. Cada una de estas discusiones es un ejemplo de contro-
versia irresoluble.

Lo mismo ocurre con temas de �losofía general de la ciencia, la natu-
raleza de las leyes, la naturaleza de las teorías cientí�cas, la naturaleza de 
la explicación, el rol de los modelos, etcétera.

Insisto, no es que no sea posible encontrar acuerdos por detrás de estos 
desacuerdos profundos, que podrían ser útiles para otras áreas. Es que esta 
cuestión no se encuentra sobre la mesa en la discusión �losó�ca, indepen-
dientemente de lo fructífera que sea la discusión �losó�ca en sí misma 
bajo la forma que asume en el presente.

Enunciados pseudofácticos

Existe otra cuestión relacionada con la discusión clásica de la metafísica 
en el marco del empirismo lógico que resulta interesante rescatar. La idea 
de que bajo la forma de enunciados fácticos se expresan enunciados no 
fácticos. Esto es una obviedad en el análisis pragmático del discurso, en 
dónde un enunciado presuntamente fáctico como «Hace mucho frío» 
puede estar expresando en realidad un enunciado con función prescriptiva 
como «Cierra, por favor, la ventana». Esta cuestión, hasta donde llega mi 
conocimiento, no ha recibido mucha atención en el marco de la �losofía 
e historia de la ciencia, posterior al empirismo lógico.

Cómo veíamos, en el Mani�esto se sostenía que la metafísica era dis-
curso sin signi�cado cognoscitivo que se presentaba como si lo tuviera. La 
actitud original del empirismo lógico frente a este tipo de enunciados era 
su eliminación. En presentaciones algo torpes de las ideas del empirismo 
lógico suele a�rmarse que tales enunciados carecían de signi�cado sin más, 
pero por supuesto, su idea era que carecían de signi�cado cognoscitivo. Pero 
podrían poseer otros signi�cados, como el emotivo.



134

En tratamientos posteriores, Carnap brindó algunas herramientas inte-
resantes que no implicaban necesariamente esta actitud eliminacionista, 
y que bajo mi punto de vista inaugura una forma de discusión que podría 
seguir resultando interesante, independientemente de su posición anti-
metafísica.

En La sintaxis lógica del lenguaje Carnap señala que hay dos tipos de 
a�rmaciones en un marco teórico especí�co. Las primeras, acerca de los 
objetos del marco (acerca de las relaciones y propiedades de los objetos en 
cuestión). Las segundas, a�rmaciones lógicas acerca del marco (acerca de 
sus enunciados, términos o teorías). En el marco de las ideas logicistas que 
aceptaban en estas etapas tempranas, la �losofía se reduciría al segundo 
tipo de a�rmaciones, es decir, al análisis sintáctico/lógico del lenguaje de 
la ciencia (Carnap, 1937:277–333). En este caso la noción de enunciado 
expresado inadecuadamente es presentada a través de la noción de pseudo 
enunciados–objeto. Estos se presentarían como si fueran enunciados acerca 
de objetos, pero en realidad serían, si estuviesen correctamente expresados, 
como a�rmaciones lógicas acerca del lenguaje. Nótese que, en este caso, 
la actitud correcta frente a pseudo enunciados–objeto no es la eliminación, 
sino su correcta presentación.

Para lidiar con esta cuestión Carnap propone la idea de que existen dos 
modos de habla. El modo material, referido a objetos de un marco y sus 
relaciones, y el modo formal, referido a cuestiones lógicas de ese marco. La 
idea de Carnap es que algunas discusiones �losó�cas que parecen irresolu-
bles pueden producirse por la expresión inadecuada de cuestiones acerca 
del marco lingüístico en el modo material de habla. Por ejemplo, la expre-
sión empirista «Una cosa es un complejo de sensa data» parece contrapuesta 
e incompatible con la a�rmación realista «Una cosa es un complejo de 
átomos», cuando se las expresa en el modo material de habla. Pero expre-
sadas de manera adecuada en el modo formal, como lo que en realidad son, 
a�rmaciones acerca del marco, la a�rmación empirista «Cada enunciado 
descriptivo acerca de cosas es equivalente a una clase de enunciados acerca 
de sensa data» y la realista «Cada enunciado descriptivo acerca de cosas es 
equivalente a enunciados con ciertas coordenadas espaciotemporales y cier-
tas funciones de la física» se muestran compatibles. Otro ejemplo de a�r-
mación presentada inadecuadamente en el modo material es la célebre 
a�rmación de Ludwig Wittgenstein: «El mundo es la totalidad de los 



135

hechos, no de las cosas» que expresada correctamente en el modo formal 
sería «La ciencia es un sistema de enunciados, no de nombres».

Por supuesto, esta distinción es presentada por Carnap en su fase logi-
cista, con lo cual la misma idea de que el modo alternativo al material es 
el formal, presupone que el único tipo de a�rmaciones adecuadas acerca 
de un marco lingüístico son formales y que el único aspecto interesante 
para analizar es el discurso cientí�co. En el marco de las discusiones del 
empirismo lógico fue quedando claro que el análisis puramente sintáctico 
era insu�ciente y con el tiempo se fueron incluyendo discusiones semán-
ticas y pragmáticas, y la �losofía de la ciencia se ha ocupado de otros 
aspectos de la ciencia que no se reducen a su lenguaje. Pero la propuesta 
carnapiana podría presentarse debilitada de modo de seguir siendo útil.

Así, por ejemplo, frente a la a�rmación de Carnap de que «Existen pseudo 
enunciados–objeto, que bien presentados son a�rmaciones sintácticas acerca 
del lenguaje», podemos presentar una versión más debilitada que no impli-
que la limitación al lenguaje de la ciencia, ni la idea de que el único tipo de 
análisis posible es el lógico: «Existen pseudo enunciados–objeto, que bien 
presentados son a�rmaciones metateóricas/metacientí�cas». Lo mismo con 
la a�rmación «Existen dos modos de habla: el material (que habla de las 
entidades del marco) y el formal (que re�ere a la sintaxis)», que puede ser 
reemplazada por: «Existen dos modos de habla: el material (que habla de 
las entidades del marco) y el metateórico (acerca del marco)». También 
podemos debilitar la a�rmación «La �losofía se reduce a la sintaxis lógica 
del lenguaje», que muestra la intolerancia del movimiento frente a otros 
modos de hacer �losofía, reemplazándola por la más razonable (o al menos, 
menos beligerante) «Un ámbito de la �losofía se dedica al análisis metacien-
tí�co». Finalmente, existe un debilitamiento más que resulta fundamental. 
Pues, al menos en sus comienzos el empirismo lógico centró su enfoque en 
la búsqueda de un criterio absoluto que brindara condiciones necesarias y 
su�cientes del signi�cado empírico. La distinción entre modos de habla de 
Carnap se funda así en un criterio que permite deslindar con claridad en 
qué consiste el contenido fáctico. La búsqueda de este criterio resultó fruc-
tífera solo de modo negativo, en el sentido de que mostró que difícilmente 
vayamos a encontrar un criterio que cumpliera con las exigencias propues-
tas. La distinción entre enunciados analíticos y sintéticos, la distinción entre 
juicios de valor y juicios fácticos, y otras, han mostrado ser contextuales y 



136

cambiantes en la historia misma de la ciencia. Por lo cual, el presupuesto 
carnapiano «Es posible establecer un criterio para determinar claramente 
qué juicios tienen contenido fáctico», podría ser presentado de manera más 
débil como «Qué enunciados tienen contenido fáctico y qué enunciados 
tienen otros signi�cados es contextual y varía históricamente».

Esta distinción entre modos, debilitada, resulta interesante en la �loso-
fía especial de la ciencia. Pues resulta bastante habitual la expresión de 
ideas no fácticas a través de enunciados fácticos. Por ejemplo, la a�rmación 
de Richard Dawkins «Los organismos son máquinas de supervivencia de 
los genes» (Dawkins, 1976), que se presenta en el modo material, parece 
quedar mejor presentada en el modo metacientí�co como una a�rmación 
acerca de la polémica de la unidad de selección en biología evolutiva: «La 
teoría de la selección natural a nivel de genes es el único modo genuino 
de aplicar la teoría». Cuando un conductista a�rma «Todo es conducta», 
en realidad expresaría un requisito metodológico de su práctica «Solo hay 
que centrarse en conductas observables sin postular entidades mentales de 
ningún tipo». Por supuesto, averiguar la correcta expresión de enunciados 
pseudofácticos implica discusión metateórica y comprensión del área espe-
cí�ca. Por ejemplo, ¿qué signi�ca la a�rmación newtoniana atomista: «El 
mundo está compuesto por átomos»? ¿Es la a�rmación metateórica reduc-
cionista de que cada enunciado descriptivo acerca de cosas puede ser tra-
ducido a enunciados acerca de átomos, o la a�rmación metodológica de 
que no debe apelarse a causas �nales en la física? Este punto muestra que 
la cuestión no es meramente lógica sino, en este último caso, histórica. 
Pero, además, muestra que existe otra so�sticación que habría que realizar 
sobre el marco propuesto por el empirismo lógico. Pues, ellos distinguían 
únicamente dos tipos de signi�cado, el cognoscitivo y el emotivo. El sig-
ni�cado cognoscitivo de los enunciados fácticos (ni analíticos ni autocon-
tradictorios) era el signi�cado empírico. Casi todo su trabajo consistió en 
entender tal signi�cado. El tipo de análisis esbozado en estas pocas líneas 
muestra que en el que llamé «modo metacientí�co» puede haber enuncia-
dos de distinto tipo: metodológicos, axiológicos, metateóricos, etcétera.

El abandono de la discusión acerca de la metafísica no debería llevar al 
abandono de la discusión acerca de los enunciados pseudofácticos, pues 
resulta una herramienta indispensable para la �losofía especial de la cien-
cia sincrónica y diacrónica.



137

Eliminación de la metafísica en la comunicación 
de la ciencia

En los dos puntos anteriores quise enfocarme en algunas cuestiones rela-
cionadas con las posiciones antimetafísicas de los empiristas lógicos que 
bajo mi criterio resultan interesantes, despojándolas del espíritu intole-
rante que el movimiento tenía frente a ciertas formas de hacer �losofía. 
Pero me gustaría señalar que existe un contexto en el cual tal vez ese espí-
ritu eliminativista podría ser valioso, en un sentido contextual y acotado: 
el de la comunicación y la enseñanza de la ciencia. En el presente, y desde 
hace un tiempo, la comunidad cientí�ca expresa sus ideas principalmente 
a través de revistas especializadas que publican artículos especí�cos de 
áreas especí�cas, revistas que presentan estados de la cuestión de áreas 
especí�cas y libros de comunicación de la ciencia (usualmente llamados 
de «divulgación cientí�ca»). La re�exión histórica y metacientí�ca (o �lo-
só�ca) respecto al área realizada por la misma comunidad cientí�ca, que 
no tiene espacio en las revistas de artículos especializados, puede llegar a 
deslizarse mínimamente en los artículos que hacen estados de la cuestión 
del área, pero desde hace ya varias décadas, los exponentes más renom-
brados y famosos de la comunidad cientí�ca utilizan el espacio de la lite-
ratura de comunicación de la ciencia como el vehículo de sus re�exiones 
metafísicas, éticas, �losó�cas, metateóricas, acerca del destino de su área 
de especialidad, etc. Esto lleva aparejado un fenómeno interesante. Pues 
tales libros, que parecen dedicarse a comunicar el estado actual de ciertas 
áreas de la ciencia, presentan una visión de la ciencia algo distorsionada, 
pues son libros especulativos y a veces ideológicos, en los que, por ejem-
plo, no se re�ejan los acuerdos profundos en la comunidad cientí�ca. En 
muchos casos esta visión de la ciencia en la que se exageran sus aspectos 
controversiales termina in�uyendo sobre el material realizado por comu-
nicadores y didactas de la ciencia. Tales libros, además, terminan siendo 
in�uyentes en la percepción que existe de la ciencia en la sociedad, y 
podríamos agregar que, en muchos casos, in�uyen sobre las temáticas que 
se discuten en la �losofía especial de la ciencia dedicada al área especí�ca. 
No es necesario aclarar que la re�exión realizada en esta literatura es 
valiosa. Por ejemplo, la imagen que se tiene de la biología en el presente, 
y la �losofía de la biología misma, se encuentran moldeadas por los tra-



138

bajos de Richard Lewontin, Ernst Mayr, Julian Huxley, Eva Jablonka, 
Stephen Jay Gould, Richard Dawkins, Lynn Margulis, etc. Mi intención 
no es atacar la calidad de las re�exiones de tales autores. Pero sí quisiera 
mostrar la naturaleza confusa en cuanto a objetivos perseguidos en la 
supuesta bibliografía divulgativa, a partir de la presentación esbozada de 
un caso especí�co: el de la discusión acerca de la contingencia evolutiva.

Si bien se encuentra cimentado en enfoques previos el enfoque darwi-
niano incluyó muchas novedades. Uno de ellos tiene que ver con la natu-
raleza del cambio evolutivo. A diferencia de visiones evolutivas previas 
exhibe una �echa del tiempo irreversible (no es una concepción del tiempo 
cíclica), no tiene dirección prede�nida, no puede medirse según estánda-
res objetivos de perfección, ni implica progreso (al menos ninguna versión 
simple del progreso). Todos estos puntos han sido discutidos y cuestiona-
dos en la �losofía de la biología y en la historia de la ciencia, y merecerían 
una discusión más pormenorizada, pero puede decirse que existe algún 
sentido razonable y no tan controversial en que estas son características 
del cambio evolutivo darwiniano. En muchos casos se ha resumido estas 
características apelando a la noción de «contingencia». Este concepto, por 
supuesto, es �losó�camente cargado, pero debe entenderse que no se trata 
de una a�rmación metafísica acerca de la necesidad, sino de un resumen 
de características de la evolución que son empíricamente contrastables, 
referidas al hecho de que el camino evolutivo depende de factores externos 
«contingentes» —en el sentido de que no están determinados por el 
camino evolutivo (p.ej. la caída de un meteorito)— ya que incluso bajo 
las mismas contingencias externas el camino evolutivo podría variar —
aunque la selección natural fuese el único mecanismo evolutivo y lograra 
la adaptación óptima en todos los casos.

El libro más in�uyente respecto a la contingencia evolutiva es La vida 
es maravillosa de Gould (1989). No resulta fácil resumir todo lo que Gould 
sostiene en este libro, pero centralmente el libro extrae una serie de con-
secuencias de la discusión acerca de la naturaleza de la fauna encontrada 
en el yacimiento de fósiles de Burguess Shale. Este yacimiento incluye 
fauna blanda del cámbrico, y fue estudiado por Charles Doolittle Walcott 
en 1909. Al analizar los fósiles Walcott introdujo (incorrectamente según 
Gould) a todos los animales que encontró en los grupos modernos. En 
1973 Harry Whittington y su equipo cuestionaron esta clasi�cación. La 



139

mayoría de los fósiles no pertenecían, defendieron, a grupos actuales y 
debieran incluirse en philas diferentes (extinguidos). Además, Gould 
de�ende que existía mayor variedad anatómica en esa cantera que en toda 
la diversidad invertebrada existente en el presente. Según Gould, el trabajo 
de Whittington brindaría no solo una reinterpretación de Burguess Shale, 
sino de toda la historia de la vida y de nuestra imagen de la evolución. 
Pero habría que agregar, que también tendría, según Gould, implicaciones 
respecto a la propia naturaleza de su actividad como paleontólogo. No 
pretendo aquí ser justo con la so�sticación conceptual del autor, sino pre-
sentar un breve resumen esbozado del tipo de consecuencias extraídas por 
Gould. La central, tiene que ver justamente con la contingencia. Pero el 
camino a la idea de contingencia es algo complejo. Según Gould, Walcott 
introdujo todos los fósiles en grupos conocidos porque tenía en mente el 
cono de diversidad ascendente (ver �g. 1.a). La revisión de Whittington 
mostró que en el cámbrico había menos especies, pero una mayor dispa-
ridad (mayor cantidad de planes corporales). Posteriormente, aumentó la 
cantidad de especies, pero disminuyó la disparidad. La representación 
adecuada de la evolución, entonces, no sería el cono de diversidad ascen-
dente, sino una que re�eje las extinciones de planes corporales completos 
(ver �gura 1.b).

Figura 1. Diferentes imágenes 
de la evolución. En a) el cono de 
diversidad ascendente. En b) la 
reinterpretación de Whittington.



140

Este es el contexto en donde Gould introduce el experimento mental 
con el que presenta la idea de contingencia. ¿Qué ocurriría si retrocedemos 
la cinta de la vida al período cámbrico y la volvemos a correr? La evolución 
podría seguir el mismo camino (o caminos análogos que no lleven exac-
tamente al mismo grupo de especies, pero sí a la aparición de una especie 
autoconsciente, bípeda, etc.), o bien, podría ocurrir algo completamente 
diferente. Podría extinguirse el plan corporal de los vertebrados y que hoy 
la Tierra estuviera habitada por organismos con planes corporales absolu-
tamente distintos. La idea de Gould es que el nuevo árbol sugerido por 
las investigaciones de Whittington, que muestra una diezmación general 
y aleatoria sobre un conjunto mucho mayor de posibilidades iniciales 
determinando el modelo de la vida futura, volvería a la segunda interpre-
tación más probable.

Toda esta argumentación, aquí esbozada, incluye en sí misma una serie 
de pasos que fue discutida posteriormente. La diferencia entre disparidad 
y diversidad, la noción de plan corporal, la correcta caracterización de la 
contingencia, la lógica de las extinciones masivas, la capacidad de predecir 
el camino evolutivo, son algunas de ellas (ver p.ej. Sterelny y Gri©ths, 1999, 
capítulo 12). Pero la presentación de esta noción de contingencia no es el 
único objetivo del libro de Gould. La propia naturaleza de las ciencias que 
estudian la evolución contingente se encuentra en juego —Gould de�ende 
la expresión «historia natural» para describir su tarea como paleontólogo— 
y su defensa como un área valiosa, aunque despreciada. Además, lleva ade-
lante una discusión de la in�uencia de la noción de evolución como proceso 
dirigido a �nes, presupuesta en las representaciones de los árboles que ilus-
tran las obras de algunos historiadores naturales y en la iconografía que va 
de un chimpancé agachado a un humano erguido con la que suele ilustrarse 
el proceso evolutivo. Este último aspecto resulta interesante, porque vincula 
la imagen que el público general tiene de la evolución con la imagen que 
la comunidad cientí�ca tiene de la comunicación.

El libro de Gould tuvo muchas reacciones en diferentes ámbitos, pero 
una de las más curiosas es la de Simon Conway Morris, uno de los que 
formaban parte del equipo de Whittington, quien, pese a ser tratado como 
un héroe de la ciencia por Gould, tuvo una reacción sumamente crítica 
frente al libro. Bajo su enfoque la evolución no es tan permeable a 
accidentes, pues la evolución suele llevar a convergencias, mostrando que 



141

sigue caminos predecibles. Conway Morris no duda en a�rmar que si se 
rebobinara la cinta de la vida seguiría el mismo camino incluso bajo 
modi�caciones importantes (como la caída de un meteorito). La vida 
autoconsciente sería el destino más probable (Morris y Gould, 1998). 
Conway Morris no solo ha publicado varios libros sobre el tema, sino que 
actualmente trabaja en un sitio web llamado «El mapa de la vida», que 
toma nota de cualquier nuevo caso de convergencia. El sitio y su 
investigación están subvencionados por la Fundación John Templeton y 
uno de los objetivos de la fundación es �nanciar controversias que 
revitalicen la disputa entre ciencia y religión (Gingras, 2017). Aun cuando 
la discusión acerca de la predictibilidad del camino evolutivo es un tema 
discutido en la biología evolutiva, no es difícil vincular las posiciones más 
extremas de Conway Morris con sus creencias religiosas (pues la idea de 
evolución dirigida es más compatible con un plan divino de creación).

La discusión ha continuado (como toda discusión para la que existe 
�nanciamiento). Por ejemplo, en los últimos tiempos, el reconocido e 
in�uyente biólogo evolutivo Johnatan Losos publicó el libro Improbable 
Destinies (2017). El libro tiene como objetivo principal mostrar que la 
teoría de la selección natural puede ser contrastada a través de prediccio-
nes puntuales en el campo y en el laboratorio (contra el mito habitual-
mente sostenido de que no). Pero su objetivo mani�esto, tal como se 
explicita en la introducción y se sugiere en el título, es terciar en la discu-
sión entre Gould y Conway Morris. Si bien el libro de�ende el punto de 
vista de Gould, tiene como consecuencia (deseada o indeseada) poner a 
las posiciones de Gould y Conway Morris al mismo nivel, como conten-
dientes en una controversia en la que es necesario terciar (Ginnobili, 
2020). Por supuesto, esto podría tener que ver con opciones relativas al 
marketing y la venta del libro. Pero resulta interesante señalar que la fun-
dación Templeton se encuentra también por detrás del �nanciamiento de 
proyectos de Losos.

Sirva esta presentación breve y esbozada del tema para plantear la 
siguiente cuestión: ¿es la literatura de comunicación de la ciencia el lugar 
indicado para realizar especulaciones metafísicas o discusiones «�losó�cas» 
acerca de la ciencia? El género de libros al que el texto de Gould pertenece 
suele perseguir una amalgama de objetivos políticos, ideológicos, éticos, 
�losó�cos y metateóricos, además de los presuntamente divulgativos. Más 



142

allá de que puedan ser sumamente fructíferos para que la comunidad bio-
lógica discuta la naturaleza de su propia área, es al menos extraño que tales 
libros exhiban esa heterogeneidad de metas. No es sorprendente que la 
apelación de Gould a un experimento mental (cuyos resultados suelen 
hablar más de la propia cosmovisión del que lo realiza) termine dando un 
resultado completamente diferente cuando es realizado por Conway 
Morris. El experimento mental, en lugar de un instrumento didáctico útil, 
terminó fomentando la confusión respecto al tema de la direccionalidad 
de la evolución, que si bien es uno de los temas peor comprendidos en la 
esfera pública (como bien explica Gould) no ofrece grandes controversias 
en el ámbito cientí�co. Al menos no en lo fundamental.

No pretendo extraer conclusiones especí�cas claras de la cuestión pre-
sentada. Solo me interesa presentarla para poner en consideración una 
cuestión que creo que continúa siendo relevante. Aunque la especulación 
�losó�ca pueda ser interesante por sí misma, no necesariamente es útil en 
todo ámbito, y no en particular, en la literatura divulgativa.

Conclusiones

Existen muchas cuestiones en las que el acercamiento a los fundadores de 
nuestra disciplina puede ser fructífero. Todavía tenemos mucho que apren-
der de autores del pasado, aunque sus enfoques hayan sido superados. 
Con ese espíritu, en este trabajo he querido centrarme en ciertas cuestio-
nes que en el movimiento del empirismo lógico estaban relacionadas con 
la discusión acerca de la metafísica, que creo que siguen siendo interesan-
tes. El tratamiento que he realizado es poco detallado, pero la idea es, 
únicamente, abrir la discusión volviendo a traer sobre la mesa algunos 
problemas que han sido dejado de lado en el marco de la �losofía, tal vez 
porque se encuentran relacionados con la fase menos amigable de tales 
autores, su intolerancia con otros modos de hacer �losofía. Tales asuntos, 
sin embargo, resultan interesantes, especialmente, porque se relacionan 
con el impacto que la �losofía puede tener sobre la sociedad. Conside-
rando que la �losofía de la ciencia surgió en el marco del empirismo lógico 
con estas preocupaciones, la vuelta a tales autores resulta imprescindible.



143

Referencias bibliográficas

Aimino, Matías (2018). Lenguaje científico y prohibición terminológica. Consideraciones 
sobre el index verborum prohibitorum de Neurath. Cuadernos del Sur, 47, 41–60.
Carnap, Rudolf (1932). Die Physikalische Sprachen als Universalsprache der Wissenschaft. 
Erkenntnis, II, 432–465.
Carnap, Rudolf (1937). The logical syntax of language. Routledge & Kegan Paul.
Carnap, Rudolf (1950). Logical Foundations of Probability. University of Chicago Press.
Carnap, Rudolf; Hahn, Hans y Neurath, Otto (1929). Wissenschaftliche Weltauffassung: 
Der Wiener Kreis. Artur Wolf Verlag.
Casanueva, Mario (2009). Transmisión visual del conocimiento. En Casanueva, Mario y 
Bolaños, Bernardo (Eds.), El giro pictórico. Epistemología de la imagen (pp. 213–233). 
Anthropos.
Dawkins, Richard (1976). The selfish gene. Oxford University Press.
Doolittle, W. Ford (2018). We simply cannot go on being so vague about «function». 
Genome Biology, 19(1), 223.
Ghiselin, Michael T. (1994). Darwin’s language may seem teleological, but his thinking is 
another matter. Biology and Philosophy, 9(4), 489–492.
Gingras, Yves (2017). Science and Religion: An Impossible Dialogue. Polity Press.
Ginnobili, Santiago (2020). Prediction and Contingency in Evolution by Natural Selection. 
Science & Education, 29(2), 469–477.
Ginnobili, Santiago (2022). El enfoque histórico filosófico y la didáctica de la ciencia. A 60 
años de la publicación de La estructura de las revoluciones científicas. Revista de Educación 
en Biología, 25(2), 3–21.
Ginnobili, Santiago; González Galli, Leonardo y Ariza, Yefrin (2021). Do What Darwin Did 
How to Deal with Teleological Misconceptions in the Classroom. Science & Education, 31, 
597–617.
González Galli, Leonardo y Meinardi, Elsa N. (2011). The Role of Teleological Thinking in 
Learning the Darwinian Model of Evolution. Evolution: Education and Outreach, 4, 145–152.
Gould, Stephen J. (1989). Wonderful Life. Norton & Company.
Hempel, Carl G. (1950). Problems and Changes in the Empiricist Criterion of Meaning. 
Revue Internationale de Philosophie, 2, 41–63.
Kampourakis, Kostas (2014). Understanding Evolution. Cambridge University Press.
Kampourakis, Kostas (2020). Students’ «teleological misconceptions» in evolution 
education: why the underlying design stance, not teleology per se, is the problem. Evolution: 
Education and Outreach, 13(1), 1.
Kuhn, Thomas S. (1970). The Structure of Scientific Revolutions (2da. ed.). University of 
Chicago Press.
Kuhn, Thomas S. (1990). The Road Since Structure. PSA: Proceedings of the Biennial 
Meeting of the Philosophy of Science Association, 2, 2–13.
Lennox, James G. (1993). Darwin was Teleologist. Biology and Philosophy, 8, 409–421.



144

Lennox, James G. (1994). Teleology by another name: A reply to Ghiselin. Biology and 
Philosophy, 9(4), 493–495. https://doi.org/10.1007/BF00850378
Losos, Jonathan B. (2017). Improbable Destinies: Fate, Chance, and the Future of 
Evolution. Rivergead Books.
Matthews, Michael R. (1992). History, philosophy, and science teaching: The present 
rapprochement. Science & Education, 1(1), 11–47.
Matthews, Michael R. (1994). Science teaching: The role of history and philosophy of 
science. Routledge.
McComas, William F. (Ed.) (2002). The Nature of Science in Science Education. Vol. 5. 
Kluwer Academic Publishers.
Morris, Simon C. y Gould, Stephen J. (1998). Showdown on the Burgess Shale. Natural 
History, 107, 48–55.
Neurath, Otto (1973). Visual Education: Humanisation versus Popularisation. En Neurath, 
Marie y Cohen, Robert S. (Eds.), Empiricism and sociology (pp. 227–247). D. Reidel 
Publishing Company.
Neurath, Otto (1983). Unified Science and Its Encyclopedia. En Cohen, Robert S. y 
Neurath, Marie (Eds.), Philosophical Papers 1913–1946. (pp. 172–182). Springer.
Olmos, Andrea S. y Ginnobili, Santiago (2016). ¿Es la biología funcional eliminable? 
Perspectivas. Revista do Colegiado de Filosofia da UFT, 2, 69–100.
Reisch, George A. (1997). Economist, Epistemologist... and Censor? On Otto Neurath’s 
Index Verborum Prohibitorum. Perspectives on Science, 5(3), 452–480.
Reisch, George A. (2005). How the Cold War transformed Philosophy of Science. To the Icy 
Slopes of Logic. University of Cambridge.
Reisch, George A. (2019). The politics of paradigms. Sunny Press.
Smith, Mike U. (2010a). Current Status of Research in Teaching and Learning Evolution: I. 
Philosophical/Epistemological Issues. Science & Education, 19(6), 523–538.
Smith, Mike U. (2010b). Current Status of Research in Teaching and Learning Evolution: II. 
Pedagogical Issues. Science & Education, 19(6), 539–571.
Sterelny, Kim & Griffiths, Paul E. (1999). Sex and Death. An Introduction to Philosophy of 
Biology. The University of Chicago.
Wouters, Arno G. (2005). The Function Debate in Philosophy. Acta Biotheoretica, 53(2), 
123–151.



145

Este trabajo tiene por objetivo recuperar la experiencia del método ISOTYPE 
(International System of Typographic Picture Education), un sistema de edu-
cación visual desarrollado por Otto Neurath y su equipo de colaboradores. 
Con este método se buscó originalmente informar y capacitar, mediante 
la comunicación grá�ca de estadísticas, a una población recién salida de la 
guerra que padecía altos índices de analfabetismo. Así, el sistema ISOTYPE 
fue concebido para transmitir conceptos complejos de forma comprensible. 
Además, fue creado en consonancia con los ideales políticos de Neurath y 
con la visión que el �lósofo tenía sobre la ciencia en tanto herramienta para 
solucionar los problemas de la sociedad; y fue también un �el re�ejo de su 
compromiso con la humanización del conocimiento, la emancipación y la 
reforma social.

En este trabajo intentaré destacar el valor del método ISOTYPE expo-
niendo su propuesta formal y, además, aportar a una caracterización más 
precisa de la variedad de posiciones �losó�cas que encontramos dentro 
del empirismo lógico. Para ello en primer lugar presentaré un breve reco-
rrido histórico del método. Luego expondré los principales lineamientos 
que se establecieron para la creación de los signos que componen el sis-

ISOTYPE, una acción transformadora*
Julieta Grattier Stalker (UNl)

 *  Una versión preliminar del presente capítulo se publicó en el libro de actas de las 
XV Jornadas de Comunicación de Investigación en Filosofía (pp. 314–320). García Cherep, 
P.; Casís, M.N. y Palavecino, J. (coords.) (2022). Ediciones UNL.



146

tema. Por último, reuniré algunas conclusiones que apoyan la idea de que 
el método ISOTYPE demostró no solo tener un gran poder comunicativo, 
sino también ser una verdadera acción transformadora.

El origen del método ISOTYPE

La denominación ISOTYPE es un acrónimo de International System of Typo-
graphic Picture Education, lo que podría traducirse como Sistema Inter-
nacional de Educación Picto–Tipográ�ca. Este sistema fue conocido en 
su primera etapa como Método Vienés de Estadística Pictórica debido a 
que se desarrolló en el Museo de Sociedad y Economía de Viena, inaugu-
rado en 1925. Surgido como una solución frente a los retrasos que Neurath 
advirtió en la vida cultural de su época, como por ejemplo: las limitacio-
nes en la difusión de hechos importantes o en la discusión de problemas 
comunes, el método ISOTYPE fue un sistema que logró consolidarse como 
un canal para la comunicación factual transmitiendo ideas complejas de 
un modo claro, exacto y comprensible para sus usuarios.

En efecto, este método de educación visual se desarrolló en respuesta 
a ciertas problemáticas que Neurath señalaba como secuelas de la conso-
lidación de una era visual donde el hombre moderno adquiría gran parte 
de la información a través de sus ojos —ya sea de la mano de publicidades, 
ilustraciones, películas— y por tanto la educación tradicional se había 
tornado de�ciente. Así, Neurath desarrolló este sistema de estadísticas 
grá�cas para que su contenido pudiera ser transmitido a todos los espec-
tadores independientemente de las barreras del idioma o las limitaciones 
educativas, y con un especial énfasis en la instrucción de adultos no esco-
larizados y niños. Pues el �lósofo tenía la esperanza de que incluso la gente 
«de a pie» pudiera familiarizarse con los últimos hechos sociológicos y 
económicos de un solo vistazo, y de que este sea un canal efectivo para 
que la sociedad pueda acceder a la información relevante y comprenderla 
aun sin contar con una preparación previa especí�ca.

Afortunadamente, los ideales de cambio social de Otto Neurath se 
unieron estrechamente al medio político dominante de la Viena Roja y 
este logró desarrollar sus ideas �losó�cas a la par de sus actividades polí-
ticas. En 1924 Neurath propuso la creación del Museo de Sociedad y Eco-



147

nomía en el marco de las reformas políticas del gobierno socialdemócrata 
vienés. Este museo se concibió como una institución para la educación 
pública y la información social, cuya tarea principal fue informar al público 
sobre los resultados de la investigación sociológica y económica. Allí es 
donde creó y desarrolló junto a un equipo interdisciplinario de colabora-
dores, conformado por la educadora Marie Reidemeister (luego esposa de 
Neurath), las arquitectas Weiser y Matzalik, los dibujantes Zuckermann 
y Jahnel, y los artistas grá�cos Bernath, Arntz, Tschinkel y Alma, el ya 
mencionado Método Vienés de Estadística Pictórica, luego rebautizado 
ISOTYPE (durante el exilio de Neurath en La Haya). Tal como a�rman 
Luigini y Moretti (2018), el cambio paradigmático que generó el método 
de Neurath se enriqueció aún más con la innovación igualmente signi�-
cativa que fue la constitución de un equipo interdisciplinario, dado que 
el �lósofo creía que no se podría lograr una transformación de la comple-
jidad de los fenómenos sociales con una visión estrictamente disciplinaria 
y limitada por la especialización extrema. Así, el ISOTYPE fue una herra-
mienta nueva y e�caz para difundir el conocimiento social, que proponía 
la creación de material visual en el que se plasmaran enunciados cientí�cos 
basados en observaciones estadísticas del orden social y económico, y que 
se harían públicos mediante exhibiciones.

En efecto, según Marie Neurath (1974), principal colaboradora del 
método, luego del �n de la Primera Guerra Mundial se necesitaba informar 
a un público con altos índices de analfabetismo acerca de los asuntos eco-
nómicos y sociales de las democracias recientemente creadas, y ese fue el 
principal objetivo del equipo de Neurath. Esto es, familiarizar a las perso-
nas con los problemas que tenía que enfrentar la comunidad de Viena, y 
cómo se trataban dichos problemas tales como: la escasez de viviendas, la 
mortalidad infantil, la tuberculosis, entre otros. Su desafío era crear un 
método que permitiera hacer la lectura de la representación grá�ca tan sim-
ple como sea posible, logrando que el espectador comprenda la información 
fácilmente, y volviendo estos asuntos más interesantes. Neurath señaló al 
respecto que el Método Vienés «podría aliviar a las personas menos educa-
das de la humillación y el “complejo de inferioridad” que a menudo expe-
rimentan cuando se enfrentan a textos escritos o a la presentación verbal 
de argumentos abstractos» (Neurath, 1996:257). De manera que en estos 
grá�cos se comunicaron hechos sobre el desarrollo demográ�co, cuestiones 



148

ambientales y económicas al público en general, ya que Neurath estaba 
convencido de que solo la educación cívica permitiría a los ciudadanos 
participar real y activamente en la sociedad. El Museo de Sociedad y Eco-
nomía fue un centro visual en más de un sentido que funcionó como sala 
de exhibiciones, y como promotor del sistema formando a docentes en la 
implementación del método ISOTYPE para la enseñanza escolar.

Figura 1. Imagen extraída 
de Tuberculosis. Basic Facts 
in Picture Language (1939), 
National Tuberculosis Association 
& International Foundation for 
Visual Education (p. 5)



149

Los signos

Neurath y su equipo de especialistas se preocuparon por la precisión de 
los datos y la investigación detrás de sus grá�cos, teniendo en mente como 
idea principal al momento de diseñarlos lograr una forma de alto impacto 
visual y que sea memorable. Como señala Burke, Neurath sostenía que 
los grá�cos resultantes tenían que ser tanto informativos como atractivos 
para poder competir con el entretenimiento moderno (Burke, 2009:215).

Pues bien, los signos del método ISOTYPE, denominados pictogramas, 
combinaban los ideales modernistas del minimalismo y el funcionalismo 
con la factualidad, la universalidad y la neutralidad visual respecto a la 
interpretación y a referencias culturales concretas presentando una forma 
simple y elemental. Neurath quería que los signos nos hablaran directa-
mente. Como destaca Aimino, la creación de estos pictogramas fue reali-
zada a partir de una analogía visual con los objetos denotados, y en virtud 
de esta analogía su signi�cado podía captarse directamente sin ayuda de 
palabras (Aimino, 2020:11). Los signos resultantes fueron reducciones o 
estilizaciones de �guras reales, directas y austeras, representadas sin el uso 
de perspectiva, fueron signos simples, autoexplicativos y su�cientes para 
caracterizar una gran variedad de hechos sociales.

Figuras 2 y 3. Imágenes 
extraídas de Neurath, Otto 
(1936). International Picture 
Language. The first rules of 
ISOTYPE. Kegan Paul, Trench, 
Trubner& Co. (p. 75–77)



150

Para Neurath, en consonancia con el clásico leit motiv «menos es más», 
una imagen simple guardada en la memoria era mucho mejor que cual-
quier cantidad de imágenes complejas que se hayan ido de ella. Por ello, 
entre las principales pautas del método señaló que: (a) los signos debían 
ser combinables, (b) mayores cantidades de cosas debían representarse 
siempre por un mayor número de signos repetidos y del mismo tamaño, 
y no ampliando la misma imagen o signo (algo que todavía se hace con 
bastante frecuencia hoy en día), (c) cada signo debía representar una can-
tidad básica dada (por ej. 1000 personas, 1 millón de toneladas de hierro, 
etc.), y (d) el signo para una cosa debía ser siempre el mismo. Como puede 
observarse si comparamos la �gura 2 con la �gura 3, el grá�co realizado 
con el método ISOTYPE es mucho más claro mientras que el otro grá�co 
es de�ciente al presentar la información sobre la cantidad de matrimonios. 
Estos preceptos, entre otros, fueron «los instrumentos para unir el trabajo 
de la ciencia y el trabajo del diseño» (Neurath, 1936:8) y además garanti-
zaban la existencia de símbolos altamente informativos otorgando a los 
grá�cos un gran poder para transmitir conceptos complejos de forma 
compacta, generando una suerte de gramática visual comparable a la de 
la palabra. Podíamos disponer por ejemplo, de un signo para «zapato» y 
otro para «fábrica», y uniendo estos dos signos, obtendríamos un nuevo 
concepto: «fábrica de zapatos». Sin embargo, estas directrices también 
fueron �exibles cuando las circunstancias lo requirieron: Marie Neurath 
(1974) señalaba que «una regla no debería romperse a menos que haya 
una buena razón para hacerlo. Y por supuesto, a menudo hay una buena 
razón». Respecto al uso del color, en general los signos eran independien-
tes de los colores. La aplicación de colores era reducida al mínimo y estos 
solo se usaban cuando era necesario introducir variaciones para establecer 
una distinción dentro de un mismo grá�co, de modo que solo ocasional-
mente se establecía una asociación especí�ca del color con un cierto objeto 
denotado. Asimismo, estos pictogramas se utilizaron en combinación con 
otros tipos de grá�cos, como mapas, para relacionar datos de frecuencia 
con información sobre ubicación, historial, duración, densidad, etcétera.



151

En la terminología de la semiótica estos pictogramas son tanto un ícono, 
cuya forma es análoga al objeto que representa; como un índice, que es 
un signo vinculado a su objeto en virtud de la proximidad o contacto físico 
(como pueden ser una huella, una fotografía, etc.). Por lo tanto, el carác-
ter de cada signo estaba doblemente ligado a la realidad empírica: como 
ícono, pues está basado en la semejanza física; y como índice, ya que está 
generado por datos numéricos. Lupton incluso sostiene que un pictograma 
es similar a una fórmula cientí�ca, «un esquema reducido y convenciona-
lizado de experiencia directa» (Lupton, 1986:50).

Por otro lado, Neurath vinculaba el tono genérico que presentaba ISO-
TYPE al internacionalismo político y al progreso cientí�co, pues sus grá�-
cos representaban la subordinación de los intereses nacionales a las nece-
sidades de una comunidad internacional. Asimismo, argumentaba que las 
imágenes se encuentran libres de los límites del lenguaje y son, de hecho, 
internacionales. «Las palabras dividen, las imágenes unen» a�rmaba Neu-

Figura 4. Imagen extraída de 
Gesellschaft und Wirtschaft 
(1930‒1931), Atlas del Museo 
de Sociedad y Economía de 
Viena, Leipzig, Bibliographisches 
Institut (p. 72)



152

rath (1973:217) re�riéndose a la neutralidad e independencia de los len-
guajes naturales que presentaba su método. En International Picture Lan-
guage. �e �rst rules of ISOTYPE, Neurath aborda la cuestión de un lenguaje 
internacional y los intentos fallidos que existieron en torno a ello, seña-
lando que «un lenguaje internacional debe tener en cuenta necesidades 
internacionales y, al mismo tiempo, debe ser lo más simple posible» (Neu-
rath, 1936:14). Además, su deseo por uni�car el lenguaje tanto en términos 
visuales como en la terminología de las ciencias, lo llevó a examinar los 
signos con la misma atención crítica que las palabras. En verdad, Neurath 
sostenía que las imágenes poseían una existencia más larga que una decla-
ración hecha en palabras, por lo tanto su trabajo requería una actitud más 
responsable. Para Neurath, la imagen era un modo de expresión intrínse-
camente neutral y con la implementación de su método propuso un 
puente entre el mundo arbitrario y en constante cambio de los lenguajes 
verbales y el terreno natural, físico y transcultural de la experiencia visual 
(Lupton, 1986:47).

Ahora bien, dentro del equipo de trabajo la persona encargada de com-
prender los datos, obtener de los expertos la información necesaria, deci-
dir qué merece ser transmitido, cómo hacerlo comprensible, y de moldear 
esto en forma de borrador grá�co, era denominada «transformador». Rol 
que Marie Neurath supo desempeñar con excelencia pues fue la principal 
transformadora desde el principio hasta el �nal del Isotype Institute. El 
transformador era un intérprete capaz de ajustar el lenguaje visual del 
diseño al de la comunidad de referencia, un «�deicomisario» del público, 
pues su deber era obtener una imagen equilibrando el deseo de los exper-
tos con los requisitos del usuario.

Una acción transformadora

Tal como lo indica Prono, el ISOTYPE no solo estaba fuertemente com-
prometido con «valores políticos y con el rol de la educación y del lenguaje 
visual en la humanización y democratización del conocimiento» sino que 
además, fue «un claro ejemplo del paso de la representación a la acción» 
y de «intervención en la realidad social» (Prono, 2011:2). Pues Neurath 
realmente anhelaba que el sistema deviniera un lenguaje pictórico univer-



153

sal para la futura comunicación mundial, y tenía la esperanza de que se 
consolidara como un elemento para la emancipación y la formación de la 
opinión pública. Por ello, entre los objetivos explícitos del Museo de Socie-
dad y Economía de Viena, encontramos no solo el hecho de consolidar 
una educación visual para la introducción de iletrados en campos más 
amplios de conocimiento, sino un todo comprehensivo, compuesto de 
todas las imágenes informativas, equivalente a un curso para cualquiera 
que deseara estudiar cuestiones económicas y sociales. En efecto, el museo 
pretendía explicar a las personas cómo ellos encajaban en el complejo de 
interconexiones del mundo.

Pues bien, gracias a su revolucionaria contribución a la teoría de la 
comunicación y representación visual, el método ISOTYPE logró ser una 
verdadera acción transformadora para la población, y una gran apuesta 
por el rigor cientí�co y su divulgación, demostrando que a través de un 
proceso de simpli�cación y abstracción se pueden comunicar conceptos 
complejos y proporcionando así herramientas para la comprensión de la 
realidad. Neurath, de hecho, señalaba que una fotografía podía mostrar 
trabajadores en el lugar de trabajo o desempleados en una cola, pero sin 
embargo le era imposible representar de esa manera el aumento del des-
empleo o de los bienes producidos en un país. De hecho, según el �lósofo, 
a veces los grá�cos estadísticos «llenos de detalles sociales y organizativos» 
contenían un tono «más humano que una fotografía» (Neurath, 1944:64).

Así, vemos en este lenguaje pictórico un compromiso con la idea de 
claridad y una orientación pragmática, que en palabras de Prono (2011) 
nos acercan al ideal enciclopédico de Neurath, que él mismo concebía 
como una continuación de la Enciclopedia del siglo XVIII. Además dicha 
orientación pragmática ya había quedado plasmada en la visión neu-
rathiana de la ciencia como herramienta para la solución de los problemas 
de la sociedad y en la impostergable «necesidad de superar el aislamiento 
entre razón teórica y práctica» (Prono, 2011:8). En este sentido, entonces, 
se torna imposible pensar el método ISOTYPE por fuera del proyecto de 
unidad de la ciencia, que Neurath concebía como una reunión preliminar 
de la totalidad del conocimiento disponible. Así, el ISOTYPE nos posibili-
taría el hecho de ver a las diversas áreas del conocimiento no ya como 
divisiones sino en tanto relaciones posibles que avanzan hacia el ideal de 
una imagen más democrática y humana de la ciencia.



154

De acuerdo con lo señalado por Aimino (2020:5), podemos atribuir 
estos aspectos al hecho de que Neurath «se negaba deliberadamente a 
disociar los problemas relativos al conocimiento cientí�co de los proble-
mas relativos al orden político, económico y social». Pues sus puntos de 
vista como �lósofo de la ciencia, cientí�co social, y además, su vida polí-
tica, estaban conectados y evolucionaron inextricablemente entrelazados. 
«Formaron una sola pasión» (Cartwright et al., 1996:177).

Por otro lado, parte de la contundencia de los valores detrás del método 
estaba ligada a que Neurath ciertamente estaba convencido de que garan-
tizando una buena educación a las personas se lograría una democracia 
más real. Además, Neurath consideraba que las estadísticas eran vitales 
para entender los procesos económicos y sociales, pero que el público no 
les prestaba atención debido al complejo modo de presentación que los 
grá�cos tenían. Por ello la implementación del ISOTYPE fue un intento 
por allanar el camino para la humanización del conocimiento y fortalecer 
los procesos de comunicación entre la comunidad cientí�ca y la sociedad. 
El ISOTYPE contaba entre sus principios con la idea de que la comunica-
ción de la información debía partir de: «enunciados simples, expresados 
en el lenguaje de la vida cotidiana, e incorporar progresivamente enuncia-
dos más complejos, hasta alcanzar los niveles superiores del conocimiento 
cientí�co» (Aimino, 2020:13) para así lograr una formación de la población 
que sea cada vez más amplia.

Sin embargo, cabe destacar que Marie Neurath1 reconoció que el sim-
bolismo presentado por el método era internacional solo para el hombre 
occidental. Pues al tener que informar a la población nigeriana sobre temas 
como salud, educación, elecciones, etc. reconoció que «todo debía dibu-
jarse de manera diferente para ser comprensible en ese país» (Neurath, 
1974:147) (y esto incluía a conceptos básicos como hombre, mujer, casa, 
plantas, árboles). En ese entonces fue necesario modi�car y adaptar el 
enfoque, la velocidad de la información, el esquema de color, además de 
las maneras de captar la atención.

1  Marie Neurath se convirtió en la principal heredera y responsable del legado del 
ISOTYPE luego del fallecimiento de Neurath en 1945. Así, ella se enfocó más en imágenes 
educativas que en las estadísticas gráficas, y fue autora de varios libros ilustrados de acuer-
do a las reglas del ISOTYPE.



155

Por otra parte, además de su impronta grá�ca en la señalética actual, 
aunque esta nunca haya sido parte del proyecto original, la in�uencia del 
ISOTYPE en la infografía contemporánea puede ser rastreada hasta nuestros 
días. Según Granados (2020), aunque para muchos solo sea una simple 
estética, la principal contribución del ISOTYPE para los diseñadores ha sido 
el aporte de una gramática visual, y la capacidad intrínseca al infogra�sta 
de procesar información convirtiéndola en elementos visuales. Esto es, la 
esencia que sus creadores plasmaron en el método, al plantear que el len-
guaje visual podía ser utilizado como una herramienta más que efectiva 
para documentar la historia y las condiciones en las que vive el ser humano.

Conclusiones

La revisión del legado neurathiano puede proporcionarnos varios puntos 
de interés que intentaremos resumir a modo de conclusión. En primer 
lugar, podría decirse que nos permite obtener una mejor caracterización 
de la variedad de posiciones �losó�cas presentes en el movimiento del 
empirismo lógico. Pues Neurath no solo participó en muchos campos de 
estudio diferentes, sino que, además se esforzó por hacer que el discurso 
cientí�co trascendiera sus límites y se torne accesible para el público en 
general. Asimismo, el carácter pluralista de su �losofía (enfatizado en sus 
últimos escritos) y su orientación pragmática, re�ejada en la visión de la 
ciencia como herramienta para la solución de los problemas de la socie-
dad, se unieron a sus ideales políticos. Haciendo de su labor académica 
una verdadera praxis política. Algo que Burke menciona en relación al 
método ISOTYPE pero que podemos extender a todo el trabajo de Neurath: 
«no podía explicarse por completo, sino que solo podía demostrarse en 
acción» (Burke, 2011:37).

En particular, respecto a la implementación del método ISOTYPE, se 
puede argumentar que fue especialmente valiosa para la educación cívica 
al apoyar el razonamiento y la discusión re�exivos en lugar de simplemente 
comunicar hechos. En síntesis, el ISOTYPE fue el resultado de un trabajo 
colaborativo, de una voluntad pedagógica en pos de la exploración de 
nuevos medios visuales y de la superación de la división entre razón teó-
rica y razón práctica. En palabras de Aimino (2020:9), fue «un sistema de 



156

representación visual de información factual socialmente relevante que 
tenía como propósito allanar la comunicación entre la ciencia y la socie-
dad». Fueron notables sus aportes para consolidarse como un canal de 
información comprensible por todos los ciudadanos, y generando una base 
de conocimientos que fomente la participación en los procesos de decisión 
democrática. En efecto, podemos decir que este método empoderó al 
público en dos sentidos distintos que se retroalimentan mutuamente: pri-
mero, informando a las personas sobre temas sociales, ambientales o eco-
nómicos relevantes; y luego, esta la información obtenida se tornaba una 
puerta de acceso para participar activamente en la sociedad y la política.

Ahora bien, tal como a�rma Prono (2011) en cuanto a las limitaciones 
que podrían señalarse al proyecto del lenguaje pictórico como lenguaje 
universal, Neurath mismo era consciente de unas cuantas. De hecho, el 
�lósofo dejó explícito que este lenguaje pictórico no posee «capacidad o 
cualidades para intercambiar puntos de vista o expresar sentimientos» 
(Prono, 2011:8). Además, él también fue consciente de que su empresa, 
dependiendo de las circunstancias, podía conducir a la opresión en lugar 
de a la liberación de la humanidad. Sobre todo al señalar que las imágenes 
tienen mayores efectos que los enunciados a causa de tener una existencia 
más larga. Como destaca Prono (2011:8), Neurath «probablemente haya 
avizorado la manipulación que puede hacerse de la información por parte 
de fuerzas estatales u otras, tal como fue el caso de la propaganda».

Aunque el método ISOTYPE ya no se aplique ampliamente, ha demos-
trado su potencial en la visualización de información para la educación 
cívica. Incluso a pesar de que hasta la fecha haya poca evidencia empírica 
sobre cómo se perciben y comprenden los grá�cos realizados con ISOTYPE, 
las visualizaciones son muy intuitivas y, por lo tanto, más fáciles de com-
prender que los grá�cos abstractos para los espectadores con niveles más 
bajos de educación. Además, en toda democracia activa siempre se necesita 
de ciudadanos bien informados que puedan comprender los problemas 
sociales, debatirlos y participar activamente en la vida cívica contribuyendo 
a la toma de decisiones. Sobre todo en tiempos como estos, donde la toma 
de decisiones basada en evidencia empírica se enfrenta a una crisis exis-
tencial debido a un creciente desdén por el conocimiento fáctico en el 
discurso público causado por la proliferación de fenómenos como las fake 
news o las noticias masivamente difundidas sin �ltros de veri�cación. De 



157

hecho, tenemos a la mano dos ejemplos recientes: la pandemia del 
COVID‒19 en 2020 y los continuos efectos del cambio climático que ates-
tiguamos a diario desde diferentes partes del globo, que denotan cómo los 
argumentos cientí�cos, lejos de unir a los gobiernos para buscar solucio-
nes, pueden convertirse en una fuerza de polarización utilizada para refor-
zar intereses y marcos normativos particulares; y a su vez cómo una pobla-
ción con acceso a la información tiene más posibilidades de dar con 
soluciones más rápidas y mejor articuladas.

Por otra parte, si sumamos a este panorama social el hecho de que 
actualmente haya nativos y analfabetos tecnológicos conviviendo en la 
misma era (a lo que deberíamos añadir el factor económico–social y la 
distribución de la conectividad) y las herramientas que puede proporcio-
narnos la tecnología para la visualización de datos, ofreciendo a los ciu-
dadanos el potencial de explorar fuentes de información valiosas y trans-
parentes, no es un hecho menor revisitar el legado neurathiano. De hecho 
ya ha habido intentos por desarrollar nuevas versiones del método ISOTYPE 
que demuestran el potencial que podríamos aprovechar si este se combina 
con tecnologías de información modernas. De esta manera, a través del 
redescubrimiento del ISOTYPE es posible que sus ideales y sus imágenes 
cautiven al público una vez más.



158

Referencias bibliográficas

Aimino, Matías (2020). Conocimiento, lenguaje y comunicación. Los ideales ilustrados 
de Otto Neurath y el sistema de educación visual ISOTYPE. Encrucijadas, Revista Crítica de 
Ciencias Sociales, (20), a2001.
Burke, Christopher (2009). Isotype: representing social facts pictorially. Information Design 
Journal, 17(3), 211–223.
Burke, Christopher (2011). The linguistic status of Isotype. En Heinrich, Richard; Nemeth, 
Elisabeth; Pichler, Wolfram y Wagner, David (Eds.), Image and Imaging in Philosophy, Science, 
and the Arts (pp. 31–57). Vol. 2. Ontos Verlag.
Cartwright, Nancy; Cat, Jordi; Fleck, Lola y Uebel, Thomas (1996). Otto Neurath: 
Philosophy between Science and Politics. Cambridge University Press.
Granados, Samuel (2020). Influencia de ISOTYPE en la infografía contemporánea, 
Encrucijadas, Revista Crítica de Ciencias Sociales, (20), r2004.
Luigini, Alessandro y Moretti, Matteo (2018). The relevance of Otto Neurath. From 
ISOTYPE to visual journalism for a visual account of society. XY Digitale, 3(6), 74–93.
Lupton, Ellen (1986). Reading Isotype. Design Issues, 3(2), 47–58.
Neurath, Marie (1974). Isotype. Instructional Science, 3(2), 127–150.
Neurath, Otto (1936). International Picture Language. The first rules of ISOTYPE. Kegan 
Paul, Trench, Trubner & Co.
Neurath, Otto (1944). The Human Approach to Visual Education. Health Education Journal, 
2(2), 61–66.
Neurath, Otto (1973) Empiricism and Sociology. Neurath, Marie y Cohen, Robert S. (Eds.). 
Reidel.
Neurath, Otto (1996). Visual education: Humanisation versus popularization. En Nemeth, 
Elisabeth y Stadler, Friedrich (Eds.), Encyclopedia and Utopia: The Life and Work of Otto 
Neurath, 1882–1945 (pp. 245–335). Kluwer.
Prono, María Inés (2011). De la representación a la acción: el caso Neurath. En Minhot, 
Leticia y Olivé, León (Comps.), Representación en Ciencia y Arte (pp. 125–138). Vol. 2. Brujas.



159

Educación visual: un nuevo lenguaje*
Otto Neurath / Traducción de María Inés Prono

¿Cuando terminará la Edad Media? Tan pronto como todos los hombres 
puedan participar de una cultura común y haya desaparecido el abismo 
entre personas educadas y no educadas. La vida en ese día futuro será 
vivida y comprendida más plenamente. Quizás cada uno trabaje como 
especialista en su propio campo, pero al mismo tiempo podrá —deberá— 
tomar parte activamente en la vida común, compartiendo la comprensión 
y la responsabilidad de los principales problemas de este mundo.

Nuestra generación está preparando el camino para esta nueva vida del 
futuro a través de muchas actividades en muchas direcciones. Parte de esta 
preparación es la mejora de nuestra comunicación cultural, que ya está 
comenzando a rede�nir todo nuestro esquema de educación. La educa-
ción es un territorio muy amplio, con muchos campos, bosques, desiertos 
y pantanos. Si queremos aumentar sus cosechas, debemos lidiar con sus 
lugares baldíos y eliminar la confusión, el aburrimiento, la estrechez, el 
prejuicio y la tradición inútil, que obstaculizan el proceso de humaniza-
ción de los seres humanos.

 *  Título original: «Visual education: a new language». Publicado en Survey Graphic, 
26 (1), enero 1937, pp. 25‒28. Reimpreso parcialmente en Neurath, Otto (1973). Empi-
ricism and Sociology, Neurath, Marie y Cohen, Robert S. (Eds.) (pp. 224–226). Reidel.



160

No podemos esperar democratizar nuestra vida cultural sin nuevas vías 
de comunicación y educación. Nuestras limitaciones presentes son barre-
ras para la discusión libre de los problemas comunes y para la difusión de 
hechos simples pero importantes. Las personas inteligentes, pero de edu-
cación limitada, frecuentemente se sienten desanimadas y frustradas al 
tratar de alcanzar un nivel más alto de conocimiento y comprensión y al 
buscar un suelo común con aquellos que manejan con facilidad las herra-
mientas de la educación superior. Como resultado tenemos, en general, 
dos grupos de personas en todos los países: un grupo muy reducido en 
estrecho contacto con el conocimiento de los tiempos modernos y otro 
grupo muy numeroso que apenas es alcanzado por las grandes corrientes 
de nuestra civilización actual. Un genio como Faraday podía explicar cues-
tiones cientí�cas incluso a los niños, como lo hizo en las famosas confe-
rencias sobre La historia química de una vela. Pero muy pocos maestros y 
expertos son capaces de abrir el dominio de la ciencia, de ponerlo en rela-
ción con la vida contemporánea y de hacerlo en el lenguaje cotidiano. 
Necesitamos una nueva forma de comunicar información, un método que 
sea simple de enseñar y aprender, y que sea al mismo tiempo comprehen-
sivo y exacto.

Lo que podríamos llamar «visualización consistente» constituye esa 
nueva forma. Las impresiones visuales se han vuelto cada vez más impor-
tantes en nuestra «era visual», especialmente para los adultos no escolari-
zados y los niños. Los usuales métodos visuales —incluso los grá�cos más 
cuidadosos y las muestras más elaboradas— suelen ser más confusos que 
iluminadores, porque sus elementos no son familiares. Es como si las per-
sonas tuvieran que aprender un nuevo lenguaje para cada nueva comuni-
cación. Una solución es el ISOTYPE, un método con un diccionario visual 
especial y una gramática visual especial; esto es, un nuevo mundo visual, 
comparable a nuestro mundo de libros y palabras (ver Survey Graphic, 
noviembre de 1936:618). Grá�cos, fotografías, modelos, películas, juegos 
e ilustraciones pueden, con un breve texto alusivo, mostrar en este lenguaje 
simbólico los hechos principales y explicar los problemas importantes de 
cualquier campo del conocimiento.



161

El primer paso del ISOTYPE es el desarrollo de símbolos fáciles de com-
prender y recordar. El paso siguiente es combinar esos elementos simbó-
licos. Por ejemplo, hay un símbolo para zapato y otro para fábrica. Al unir 
estos dos símbolos para formar uno nuevo, podemos hablar de una fábrica 
donde se hacen zapatos. Mediante otra combinación de símbolos, pode-
mos hablar de zapatos hechos mecánicamente y zapatos hechos a mano. 
De modo similar, podemos combinar el símbolo del carbón con el símbolo 
del trabajador y podemos hacer un símbolo ISOTYPE para la minería meca-
nizada y otro para la minería manual. Podemos ubicar símbolos en un 
mapa para mostrar la distribución geográ�ca u ordenarlos en líneas para 
expresar relaciones estadísticas. (Figura 1)

Una persona que llega a otro país sin un conocimiento del lenguaje 
tiene dudas acerca de dónde conseguir su boleto de tren o de barco, dónde 
despachar su equipaje, cómo usar un teléfono, cómo encontrar una o�cina 
de correos o de telégrafos, un servicio sanitario, un taxi, un hotel. Un len-
guaje simbólico internacional sería de gran ayuda para el viajero en una 
tierra extranjera. Incluso en su propio país, los símbolos son mejores guías 
que las palabras solas para dar indicaciones de tránsito y para o�ciar como 
señales en edi�cios públicos, museos y parques.

Figura 1. Leer de arriba hacia 
abajo. En la columna izquierda: 
1–trabajador, 2–carbón, 3–
minero, 4–minería mecanizada, 
5–minería manual. En la columna 
derecha: 1–zapato, 2–fábrica, 3– 
fábrica de zapatos, 4–fabricación 
mecanizada de zapatos, 5–
fabricación manual de zapatos.



162

Este método también puede usarse como una introducción a enun-
ciados históricos o sociales complejos. Muchas personas que se sienten 
confundidas con los libros y las conferencias pueden captar los hechos 
y sus relaciones a través de la expresión visual, complementada solamente 
con una explicación verbal breve. El objetivo básico de este método 
visual es humanizar y democratizar el mundo del conocimiento y de la 
actividad intelectual.

La mejor base para una educación visual comprehensiva sería dejar que 
cada niño aprenda su propia lengua, así como otras lenguas extranjeras, 
por medio de este método. Si un alemán, por ejemplo, quiere aprender 
inglés, le ayudará a percibir que el inglés, mucho más que el alemán, se 
basa en opuestos o antónimos. Es más instructivo mostrar esta oposición 
que tratar de explicarla en palabras. Cualquier niño puede entender una 
imagen que muestra un perro yendo o viniendo. Mediante estos símbolos 
podemos ayudar a los niños a aprender a usar las palabras rápidamente.

Figura 2. La visualización 

en la práctica. Comunicaciones



163

Figura 3. Enseñanza del 
lenguaje por medio de imágenes. 
Ejemplos tomados de Neurath, 
Otto (1937). Basic by ISOTYPE. 
Kegan Paul, Trench, Trubner & Co 
(pp. 60 y 70)

Esta educación visual puede comenzar con niños muy pequeños, per-
mitiéndoles combinar símbolos de la misma forma en que ahora combinan 
bloques de madera para construir edi�cios y puentes. El juego con sím-
bolos complementaría los dibujos y diseños que hacen con pinturas, cra-
yones y plastilina. Muchos niños imaginativos se sienten incapaces de 
manipular elementos su�cientes para contar historias largas con lápices y 
colores, como quisieran hacerlo. Pero serían capaces de expresar sus pen-
samientos y sus ilusiones si tuvieran un complemento de unidades visua-
les que representen hombres y mujeres, niños y niñas, casas, árboles, auto-
móviles, motores, animales, goma, tela, azúcar, manzanas y todas las otras 
cosas que les interesan. De esta manera, los niños tendrían un puente entre 
sus juegos y su educación sistemática, así como entre sus propios dibujos 
y los que ven colgados en las paredes o en sus libros, basados en las leyes 
de la perspectiva. Por supuesto, es importante dar a los niños de todas las 
edades fotografías y otros materiales realistas, pero también es importante 
explicar esquemáticamente hechos y principios biológicos, geográ�cos, 
históricos y sociológicos.



164

De esta manera, el aprendizaje no se limita a la adquisición de los hechos 
necesarios para aprobar los exámenes, sin que estos hechos tengan un uso 
posterior. En cambio, se lleva a los estudiantes a comprender las relaciones 
entre los hechos dentro de una disciplina. Incluso más importante, se les 
permite ver cómo un campo de conocimiento está relacionado con los 
hechos y teorías de otros campos. No podemos decir que un joven sabe lo 
que necesita saber de geografía, por ejemplo, si solo puede decir los nom-
bres de las capitales de los diferentes países y ha memorizado los nombres 
y las ubicaciones de los ríos y las cadenas montañosas más importantes. Si 
la geografía ha de ser algo vital para él, debe ver las formas en las que ha 
afectado a la historia, tanto en el pasado como en el presente. A menudo 
estas relaciones son bastante complicadas. El método visual ayuda a hacer-
las claras y exactas para los estudiantes.

En general, los símbolos están adaptados a la mente infantil, así como 
a la mente primitiva. Sin embargo, se pueden combinar los elementos 
simples para mostrar hechos y relaciones más complejas. El método visual 
también es aplicable a la educación de adultos. Usados en combinación 
con los materiales habituales de los museos, los grá�cos y los modelos 
visuales completan y enriquecen las muestras en los museos de arte, de 
historia natural, de etnología o higiene.

Este método visual tiene usos especiales en la enseñanza de temas de 
salud pública, cuidado infantil, seguridad, etc., tanto para adultos y niños, 
como para niños con discapacidades o retrasos. La Fundación Internacional 
para la Educación Visual está trabajando en estas líneas en varios países.

Figura 4. Educación para la 
salud. Raquitismo. En la columna 
izquierda: sin tratamiento. En la 
columna derecha: con tratamiento 
médico. Ejemplo tomado de 
Neurath, Otto (1936). International 
Picture Language. The first rules 
of ISOTYPE. Kegan Paul, Trench, 
Trubner & Co. (p. 55). 



165

El método visual completamente desarrollado se convierte en la base 
de una vida cultural común y de una relación cultural común. La visua-
lización, correctamente entendida, no es solo un complemento de otros 
métodos educativos, sino el fundamento para una educación futura más 
exitosa, en relación con los importantes movimientos sociales y culturales 
contemporáneos.

Y volvemos así a nuestra pregunta inicial: ¿cuándo terminará la Edad 
Media? No lo sabemos. Vemos la guerra, el con�icto de hombres contra 
hombres, en lugar de una lucha común contra un peligro común y la 
construcción organizada de una civilización mejor. Pero también vemos 
nuevas fuerzas trabajando y nuevas posibilidades. Para darles libertad de 
acción, necesitamos más canales de comunicación y comprensión. En este 
sentido, creo que el método visual constituye un desarrollo signi�cativo.





167

Sobre el editor y la editora

Matías Aimino ∙ Doctor en Filosofía (Facultad de Filosofía y Humanidades, 
Universidad Nacional de Córdoba). Arquitecto (Facultad de Arquitec-
tura Diseño y Urbanismo, Universidad Nacional del Litoral). Docente 
e investigador (UNL y Universidad Católica de Santa Fe). Docente de 
posgrado en el Doctorado en Ingeniería (Universidad Tecnológica Na-
cional, Facultad Regional Santa Fe; en el Doctorado de Humanidades 
(Facultad de Humanidades y Ciencias, UNL) y en la Maestría en Ar-
quitectura (FADU, UNL). Subdirector del IHTCAP Sede Rafaela (UCSF). 
Miembro del IHUCSO Litoral (UNL–CONICET). Áreas de actuación más 
relevantes: �losofía de la ciencia, epistemología, comunicación visual 
del conocimiento, teoría e historia de la arquitectura.

Adriana Gonzalo ∙ Profesora de Filosofía y Licenciada en Filosofía (Uni-
versidad Católica de Santa Fe). Doctora en Filosofía (Universidad de 
Buenos Aires).  Investigadora Independiente del CONICET y directora 
del Instituto de Humanidades y Ciencias Sociales (IHUCSO Litoral, Uni-
versidad Nacional del Litoral–CONICET). Áreas cientí�cas de actuación 
más relevantes: �losofía de las ciencias, �losofía de la lingüística. Profe-
sora Titular Ordinaria a cargo de la cátedra de Filosofía de las Ciencias 
(Facultad de Humanidades y Ciencias, UNL).

Sobre las autoras y los autores

Marisa Alvarez ∙ Doctora en Humanidades (Universidad Nacional de Tucu-
mán), especializada en �losofía de la ciencia. Se desempeña como docente 
a cargo de cátedras de Epistemología (UNT y Universidad Nacional de 
Santiago del Estero). Su trabajo aborda temas como el realismo cientí�co, 
relaciones interteóricas y epistemología feminista, con publicaciones en 
revistas nacionales e internacionales.



168

Manuel Dahlquist ∙ Licenciado y Doctor en Filosofía (Universidad Na-
cional de Córdoba). Profesor Asociado Ordinario de Lógica I y II (Fa-
cultad de Humanidades y Ciencias, Universidad Nacional del Litoral). 
Docente Titular Ordinario de Lógica (Facultad de Humanidades, Artes 
y Ciencias Sociales, Universidad Autónoma de Entre Ríos). Investigador 
en el IHUCSO Litoral (UNL–CONICET). Participó en distintos grupos de 
investigación y fue director de la carrera de �losofía (FHUC, UNL; FHAyCS, 
UADER). Autor de Una introducción a la teoría lógica de la Edad Media 
(College Publications, 2018) y de artículos sobre lógica publicados en 
diversas revistas especializadas como History and Philosophy of Logic, 
Studies in Logic, Historia Logicae, entre otras. 

Santiago Ginnobili ∙ Licenciado y Doctor en Filosofía (Universidad de 
Buenos Aires). Profesor de Filosofía (UBA y Universidad Nacional de 
Quilmes). Investigador del CONICET y miembro del CEFHIC y del Grupo 
ANFIBIO. Su trabajo se centra en �losofía de la ciencia y �losofía de la 
biología, con especial interés en su enseñanza y comunicación. Autor 
de La teoría de la selección natural. Una exploración metacientí�ca (UNQ, 
2019) y de los libros infantiles Una gran familia (Iamiqué, 2022), tra-
ducido a varios idiomas (Kalandraka, 2023), y De la Tierra al Universo 
(Iamiqué, 2024). 

Julieta Grattier Stalker ∙ Licenciada en Filosofía (Universidad Nacional 
del Litoral). Fotógrafa y realizadora audiovisual.

Celia Medina ∙ Directora del Departamento de Filosofía (Universidad 
Nacional de Tucumán). Profesora asociada en la cátedra de Filosofía 
de las Ciencias y Docente de posgrado (Universidad Tecnológica Na-
cional). Especialista en epistemología y �losofía de la ciencia; directora 
de proyectos de investigación y tesis doctorales. Su trabajo aborda el 
Círculo de Viena y la Escuela de Frankfurt, con publicaciones en revistas 
nacionales e internacionales.



169

Álvaro Peláez Cedrés ∙ Licenciado en Filosofía (Universidad de la Repúbli-
ca, Uruguay). Maestro y Doctor en Filosofía de la Ciencia (Universidad 
Nacional Autónoma de México). Encargado de la Sección de Filosofía 
Teórica (Facultad de Humanidades y Ciencias de la Educación, UdelaR). 
Miembro del Sistema Nacional de Investigadores. Sus áreas de interés son 
la �losofía teórica de Kant, la historia del Círculo de Viena y la �losofía 
de la mente. Autor, editor, compilador y traductor de diversos libros y 
artículos; entre los más destacados: Lo a priori constitutivo. Historia y 
prospectiva; Breve introducción al pensamiento de Carnap; El empirismo 
lógico. Textos básicos (comp.); Contenido y fenomenología de la percepción 
(comp.); Lo que el mundo nos ofrece. Ensayos �losó�cos sobre A�ordances 
o potencialidades de acción (comp.).



170


