La dialectica il
y SUs sentidos

Filosofia

ediciones UNL W=






La dialéctica
y sus sentidos






Vol. 1
Temas de
Filosofia

La dialéctica
y sus sentidos

Diana Maria Lopez
Compiladora

Eduardo Assalone
Héctor Ferreiro
Mariano Gaudio
Miguel Herszenbaun
Christian Klotz
Diana Maria Lopez
Graciela Marcos
Pablo Pulgar Moya
Alexia Schmitt
Horacio Martin Sisto

ediciones UNL

CIENCIA Y TECNOLOGIA



UNIVERSIDAD
MACIONAL oe LITORAL

% ediciones uNL

Consejo Asesor

Coleccion Ciencia y Tecnologia
Laura Cornaglia

Daniel Comba

Luis Quevedo

Amorina Sanchez

Ivana Tosti

Alejandro Reyna

Direccion editorial
Ivana Tosti
Coordinacion editorial
Maria Alejandra Sedran
Coordinacion comerdial
Josa Diaz

Correccion

Maria Alejandra Sedran
Diagramacion interior y tapa
Alina Hill

© Ediciones uNL, 2025

Sugerencias y comentarios
editorial@unledu.ar
www.unlLedu.ar/editorial

La dialéctica y sus sentidos |

Diana Maria Lopez_ [etall;

Compilacion de Lopez, Diana Maria.
-1a ed.- Santa Fe- Ediciones uNL, 2035

Libro digital, por/a -

{ciencia y tecnologia)

Archivo Digital: descarga y online
ISBN 978-987-749-502-7

1. Educacion Superior. 2. Dialéctica

1 Enmsayn Flosofico. | Lopez, Diana Maria
II. Lopez, Diana Maria, comp.

CoD 101

© Diana Maria Lopez, Eduardo Assalone,
Hactor Ferreiro, Mariano Gaudio,

Miguel Hersrenbaun, Christian Klotz,
Graciela Marcos, Pablo Pulgar Moya,
Alexia Schmitt, Horacio Martin Sisto, 20025,

GlofElo



Prefacio / 9

1. La dialéctica segln Platdén. Método, ciencia y ejercitacion
Graciela Marcos / 13

2. Método apofatico y doble negaciéon en Meister Eckhart y Nicolas
de Cusa. ¢Uno de los antecedentes de la dialéctica moderna?
Alexia Schmitt / 37

3. Dialéctica y Dialéctica trascendental en la filosofia
de Immanuel Kant
Miguel Herszenbaun / 59

4. La dialéctica en Fichte desde la perspectiva americana de Kusch
Mariano Gaudio / 79

5. «Nenhuma antitese é possivel sem uma sintesen:

a transformagéo da dialética kantiana no Fundamento de toda
a Doutrina da Ciéncia de Fichte

Christian Klotz / 97

6. La inmanente estructura de la dialéctica en Hegel
Diana Maria Lépez / 113



7. Lo dialéctico es el pulso de la vida.
Dialéctica y teleologia retrospectiva en Hegel
Eduardo Assalone / 131

8.Qué no es la dialéctica: Una respuesta a Karl Popper
Héctor Ferreiro / 151

9. Capital y dialéctica de lo complejo en el Marx tardio
Pablo Pulgar Moya / 165

10. Dialéctica de la llustracion o llustracion de la dialéctica
Horacio Martin Sisto / 187

Sobre la compiladora, las autoras y los autores / 207



Prefacio

Lo que hace de una categorfa filoséfica algo perdurable es el cardcter. Este
supone la unidad de sus multiples sentidos que, articulados en un cuerpo
semdntico, deviene en signo de lo que le es propio, de lo suyo en general.
En la palabra «dialéctica» hay siempre algo no dicho y algo por decir,
mezcla de movimiento y reposo, de orden y caos, que invita a pensar por
lo que afirma y por lo que niega, por lo que integra y por lo que excluye,
por lo que, en definitiva, provoca y genera.

Dialéctica es una de esas categorfas que damos por sabida pero que, a
la hora de convertirla en tema, se torna de una exactitud indecible. De
una temporalidad vagante que insiste en devenir invariablemente nueva,
logra emplazarse en territorios conceptuales diversos para dar cumpli-
miento a la condicién de posibilidad que la caracteriza: traspasar la carga
de sentido de una letra expresada en otro lugar y en otro tiempo.

Se ha recorrido un largo camino desde posiciones inaugurales. Segin
Aristételes, Zenén serfa el inventor de la dialéctica. Su procedimiento
consiste en situarse en la tesis del adversario considerdndola como hipé-
tesis para demostrar que es contradictoria. La transformacién de la tesis
en hipétesis consiste en hacer que una proposicién presentada como
necesaria constituya el punto de partida de un razonamiento probable.
Prepara hipotéticamente para acceder a un estado de experiencia sin hipé-
tesis. Rito de encantamiento que opera la singular nadificacién de sus
propias certezas. Espacio bi—polar en el que el filésofo sitda su ejercicio



de verdad en la ineliminable tensién entre un examen posible y un cono-
cimiento imposible.

La dialéctica presenta asi, prima facie, un discurso controvertido. Tiene
la virtud de situarnos en una ambigiiedad insoportable. Tensién continua
entre la necesidad de un punto estable y seguro en que el pensamiento
encuentre su «lugar». Contrariamente a lo esperado, con la dialéctica las
aporias llegan a mostrar indirectamente la posibilidad de otro espacio de
pensamiento; entonces la coherencia se redefine y el rigor encuentra otro
significado. Movimiento creador de figuras marcado por todo lo que se
opone a la totalizacién. Vasto territorio de razonamientos sostenidos, de
interrogantes introducidos, de cuestiones reformuladas que aplazan al
infinito el acabamiento en una interpretacién que podria considerarse de
clausura. Se trata ya, en cierta forma, de un saber —no tanto como pose-
sién sino como diferenciacién y expansién— que relativiza los conoci-
mientos considerados definitivos y elige lanzarse a la dilucidacién de lo
problemdtico. Opera con base en la divisién, acentudndola. Navega entre
el poder de la duda y la resistencia de la palabra frente al decir laberintico
y controvertido de las filosoffas. Se la considere ciencia, método, ley de
transformacién o concepcién del mundo, siempre aparece asociada a la
forma dual de su desbordar concéntrico, aludiendo a una mutabilidad e
inestabilidad que la torna ilocalizable de manera absoluta en una defini-
cién exclusiva y excluyente. Cualquier disefio topolégico que intente
cristalizarla de manera definitiva en una doctrina determinada conduce
a enfatizar el cardcter de la heterogeneidad de sentidos a que da lugar.

En tanto pensamiento por antitesis, la dialéctica nos pone ante el hecho
de que el limite del conocimiento se encuentra indefectiblemente aso-
ciado a las posibilidades mismas de un pensar que puede poner al pen-
samiento al borde de su limite. Con la dialéctica las aporias llegan a
mostrar indirectamente las posibilidades de estos espacios de pensamiento
en los cuales la coherencia se redefine al ritmo marcado por la propia
fuerza de la indagacién. Lejos de atenerse a la imposicién textual, discur-
siva, el pensamiento parece obrar en un plano diferente de fracturas
decisivas, se distancia y aleja por antonomasia de un rigor normalizador
y meramente reproductor. Transforma lo pensado y potencia los elemen-
tos en conflicto hasta situarlo en un procedimiento que resiste a la mera
posibilidad de ser la tnica posibilidad de pensar filos6ficamente.

Capaz de engendrar por su solo movimiento la posicién adversa, la
dialéctica aparece cuando un claro dominio de la cosa revela giros insos-

10



pechados, es decir, cuando concluye lo mostrable y se inicia la discusién
acerca de lo todavia no pensado, ni atin intuido. Original visién interna
de la trama de los pensamientos y de los argumentos no susceptible de
ser reducida a conclusiones apresuradas. Lo que la dialéctica puede, solo
lo puede la dialéctica: abrir las vias a un esbozo de alteridad, alejarse sin
dejar de actuar, ver al mismo tiempo lo mismo desde lados diferentes,
controvertidos, infinitos. Por eso, es una mirada que observa el brillo de
la contradiccién sin perder el vinculo de lo contradictorio con la unidad.

En este marco, La dialéctica y sus sentidos constituye una situacion
filoséfica precisa, un espacio expresivo y critico de interrogantes y res-
puestas que consuma una inquietud de siglos: dindmica propia de un
hacer realidad el «deseo de saber» en el que en el orden de la palabra estd
configurado por las posibilidades que la coherencia del todo de los moti-
vos delimita para el pensamiento.

La dialéctica y sus sentidos es una discusién, una puesta en escena de
distintas perspectivas sobre una misma categoria filoséfica, un conjunto
de verdades en movimiento que dan cuenta de la complejidad de lo que
representa la dialéctica para la investigacién y su necesidad de respuestas.
Pensamiento en accién. Intercambio de ideas. Elipse alrededor de un
punto que no estd necesariamente en el centro. Nexo entre interioridad
y exterioridad al construir un espacio inédito y inico, medio perseverante
que comunica tiempos y territorios. Salida activa.

Si el trabajo tedrico lleva consigo un indice temporal, el de su momento
de creacién y el de su momento de lectura; el primero es el de la génesis,
el segundo, el de la interpretacién, difusién y discusién, la escritura es
una de nuestras posibilidades vitales mds primarias, siendo la palabra la
tinica forma de conservacién de la experiencia humana que se mantiene
a salvo del paso del tiempo. Los textos son una reserva de tiempo. Una
preservacién de espacios conquistados. Rescatados del olvido de genera-
ciones para hacer de miradas diversas la realidad de un vinculo y del
didlogo una superficie de contacto. El volumen que presentamos asume
en el titulo la necesidad de dar cuenta del caricter de la dialéctica en la
diversidad de sentidos de que es objeto y recrea en su contenido, el peso
del poder evocador de los filésofos: Platén, Eckhard, Nicolds de Cusa,
Kant, Fichte, Hegel, Marx, Adorno y Kusch. Diversidad que crea un sitio,
un lugar en el que es posible el didlogo desde las diferencias. En esta
dindmica de encuentro y puesta en comdn, lo posible de la convivencia
se torna real a la luz de la vecindad de los planteos en el juego del pensa-

11



miento como controversia con aquello de lo que se distingue: tnico lugar
en que lo considerado verdadero, acepta atin la interrogacién. Hemos
intentado con esta publicacién, en sintesis, sostener la polifonia de voces
desde el punto de vista de los autores, asi como desde la perspectiva de
los lectores, hacernos eco, estar atentos y escribir para que se lea y discuta
por quienes todavia se obstinan por ir detrds de la plenitud posible de un
sentido por venir.

Cabe sefalar la especial significacién de este volumen. Se trata del
primero de una Serie sobre «Temas de Filosoffa» que pone en marcha
Ediciones unt, bajo la direccién de Manuel Tizziani, a quien agradezco
su estimulo y acompafamiento. Mi agradecimiento también para la
Directora de Ediciones unw, Ivana Tosti y la Coordinadora del Programa
de Desarrollo Editorial de la Secretaria de Investigacion de la pHUC—UNL,
Carina Toibero, por hacer posible que esta iniciativa cristalice en una obra
publicada de amplio interés académico. Finalmente, quiero dar las gracias
a todos y cada uno de los autores de esta compilacién, docentes e inves-
tigadores de universidades argentinas y del exterior, quienes acompafnaron
con inteligencia y pasion esta iniciativa desde el momento que en fueron
convocados: Graciela Marcos, Alexia Schmitt, Miguel Herszenbaun,
Mariano Gaudio, Christian Klotz, Martin Sisto, Héctor Ferreiro, Eduardo
Assalone y Pablo Pulgar Moya.

Diana Maria L6pez

12



La dialéctica segun Platon.
Método, ciencia y ejercitacion

Graciela Marcos

Universidad de Buenos Aires

La dialéctica constituye para Platén el método ideal, inescindible de la
filosoffa, pero también la ciencia mds alta, una visién de conjunto de la
naturaleza de lo real alcanzada por pocos, amantes del saber, por el camino
de la ejercitaciéon. Método, ciencia y ejercicio de la capacidad dialéctica
son aspectos de referencia ineludible si se busca echar luz sobre la natu-
raleza de la dialéctica platdnica, lo que requiere clarificar cémo se articu-
lan unos con otros. Tal el propédsito del examen que ofrezco en estas
péginas, basado en recomendaciones metodoldgicas destinadas al filssofo*
en diferentes didlogos, como también en algunas referencias a la ciencia
dialéctica y al tipo de ejercitacién que contribuirfa a alcanzarla. Mi recons-
truccidn aspira a hacer justicia a la unidad y continuidad de la concepcién
platdnica de la dialéctica, sin soslayar la variedad de sus formulaciones ni
las tensiones que se detectan a menudo entre ellas.

La dificultad que plantea el abordaje de la dialéctica en tanto uébodog
es que son muchos y variados los procedimientos a los que echa mano el
filésofo en su bisqueda de saber. Mientras que la refutacién (¥Aeyxog) es
el nicleo de la dialéctica practicada por Sécrates en los didlogos tempra-
nos, en Fedén y Repiiblica prevalece cierto uso del método por hipétesis,
asi como en Sofista 'y Politico la dialéctica aparece estrechamente asociada
al método de reunién y divisién. Refutacién, hipétesis y divisidn son asi
tres procedimientos que en manos del filésofo merecen calificarse de

1. Me referiré indistintamente al filésofo o al dialéctico, teniendo en cuenta que Platon los
identifica.

13



«dialécticos», y si asumimos que la dialéctica constituye para Platén el
método ideal inseparable de la filosofia, habria que reconocer que en sus
didlogos conviven diferentes ideales de método asociados a periodos suce-
sivos de su pensamiento, como sostiene Robinson en su influyente Plazo’s
Earlier Dialectic (1953). Esta perspectiva evolutiva de la dialéctica platénica
ha sido fuertemente cuestionada en las tltimas décadas, bdsicamente
porque cada uno de los procedimientos mencionados aparece en didlogos
cronoldgicamente alejados entre si (cf. Baltzly, 1996; Gonzalez, 1998;
Marcos, 2020¢:24-29; Larsen et al., 2022:6-9; Mesch, 2022:170-177, etc.).
Mds atin, a menudo Platén los combina en un mismo didlogo e incluso,
como veremos, en un mismo argumento. Esto no significa que el planteo
de Robinson haya perdido vigencia, de hecho, ningtn estudio dedicado
a la dialéctica platénica omite referirse a la refutacién, la hipétesis o la
divisién como herramientas de investigacién que posibilitan al filésofo
la aprehensién de la verdad. Este estudio no serd la excepcidn, si bien al
examinar estos procedimientos, dirigiré especial atencién al modo en que
Platén los combina en sus didlogos.

En cuanto a la dialéctica como ciencia (¢motiun), en Repriblica como
en Sofista se le asigna lo que realmente es (10 mavteldg &v), cuya estructura
es objeto de una visién de conjunto por parte del dialéctico, caracterizado
como sindptico (ovvorntikég, R.537¢7). Con todo, en la medida en que la
ontologia de Sofista envuelve cuanto menos un cambio de perspectiva
con respecto a la ontologia de Repriblica, hay diferencias entre las formu-
laciones que brindan ambos didlogos acerca de la ciencia que tiene por
objeto el ser real, captable por la inteligencia. Esas formulaciones, hay
que decirlo, son mds escuetas que lo que deseariamos, ya que Platén no
se explaya tanto sobre la ciencia en cuestién como sobre las competencias
de quien se aplica a su bsqueda.

Con relacién a la ejercitacién (yopvaocia) que permite al dialéctico
adquirir ciertas habilidades excepcionales, inhallables en la mayoria, para
Platén hay mds de un modo de llevarla a cabo. En Repiiblica vi1, la ejer-
citacién en matemdtica es propedéutica de la dialéctica, mientras que en
la segunda parte de Parménides el entrenamiento consiste en cierto uso
del método hipotético inspirado en el procedimiento de Zendn (cf. Mar-
cos, 2020b:325-326). En Sofista y Politico, en cambio, es la busqueda de
definiciones a través de reuniones y divisiones, en el marco del recurso a
un paradigma, lo que contribuye a «volvernos mds dialécticos» (P/z.
285d7). En todos los casos, el entrenamiento dialéctico no se agota en si

14



mismo, sino que contribuye a adquirir habilidades que para Plat6n acre-
ditan tanto el progreso del conocimiento como el perfeccionamiento del
alma, inseparables uno del otro. Tales habilidades, sugeriré, son manifes-
taciones de la potencia dialéctica (1} Tod Siahéyeobau Sovapig), que se mani-
fiesta en maltiples competencias, pero sin agotarse en ellas. Esta perspec-
tiva explica que haya grados o niveles de perfeccién en el camino (ropeia,
R.532b4, cf. e3, 533¢9, 534¢3, etc.) de la dialéctica, un proceso que como
tal reconoce etapas y en cuyo recorrido se obtienen progresos.

Si bien son escasas las referencias explicitas a la dialéctica en la obra de
Platén, todos sus escritos, en virtud de la forma dial6gica que los singu-
lariza, exhiben la prictica efectiva de la dialéctica por parte de aquellos
personajes que encarnan al filésofo o integran el circulo de sus seguidores
(Sécrates en la mayoria de ellos, Simmias y Cebes en Feddn, el extranjero
de Elea en Sofista y Politico, etc.). Esta dialéctica «en accién» es a menudo
mis rica que las descripciones mds técnicas que brindan los didlogos
(Adam, 1963:139, n. ad loc. s32e-533a; Mesch, 2022:188; Gonzilez, 1998).
A lo largo de mi examen recurriré, pues, no solo a referencias explicitas
a la dialéctica, sino también a argumentos que envuelven la aplicacién
de las principales recomendaciones metodolégicas destinadas al filésofo.
También convendrd tener presente los contrastes que a menudo traza
Platén entre el modo en que Sécrates, su ideal de filésofo, conduce la
discusién y aquellos propios de eristicos o sofistas (cf. Grg.471e—472c,
Prt.337a=b, Phd.10o1d-102a, etc.). Asi p.e. en Men.75¢—e, Socrates pide a
su interlocutor Menén, joven tesalio admirador de Gorgias, ser exami-
nado y eventualmente refutado, procediendo mds dialécticamente
(8tadextikwtepov) y no como los eristicos, amantes de las controversias
dedicados a refutar por mero afdn de victoria verbal. La dialéctica, pues,
ademds de ser un método, una ciencia y una ejercitacién de cierta poten-
cia del alma, supone un modo de argumentar y de conducir una discusién
por parte del verdadero filésofo. Constituye una habilidad en la que es
posible volverse mds o menos competente, que se adquiere progresiva-
mente y admite grados de perfeccion (Chiesa, 1995:122; Larsen, 2022:144;
Politis, 2022:203). En ese sentido, aunque lo habitual sea asociar la figura
del dialéctico a la del filésofo consumado, para Platén, como veremos,
lo es sobre todo quien se aplica a la basqueda de saber.

15



La dialéctica como método. Refutacion, hipétesis y division

Veamos en qué consisten estos tres procedimientos de los que se sirve el
filésofo en su busqueda de la verdad. No son los tnicos, pero si los mds
importantes; tampoco son de su exclusividad ya que también otros los
emplean, pero con fines ajenos a la filosofia. La refutacién, por ejemplo,
atribuida especificamente a Sécrates, es también un recurso del eristico,
por diferentes que sean sus respectivos fines. Otro tanto puede decirse
del uso de hipétesis, blanco de las criticas a los matemdticos en los libros
centrales de Repriblica. Al igual que los amantes del saber, ellos se sirven
de hipétesis, pero las toman como principios y no como instrumentos
de ascenso a un saber sélido digno del titulo de émotiun. La aspiracién
a la verdad es, pues, uno de los rasgos mds propios del método dialéctico
en sus diferentes expresiones, que permite distinguir al filésofo de quienes
solo aparentan serlo. El empefio de Platén en trazar una frontera nitida
entre el quehacer del fil6sofo y el de quienes asumen ante la mayoria la
apariencia de sabios, ademds de poner en evidencia que no es ajeno a la
confusién de su maestro con eristicos o sofistas, muestra que ningtn
método por si solo, con independencia del fin que guia su uso, le parece
suficiente para despejar ese tipo de confusiones. El dialéctico, insistamos
en esto, domina procedimientos que no le son exclusivos, que también
usan otros, solo que hace de ellos un mejor empleo (Marcos, 2020a:68-69;
Larsen et al., 2022:14-15).

"EAEYX0G

La refutacién, asociada usualmente al €\eyxog socrdtico,? es el niicleo de
la dialéctica ejercitada en la mayoria de los didlogos tempranos. En ellos
Sécrates formula a menudo su tipica pregunta ‘;qué es X?’, donde X
designa habitualmente un valor, a un interlocutor que presumiblemente

2. "EAeyxog no significa estrictamente refutacion, sino prueba, examen, comprobacion
(lonescu, 2022:117) no solo de las opiniones de otros sino también de las propias. Es un
potente instrumento para exponer las inconsistencias entre las creencias del interlocutor, del
gue no debe esperarse, segln Vlastos (1982:711-712), que establezca la verdad o falsedad
de cierta tesis. Esto Ultimo resulta discutible, sin embargo, a la luz de un pasaje como Sph.
251c-252e, que examino mas adelante. La tesis de la combinacion mutua de las formas
gueda establecida alli como verdadera una vez refutadas todas las hipotesis que la contradicen.

16



conoce sobre el tema. Su respuesta se somete a examen mediante una
serie de nuevas preguntas dirigidas a evaluar si la respuesta original es o
no viable. Invariablemente sale a la luz que esa respuesta es insatisfactoria,
no por ser falsa sino por no ser la clase de respuesta apropiada a la pre-
gunta socrdtica (Robinson, 1953:50), de ahi que el &\eyxog tome la forma
de una refutacién y haya contribuido a la impopularidad de Sécrates. El
cometido de tales discusiones, sin embargo, no es meramente negativo o
destructivo. Aun si el interlocutor queda perplejo y la pregunta socrdtica
permanece sin respuesta, el procedimiento posee un efecto liberador o
purificador en el que Platén hace especial hincapié. Combate la falsa
presuncién de saber, el mayor mal del alma, produciendo una transfor-
macién desde la ignorancia consistente en tener por verdadero algo falso
al reconocimiento de que no se sabe, estado preferible al anterior en la
medida en que predispone a buscar.® Esta diferencia entre la ignorancia
real, la que alimenta la vana ilusién de saber, y la ignorancia socrdtica,
que se manifiesta como negacién de la seguridad de estar en lo cierto y
estar abierto a la revisién de todas las opiniones —propias y ajenas—
influye decisivamente en Platén y es otro sello distintivo de su concepcién
de la dialéctica. Tanto el método hipotético como el de reunién y divisién,
tradicionalmente asociados a la dialéctica positiva y constructiva de Pla-
tén en contraposicién a la dialéctica negativa y refutatoria atribuida a su
maestro, se emplean en contextos en los que siguen vigentes los princi-
pales preceptos «socriticos». En ese sentido ambos procedimientos, exa-
minados a continuacién, pueden verse como las contrapartes positivas
de los instrumentos criticos usados por Sécrates en los primeros didlogos
(Wilmet, 1990: 97-98; Mesch, 2022:171).

YToOeolg

En Mendn, Fedén 'y Repiiblica, el procedimiento dialéctico es asociado a
cierto uso de hipétesis o supuestos de los que el filésofo no puede pres-
cindir en su basqueda de la verdad. Mds alld de sus particularidades, en
todos los casos el recurso a hipétesis reposa sobre el reconocimiento de

3. Sobre el estado de perplejidad (dmopia) provocado por Sécrates cf. Ap. 23d, La. 194c,
Ly. 216c, etc. Acerca del caracter objetivo de la aporia y su valor filoséfico cf. Men.80a—d;
Khan, 1996:95—-100; Marcos, 2015:14-17.

17



no saber y lleva a establecer consecuencias de nuestras creencias bésicas,
explorar sus implicancias y revisar la consistencia de nuestro pensamiento.
Estas operaciones afines a la actividad atribuida tradicionalmente a Sécra-
tes, siempre dispuesto a someter a examen las opiniones, configuran una
actitud critica que, lejos de restringirse a la practica refutatoria presentada
en los primeros escritos platénicos, persiste en la dialéctica desplegada en
los posteriores. Me animo a decir, sin temor a exagerar, que no hay didlogo
de Platén en el que los interlocutores interesados en alcanzar la verdad
no estén abiertos al examen de las opiniones y a la revision de sus puntos
de vista. Mds que refutador de opiniones de otros, el dialéctico es ante
todo su propio objetor. Me referiré a estos rasgos como marcas o indicios
socriticos, que serdn rastreados en estas paginas.

Hipétesis en Menon

En el caso de Mendn, el recurso a hipétesis permite superar la negatividad
del E\eyxog y avanzar en la cuestién de si la virtud es o no ensefiable aun
sin haberla definido. En Men. 86d—e, tras varios intentos infructuosos de
dar con su definicién, Sécrates accede a indagar si la virtud es ensefiable
echando mano a una hipétesis acerca de su naturaleza, advirtiendo que
ello equivale a «investigar cémo es algo que todavia no sabemos qué es»
(86e). El recurso toma sentido, pues, a partir del reconocimiento de no
saber, como una segunda opcién que se abre tras haber agotado la bus-
queda en una primera direccién.

Mas la actitud critica asociada tradicionalmente a Sécrates aflora no
solo en la instancia inicial de proponer una hipétesis, sino también en la
doble prueba a la que se la somete. Asumida la hipétesis de que la virtud
es conocimiento, condicién que la virtud deberia en principio satisfacer
para ser ensefable, se ofrecen dos argumentos de distinto signo, uno
favorable (Men. 87¢—89a) y otro contrario a la hipétesis (89d-96¢). El
primero abona la hipétesis de que la virtud es conocimiento tomando en
consideracién su utilidad, pero en 89d—e, Sécrates reflexiona que si la
virtud fuera ensefiable deberfa cumplirse otra condicién: la existencia de
maestros de virtud. Dado que no parece haberlos, se concluye que la
virtud no es ensefiable y se ensaya alguna otra explicacién de su utilidad.
El resultado de la discusién pende de ambos argumentos (cf. Robinson,
1953:116-117; Devereux, 1978:123; Gonzdlez, 1998:179-180; Marcos,
2020c¢:23-29). La virtud, al ser Gtil pero no ensefable, no serd conoci-
miento sino opini6én verdadera, un modo precario de saber que constituye

18



indiscutiblemente un bien, pero a diferencia de la ¢motun, no es ense-
fiable. Esta doble prueba pone de manifiesto que, aunque haya razones
en favor de la hipdtesis, el Sécrates platénico se esfuerza por ponerle
obstéculos, haciendo que salgan a la luz elementos que le restan apoyo e
invitan, si no a rechazarla de plano, al menos a restringir su alcance.

Hipétesis en Fedon

En Phd. 99e-101e, encontramos otro uso del método por hipétesis,
recurso presentado como una «segunda navegacién en busca de la causar.
Asi como el piloto, cuando los vientos no son propicios, debe echar mano
a otros medios para proseguir la navegacion, también Sécrates, tras su
decepcién de las explicaciones de los fisicos, decide imprimir a su bus-
queda de las causas una nueva direccién. Como en Mendn, se propone
una hipétesis cuando una primera via ha fracasado y el afén de saber no
ha sido colmado. La segunda opcién consiste aqui en refugiarse en los
Aoyot* y asumir como hipétesis el que se presente como mds sélido, que
es el menos abierto a la refutacién. Se lo alcanza —aclara Simmias en
Phd. 8sc-d— después de intentar refutar de todos los modos posibles
(avti Tpémw ENéyyxew) aquello que creemos verdadero, sin desistir hasta
haberlo examinado exhaustivamente en todos sus aspectos (mavraxf),
alcanzando asi el mejor y mds dificil de refutar de los Aéyot humanos. En
lugar de acumular razones y argumentos a favor de su posicién, Platén
invita al filésofo, otra vez, a ponerle obstdculos para comprobar si es
resistente a todas las objeciones, asumiendo que la mejor explicacion es
la que sale airosa de las criticas y sobrevive al escrutinio. Tratar de refutar
de todos los modos posibles lo que damos por verdadero contintia siendo
en Feddn el camino que garantiza la mejor explicacion.”

4. Sobre la dificultad de ofrecer una traduccion univoca de Adyog en Feddn y sus posibles
traducciones cf. Marcos, 2022:4—-5,n. 2y 3.

5. Asumido el Adyog mas solido, el paso siguiente es considerar verdaderas las cosas que
parecen concordar con él y como no verdaderas las que no (Phd.100a). Sobre posibles inter-
pretaciones de la metafora del acuerdo cf. Gallop, 1975:179—181; Casertano, 2015:362—
363; Marcos, 2022:6—7.

19



Hipétesis en Repiiblica

También en este didlogo, que brinda una de las mds célebres presentacio-
nes del método dialéctico, adquiere relevancia el recurso a hipétesis, de
las que el dialéctico hace un uso especial que lo sitda por encima del
matemdtico. Este tlltimo parte también de hipétesis, pero procede como
si las conociera (dg €i86teg, R. 510c6), como si fueran evidentes a todos,
sin creerse en la obligacién de dar razén de ellas a si mismo o a los otros.
El fil6sofo, en cambio, asume las hipétesis no como principios sino como
lo que son: supuestos que como tales requieren justificacion. A diferencia
de quienes las dejan inamovibles por no poder dar cuenta de ellas, el
método dialéctico es el tnico, segiin Platén, que se encamina hacia el
principio mismo cancelando las hipdtesis (tag dmoBéoeig dvaipodoa, 533¢9).
Esta operacién, cuyo sentido preciso es arduamente discutido (cf. Marcos,
2021:84; 2022:8, n.10), toma sentido en el marco del proceso de revisar,
someter a prueba y eventualmente descartar una hipétesis, aspirando a
una estabilidad que para Platén no exime sino, al contrario, exige some-
ter a cuidadoso escrutinio los resultados alcanzados.

De la actitud que se adopte ante las hipétesis hace depender Platén la
suerte de la bisqueda y el tipo de conocimiento que se alcance. Cuando
se reconoce la precariedad del propio saber y las hipdtesis asumidas son
escrutadas, es posible alcanzar conocimiento genuino, no ya cuando se
las deja intactas asumiéndolas como principios, porque en este caso la
conclusién y los pasos intermedios se anudan a lo que no se conoce
(R.533b—c). En Repiiblica, la actitud propia del que aspira a un saber digno
del titulo de ¢motAun es la que Sécrates encarna como ningtin otro. Y por
si quedaran dudas de que el legado socrdtico se mantiene vivo, Platén
retrata al dialéctico como aquel capaz de «atravesar todas las criticas (81
névtov ENéyxwv diekiov), como en una batalla, esforzdndose por fundar
sus pruebas (8\eyxew) no en la apariencia sino en la esencia» (534c1-3),
llegando al término de todos los obstdculos con su argumento invicto.

No se trata, de nuevo, de refutar a otros sino de someter a prueba la
propia teorfa y ser capaz de ir en su auxilio, asumiendo que solo tras haber
despejado todas las posibles objeciones se alcanza un punto firme. La
mejor explicacién, continta pensando Platdn, es la mds irrefutable, refrac-
taria a las criticas de las que puede ser objeto. El procedimiento que lleva
a la verdad es exhaustivo: si el dialéctico aspira a una verdad firme y a una
visién de conjunto de lo real, deberd sortear todas las criticas y explorar
la totalidad de las alternativas que se abren a su investigacién (Phd.85c-d,

20



Prm.136¢; cf. Marcos, 2020b:329-330). Serfa un error de su parte concen-
trar su atencién en una asercion o en un concepto sin someter sus opues-
tos a un examen igual de exigente (Schofield, 1977:141).

Esta recomendacién encuentra aplicacién en varios argumentos del
tardio Sofista. Uno de ellos es 251c-252¢, donde a través de la refutaciéon
de dos hipdtesis contrarias, radicales, acerca de la posibilidad y alcance
de una combinacién, Platén establece su teorfa de la combinacién mutua
de las formas. La estrategia argumentativa a la que recurre, ademds de
satisfacer el requerimiento de exhaustividad, muestra que &\eyxog e hipé-
tesis se asocian estrecha y solidariamente en un mismo argumento.

Las hipétesis sometidas a discusién en Sph. 251c ss. mantienen que (i)
nada se mezcla con ninguna otra cosa diferente y que (ii) todo se mezcla
con todo irrestrictamente. La estrategia platdnica consiste en mostrar que
cada una envuelve algtn tipo de contradiccién, que sale a la luz tan
pronto es expresada (Wilmet, 1990:97-99; Brown, 1998:182-184). Ambas
posiciones resultan refutadas, en efecto, en el acto mismo de su enuncia-
cién, instancia en la que su falsedad se hace patente.® Si es falso que nada
se mezcla con nada y lo es, también, que todo se combina con todo,
concluye Platén, necesariamente algunas cosas admitirin mezclarse y
otras no. La combinacién de las formas queda establecida como una
verdad firme gracias a la refutacién de dos posiciones inviables, intrinse-
camente incoherentes, cuya verdad harfa imposible el discurso. El factum
del lenguaje, al tiempo que saca a la luz la contradiccién entre el conte-
nido que proclaman y las condiciones de posibilidad de su enunciacién,
senala cudl es el camino que ha de seguir quien desee contestar correcta-
mente, que no es otro que el dialéctico. Se trata de una senda intermedia
entre dos alternativas extremas cuya conjuncién define el punto de vista
del filésofo, sabedor de que la verdad pende de ambos extremos. En
Sofista, €l hard como los ninos, que cuando se les pide que elijan esto o
lo otro, responden «las dos cosas» (Sph. 249d3—4).

6. Los que proclaman que no hay combinacion, al hacerlo, combinan términos en sus dis-
cursos, es decir, hacen lo que dicen que no se puede hacer. Los que pregonan que todo se
mezcla indiferentemente con todo lo demas, al hacerlo, dicen algo determinado, lo que seria
imposible si lo que pregonan fuese verdadero. Sobre ambos argumentos y su caracter auto-
rrefutatorio cf. Baltzly, 1996:156, Castagnoli, 2010:225236, Marcos, 2022:14-20.

21



Alaipealg

La division es practicada extensamente tanto en Sofista como en Politico
con el propésito expreso de alcanzar definiciones. Si bien esto justifica
que se la asocie a menudo a la dialéctica, ya que definir la esencia de cada
cosa forma parte de las competencias del filésofo, Cornford (1935) va més
all, identificando dialéctica y divisién. Su interpretacién se apoya, sin
embargo, sobre una lectura discutible de Sph. 253b—e, pasaje examinado
en el siguiente apartado. Aqui examino la divisién como herramienta de
definicién, tal como es practicada en los didlogos tardios, y su relacién
con la refutacién y la hipéeesis.

Como herramienta de definicién, la divisién echa luz sobre objetos
cuya complejidad impone un tratamiento distinto al que ofrecen los
primeros didlogos platénicos, en que la pregunta socrdtica ‘;qué es X2’
apunta a captar lo comun a una multiplicidad de cosas que recibe una
misma denominacién. En Sofista, donde se busca definir al personaje
homénimo, Platén asume que los nombres de los que nos servimos en
el lenguaje no son indicadores confiables de las realidades (o épyov, 218c2;
10 mpdypa avto, 218c4) a las que se refieren, ya que el objeto a definir se
presenta bajo mualtiples apariencias que encubren su verdadera naturaleza
y lo ligan a lo que él 7o es. El sofista es una de las apariencias bajo las
cuales se presenta el fildsofo ante el ojo inexperto de la mayoria, incapaz
de distinguirlos, identificaciones engafiosas por encubrir diferencias que
es preciso hacer explicitas. El método de reunién y divisién es precisa-
mente el apropiado para revelarlas, discriminando la multiplicidad y la
diversidad bajo la envoltura engafiosa de la unidad del nombre (Sph.217a7-
b4, 255c9-11; cf. Plt.262c10-d6; Trevaskis, 1967:129; Brown, 1998:183).
Asumiendo que el objeto cuya naturaleza se busca definir es lo que es en
virtud de las relaciones que lo vinculan a otras realidades, genérica o
especificamente diferentes, definir con claridad qué es el sofista compor-
tard explorar una compleja red de relaciones en la que quedan atrapados
tanto €l como el filésofo.

En Sph.218c-219a, a sabiendas de que el sofista es una especie dificil
de capturar, el extranjero propone practicar el método en un objeto mds
facil de conocer y pequeno, a titulo de modelo (mapéderypa): el pescador

22



de cana.” El procedimiento se desarrolla en 219a-221c. El paso inicial
consiste en dar con el género mds amplio al que suponemos que pertenece
el objeto a definir, junto con muchas otras cosas de las que se lo ird sepa-
rando gradualmente. Luego hay que dividir dicho género en dos especies,
en una de las cuales se sitda el objeto a definir, después esta dltima en
otras dos, y asf sucesivamente hasta que, a fuerza de distinguirlo de aque-
llo que él 7o es, se hayan revelado todos los rasgos que lo definen. La
definicién resultard del enlace articulado de todas las caracteristicas que
el procedimiento sacé a la luz.

La implementacién de este método no garantiza, sin embargo, el des-
cubrimiento de la verdad, para el cual no alcanza con cenirse a reglas y
recomendaciones metodoldgicas.® Reuniones y divisiones, eficaces en el
caso del pescador de cafa, fracasan al cabo de seis primeros intentos
definitorios del sofista (Sph. 221¢-231b), quien aparece como (i) cazador,
(ii) mercader, (iii) comerciante al por menor, (iv) productor y vendedor
de conocimientos, (v), atleta verbal e incluso como (vi) filésofo purifica-
dor. Asignar a esta multiplicidad una misma denominacidn es algo enga-
floso (p&vtaopa, 232a3), a menos de descubrir dénde confluyen todas esas
habilidades que el sofista aparentemente posee. En este punto, los inter-
locutores confiesan su perplejidad: las divisiones practicadas hasta alli
permiten decir mucho, demasiado, sobre el sofista, pero nada firme en
realidad. Platén expresa asi su desconfianza de que las habilidades divi-
sorias y clasificatorias envueltas en el procedimiento de reunién y divisién
puedan por si solas constituir conocimiento. Solo la reflexién critica sobre
la variedad de aspectos bajo los cuales se presenta el sofista permite a los
interlocutores redirigir la bisqueda en la direccién apropiada, que revelard
la verdadera naturaleza —productora, no apropiadora- de su técnica. Solo
entonces el sofista aparecerd como lo que es: un fabricante de imdgenes
habladas (eidwha Aeydpeva, 234¢5-6) que distorsionan aquello que repre-
sentan, mero imitador de las cosas que son (punTig T@v dvtwv, 235a1-2).

7. Su técnica de adquisicion se considera semejante a la del sofista. Sobre el rol del para-
digma, utilizado también en Politico, cf. Goldschmidt, 2003:15—-52; Kato, 1995:162-168;
Larsen, 2022:135-142.

8. En Phdr. 265e, Socrates recomienda dividir siguiendo las articulaciones o junturas rea-
les. En PIt. 262a—c, se trata de dividir no en partes sino segun formas y por mitades (kat'
€ibn kal &ixa, Plt.262e4; 610 péowv, 262b6; pecoTopelv, 265a4; cf. Marcos,
1995:155-159).

23



Este séptimo intento de definir al sofista, aunque bien encaminado,
tampoco estd exento de dificultades, al punto que en Sph.236d9 la bus-
queda se interrumpe para retomarse recién al final del didlogo, donde
conseguird establecerse que su quehacer es de indole productora y no
apropiadora, como erréneamente lo presentaban las divisiones iniciales.
La definicién que cierra el didlogo (264c-268d) no se habra alcanzado,
sin embargo, gracias al método de reunién y division, no exclusivamente
al menos, sino tras una extensa y compleja discusién que excede larga-
mente el problema original de definir al sofista y ocupa la parte central
del didlogo, la mis extensa. En ella, con el propésito de demostrar que
es posible decir falsedades —cosas que no son— y que a esto se aplica el
sofista, Platén establece tesis clave de su ontologia, como la que afirma
que hay no ser a titulo de diferencia, o que las formas son capaces de
mezcla mutua.

El deslizamiento desde el terreno 16gico, el que transitan los intentos
iniciales de definir al sofista, al ontolégico, cuando se interrumpe la sép-
tima divisién para concentrar la bisqueda en la demostracién de la rea-
lidad del no ser, se produce en Sph.236d-237a. Alli se advierte que acusar
al sofista de imitador, productor de Adyot falsos, obliga a suponer que hay
no ser (bnoBéoBar o pf v eival, 237a3—4), pues de otro modo no habria
falsedad. La hipétesis del ser del no ser es problematica, infringe el dictum
parmenideo, pero Platén la asume como verdadera en aras de demostrar
que hay falsedad y que el sofista es capaz de producirla en sus discursos.
El uso de hipétesis en Sofista no solo permite a Platén, pues, establecer
tesis caras a su filosofia —recordemos el argumento de Sph.251c-252¢ 2
favor de que hay mezcla o combinacién— sino también, al igual que en
Mendn o Fedén, encauzar la bisqueda cuando una primera via ha fraca-
sado y se impone tomar un nuevo rumbo.

En cuanto al vinculo entre divisidén y \eyxoc, en Sph.230b-231b, en el
contexto de la sexta definicién del sofista, Platén brinda una de las des-
cripciones mds precisas de la actividad refutatoria asociada tipicamente
a la figura de su maestro, una «sofistica de noble linaje» (231b8) que se
sirve de la refutacién, «la mds grande y la mds poderosa de las purifica-
ciones» (230d8-9). Mds importante aln, a mi juicio, es que el contexto
en que se llevan a cabo los sucesivos intentos de definicién a través del
método de divisién remite inequivocamente a la prictica refutatoria
socrdtica. Los interlocutores se muestran dispuestos a investigar en comuin
(218b7) acerca del sofista, a buscar y demostrar, mediante una definicién,

24



qué es (218b8-cr; cf. 231¢2), reconociendo en todo momento la magnitud
de los problemas que enfrentan (218c7, d2) y la perplejidad (dmop@®, 231b9;
dmopdv, 231c3) que los invade. En ese sentido, aun aceptando que en
Sofista el método de divisién sustituye al interrogatorio socrdtico enca-
minado a la definicién, tipico de los primeros didlogos, y en cierto modo
lo perfecciona, su empleo no ahorra esfuerzos ni dificultades a quien se
involucra filoséficamente en la bisqueda de saber. En manos del dialéc-
tico, la Swaipeoic se pone al servicio de la verdad y su prdctica se ajusta a
los preceptos socréticos (cf. Ionescu, 2022:122-124; Mesch, 2022:176), a
los que Plat6n siempre permanece fiel. Reconoce esto en Phlb. 16b-c,
donde hace decir a Sécrates que el método de divisién, si bien no hay
otro camino mejor, mds de una vez lo ha dejado solo y en perplejidad.
No es un camino dificil de indicar, afade, pero si muy dificil de emplear,
apuntando quizds a la dificultad de aplicar exitosamente reglas y pres-
cripciones acerca de cémo dividir.

La dialéctica como ciencia y como ejercitacion

La ciencia dialéctica, la Gnica digna del titulo de ¢motiun, envuelve el
conocimiento de lo perfectamente real, de naturaleza inteligible, de ahi
que las caracterizaciones que de ella brinda Platén estén en estrecha rela-
cién con su ontologfa. En Repriblica, donde el dmbito de las formas exhibe
una estructura piramidal gobernada por la idea del Bien, la dialéctica es
un ascenso (&vépaotg, R.519d1; ¢ndvodog,s21e7) que culmina en la apre-
hensién del principio de todo, no hipotético. En Sofista, donde el ser
inteligible constituye un entramado de géneros capaces de mezcla mutua,
la dialéctica envuelve el conocimiento de las combinaciones que se dan
entre ellos. Ambas formulaciones, mis alld de sus diferencias, exhiben la
afinidad de la ciencia dialéctica con la estructura ontoldgica que consti-
tuye su objeto y traslucen su vocacién sindptica y universalista, que la hace
superior a toda otra forma de saber. En ambos contextos, ademds, mds que
explayarse sobre la ciencia en cuestidn, Platén hace hincapié en las com-
petencias propias de quien se involucra en su busqueda. A continuacién,
examino conjuntamente la dialéctica como ciencia y como ejercitacién
de una capacidad del alma, §6vawc que impulsa toda bsqueda de saber
y de cuyo ejercicio nacen las competencias propias del fildsofo. En ellas,
reitero, hace hincapié Platéon cuando habla de dialéctica.

25



En rigor, no encontramos en los didlogos alusiones a la ciencia dialéc-
tica como un cuerpo de verdades accesible solo al filésofo consumado.
La dialéctica constituye una perfeccién, algo en lo que se puede ser més
o menos habil gracias a una bisqueda esforzada y a una constante ejer-
citacién (yopvaoia, cf. R.526b7, Prm.135c8, d4, d7, 136a2, etc.) que persi-
gue la competencia plena en el terreno de la filosofia. De ahi que los
didlogos hagan referencia a la facultad o potencia dialéctica que impulsa
la bisqueda de la verdad, al método que contribuye a su aprehensidn,
pero sobre todo a distintas capacidades en las que se acredita el saber
alcanzado. Unido a que la prictica continua de la dialéctica en los didlo-
gos muestra al filésofo en accidn, dirfase que el interés de Platén, mds
que ofrecer una descripcién de lo que nos espera al término de ese viaje
en que consiste la dialéctica, es mostrar los distintos caminos que llevan
a destino y los progresos que depara transitarlos.

En Repiiblica v11, la ciencia dialéctica es el coronamiento de una for-
macién intelectual cuya fase preliminar (nponaueiag, 536ds) comprende
el estudio de las matemdticas, eficaz para favorecer el trdnsito desde el
devenir hacia la verdad y la esencia. Este proceso es concebido como una
purificacién (¢kkabaipetar, 527d8) de la potencia del alma llamada a cap-
tar la verdad, que hace posible la liberacién del lastre de lo sensible y el
giro o conversién (meplaywyn, s21¢6) del alma hacia lo inteligible (cf.
Politis, 2022:193-194). El vocabulario empleado por Platén a lo largo de
la extensa discusién sobre el estudio de las matemdticas como ejercitacion
y propedéutica de la dialéctica (R.522c-531d) evoca no solo el relato de la
liberacién del prisionero en la caverna, sino también el método refutato-
rio y purificador asociado tipicamente a su maestro (Politis, 2022:197,
206-208), otra muestra de que la dialéctica platdnica es una con la dia-
léctica socrética.

En R.531d-533e, tras afirmar que los estudios matemdticos no son mds
que el preludio de la melodia que solo la dialéctica es capaz de ejecutar,
Platén retoma el vocabulario de la «linea dividida» y la «cavernan, rico en
imdgenes, y se refiere a la potencia dialéctica como la tnica que puede
revelar la verdad en si, el Bien, a quien se ha formado en los estudios
previos. Cuando Glaucédn pregunta cudl es su particularidad, en cudntas
especies se divide y cudles son sus caminos, esos que conducen al lugar
donde podremos descansar una vez terminado «nuestro viaje» (532¢3)
—la marcha en que consiste la dialéctica—, Sécrates elude responder.
Aduce que su interlocutor no serd capaz de seguirlo, pues contemplaria

26



no ya la imagen de lo que se estd diciendo sino la verdad misma, para la
que presumiblemente no estd preparado. Hay algo de esa indole (towo0tév
11, §33a5), sin embargo —continta diciendo— que es necesario ver y la
potencia dialéctica es la tinica que puede mostrarlo a quien se ha formado
en las disciplinas propedéuticas: que no existe ningtin otro método que
intente, con respecto a cada cosa en si, aprehender de manera sistemdtica
qué es cada una de ellas (533b1—2). Por dltimo, tras rehusar el titulo de
¢motiun al saber del matemdtico para concedérselo exclusivamente a la
dialéctica, en 534b-d Sécrates retrata al dialéctico especificando sus prin-
cipales habilidades. Incluye entre ellas alcanzar la definicién de la esencia
de cada cosa, poder dar razén a si mismo y a los demds, atravesar todas
las criticas, como en una batalla, y ser capaz de preguntar y responder
con la mdxima competencia posible.

Este célebre pasaje de Repriblica hace referencia a la potencia dialéctica
que alienta la bisqueda de la verdad dltima, luego, al inico método por
cuyo medio es dado alcanzarla, y finalmente a distintas competencias en
las que se acredita el saber adquirido. Son las que revelan —en términos
de Pol. 285d— que nos hemos vuelto «mds dialécticos en todo tipo de
cuestiones».

Ahora bien, jpor qué Sécrates elude extenderse sobre la potencia dia-
léctica y se explaya, en cambio, sobre las distintas habilidades adquiridas
por el filésofo gracias a la aplicacién del «inico» método que conduce a
la verdad? La respuesta, sugiero, la proporciona su concepcién de la
dvvaug como un género de ser del que sabemos tinicamente por sus
efectos, nocidn clave en Repiiblica® como también en la discusion de
Sph.246¢-247d con quienes confieren ser tinicamente a lo que ofrece
resistencia al tacto. Tras reconocer que el alma estd entre las cosas que son
y que en ella pueden darse la justicia, la inteligencia y demds perfecciones,
algo que estos pensadores a quienes llamarfamos materialistas ya no se
atreverfan a considerar corpéreo, Platén los fuerza a reformular su con-
cepcién del ser en términos de dvvauig, una capacidad de afectar o ser
afectado que anida en todo lo que es. Su argumento, ademds de sostener
la naturaleza incorpérea de toda vvapg, muestra que es la nocién apro-

9. En una &uvapig, afirma Sécrates, «no distingo color alguno, ni forma, ni nada de esta
indole... en una potencia solo miro a aquello a lo que se refiere y a lo que produce»
(R.477c—d).

27



piada para explicar aquellas perfecciones que llegan al alma por efecto de
su accionar, entre ellas las alcanzadas por quien se involucra en la bus-
queda de saber. En tanto §ovawg, la dialéctica se acredita en situaciones
concretas, pero es siempre todavia algo mds, mds alto y valioso que lo que
de ella se pueda apreciar en tales situaciones.’® Esto condice con la con-
cepcién del saber que Platén hereda de Sécrates, magistralmente expuesta
en Banquete. Ni objeto fisico ni bien de cambio pasible de atesoramiento
y cesion a otro, el saber a cuya busqueda se aplica el filésofo es un bien
asequible solo a través de una bisqueda esforzada (cf. Marcos, 2016:451—
452). En ese sentido, la concepcién de la dialéctica en tanto Sovapug
expresa mejor que bajo cualquier otro aspecto —como ciencia, o incluso
como método— el sentido platénico de filosofia como busqueda de saber,
saber asequible solo en la medida en que es posible a nuestra humana
naturaleza.

Si acudimos a Sph.252d-254b, la célebre «digresién» sobre la ciencia
dialéctica, el panorama es similar al de Repuiblica. En lugar de describitla,
Platén especifica competencias de quien posee el don dialéctico (1o
StakekTikév): mostrar correctamente (6p0dg Seiferv, 253b12) cudles géneros
concuerdan entre si y cudles no, dividir por géneros (xata yévn Stapeiobau,
253d1) sin confundir una forma con otra, o saber discernir género por
género (Sakpiverv katd yévog éniotacBal, 253e2) cudles son esas combina-
ciones. Veamos como plantea la cuestidn.

En Sph.253b9-c3, una vez establecida la combinacién o mezcla mutua
de las formas o géneros (t@v €id@v...TdV peyiotwv, Sph.254c3-4; peyiota...
1@V yevav, d4),** el extranjero traza una analogfa con la gramdtica y la
musica, afirmando que al igual que estas téxvat en sus respectivos campos,
es necesario que haya una ciencia que muestre las conexiones que se dan
efectivamente entre los géneros, descubriendo el entramado inteligible.
Se trata de la ciencia propia de quien procede abriéndose paso a través
de los A6yol (81& T@v Aéyov mopeveabat, Sph. 253bir), términos que evocan

10. Segln Wieland, 1991:23, el verdadero conocimiento tiene para Platon la forma de un
saber practico que se acredita en el trato con las cosas y no se deja objetivar ni comunicar
en la forma de proposiciones. Mesch, 2022:188, rechaza tal preferencia por la competencia
practica, por considerarla extrana a la unidad platénica de teoria y practica.

11. En este contexto, yévog y €i60¢ no son equivalentes, pero si correlativos inseparables:
un yévog se constituye cuando una multiplicidad es unificada en virtud de un €{60¢ o carac-
teristica comun.

28



la imagen de la dialéctica como una marcha esforzada y también el modo
dialéctico de conducir una discusién. Dado que la mezcla entre los géne-
ros estd sujeta a relaciones de concordancia o discordancia entre ellos,
quien posea esta ciencia suprema (peyiotng, 253cs) serd capaz de conocer
no solo qué géneros se mezclan entre si y cudles no, sino también cudles
son los factores cohesionadores, aquellos que posibilitan la mezcla o unién
entre ellos, y cudles los responsables de las divisiones.*® El dialéctico, al
igual que en Repiiblica, es sindptico: posee una visién de conjunto de las
realidades mds altas y es capaz de dar razén del entramado inteligible.

13

Compete a esta ciencia™ —sigue el extranjero— «dividir por géneros

y no tomar a una misma forma por otra diferente ni a una diferente por
la misma» (253d1-2).** Es habilidad del dialéctico, pues, dividir correc-
tamente, vale decir con arreglo a las conexiones y separaciones que rigen
efectivamente entre los géneros. Esto significa que ademds de discernir
tales combinaciones y poder dar razén de ellas, le compete velar por su
plasmacién en el lenguaje. Su saber lo es tanto de las conexiones que
efectivamente se dan entre los géneros mayores como de aquellos «ope-
radores» 16gico—ontoldgicos fundamentales que conectan y separan entre
si tanto a los géneros como a los nombres que les corresponden en el
plano del lenguaje (cf. Fronterotta, 2007:412, n. 219).'°

12. Sobre el rol de lo diferente como factor de division hay consenso entre los auto-
res, no asi acerca del género responsable de las combinaciones. Moravcsik (1962:42) con-
sidera que tal es la funcién primaria del ser, la mismidad e incluso la diferencia. Crombie
(1963:402—-407) considera que el ser, por estar presente en todas las combinaciones, no
puede contribuir a ninguna, sugiriendo que el factor cohesionador es la forma o género de
lo mismo. Bluck (1975:119) concluye lo contrario: se trata del ser, cuya comunicacion es
l6gicamente previa a toda otra comunicacion entre formas. Para un estado de la cuestion cf.
Zaks (2023: 190-194), quien examina en detalle las diferentes interpretaciones de que ha
sido objeto este pasaje.

13. Sobre el significado del genitivo TN SlaAekTikiig en Sph. 253d23 cf. De Rijk,
1984:134—-135. Me aparto de Cornford, cuya traduccion («is the proper task of Dialectic»)
sugiere que la division mencionada a continuacién es toda la tarea del dialéctico.

14. Este pasaje impide considerar yévog y €160 como sindnimos, aunque Platon pareciera
deslizarse de uno al otro como si fueran equivalentes (cf. €idGv en 254¢2 y yeviv en d4).
Segun De Rijk, 1984:143-144, los géneros son formas especiales en la medida en que sub-
sumen a otras.

15. Cf. Phdr. 266b—c, donde Sécrates se declara enamorado de las divisiones y reunio-
nes que lo hacen capaz de pensar y hablar y da el nombre de dialéctico a quien tiene la capa-
cidad natural de ver en unidad y multiplicidad.

29



Quien es capaz de hacer esto (totto Suvatdg Spav, 253ds) —continta el
extranjero- distingue suficientemente (i) una idea Gnica extendida a tra-
vés de muchas separadas entre si y (ii) muchas mutuamente diferentes
abarcadas desde fuera por una sola, como también (iii) una sola consti-
tuida en una unidad a partir de varios conjuntos y (iv) muchas absoluta-
mente separadas. Excederfa los limites fijados a este trabajo analizar en
detalle las distintas interpretaciones de que ha sido objeto este complejo
pasaje.’® Cornford (1935:264, 266-268) ve en él una descripcién de la
divisién de un género en especies tal como es practicada al comienzo del
didlogo. Segun su interpretacion, (i) y (ii) se refieren al proceso prelimi-
nar de reunién, mientras que (iii) y (iv) describirian los resultados de la
divisién subsiguiente. Contra esta identificacién de dialéctica y divisién
argumentan convincentemente, entre otros, Trevaskis (1967:118-123) y
Bluck (1975:125-126), para quienes la dialéctica estd por encima de la
divisién, Gémez—Lobo (1977:41-42) y Notomi (1999:234-237), que
encuentran aqui una ilustracién de la combinacién de los géneros, no de
la divisién, o Cordero (1988:434, n. 223 ad loc. 253¢), quien ve en este
pasaje cuatro ejemplos, entre otros posibles, de situaciones en las cuales
el dialéctico debe saber desempenarse.

Lo significativo, a mi juicio, es que al referirse a la dialéctica como
ciencia suprema, la mds alta forma de saber, en lugar de describir un
cuerpo de verdades capturadas por el filésofo gracias a la aplicacién del
método dialéctico, Platén, como en Repiiblica, especifica diversas com-
petencias en las que ese saber se acredita. La habilidad de definir qué es
cada cosa se incluye seguramente entre ellas, pero la capacidad de dividir
segln géneros aludida en Sph. 253d1 no hace referencia al método de
divisién practicado al comienzo del didlogo con miras a la definicién,
sino a la competencia del dialéctico, gracias a su conocimiento de la
estructura combinatoria y relacional de lo real, para pensar y hablar
correctamente. Su discernimiento de las combinaciones entre los géneros

16. Para un estado de la cuestion cf. Fronterotta, 2007:415-417, n.221 y Sabrier,
2022:247, n.31, para quien la descripcién de Sph. 253b—e refleja la indagacion acerca del
ser llevada a cabo a partir de 242b, que culmina en el descubrimiento de los géneros. Para
Zaks (2023:200-201), en cambio, tal descripcion es de caracter anticipatorio. El pasaje, sos-
tiene, se refiere simultaneamente al método de division y a la dialéctica tal como es practi-
cada en la seccion siguiente del didlogo, donde se establece cudles son las combinaciones
entre los géneros.

30



mayores le permite velar por su plasmacién en el lenguaje, combinando
los nombres de modo que esas combinaciones se ajusten a las que se dan
en el seno de lo real. Esta competencia hace de él un productor de Aéyot
verdaderos, la contracara del sofista. En cuanto a la prictica de reuniones
y divisiones, se presenta como una suerte de gimnasia intelectual que
entrena al alma para discernir conexiones captables solo por la inteligen-
cia, sin asistencia de los sentidos, contribuyendo a dos habilidades cen-
trales para la dialéctica: discernir lo que tienen en comin cosas diferentes
y lo que distingue a cosas semejantes (cf. Trevaskis, 1967:129; Chiesa,
1995:121-122; Larsen, 2022:135). En ese sentido, tanto en Sofista como en
Politico la Swaipeoig es propedéutica a la manera en que lo es la matemdtica
en Repiiblica: una préctica o preparacion para la dialéctica, con la que
colabora sin, sin embargo, identificarse con ella.

Ahora bien, ;puede el dialéctico alcanzar la completa posesién de la
ciencia mds alta? La respuesta que se desprende de los textos platénicos,
segun mi lectura, es negativa. La dialéctica es doblemente peyiotn: por la
dignidad de sus objetos, los géneros, y porque en tanto método permite
alcanzar el saber fundamental, el de sus combinaciones mutuas, que habi-
lita para pensar y hablar con la mayor competencia posible. Con todo,
el hecho de que Platén atribuya el don dialéctico Gnicamente a quien se
consagra a la filosofia concebida como busqueda de saber, unido a que el
mis alto objeto de conocimiento estd «mds alld del ser» (R. 509b8), como
vasto «océano inagotable» (Smp. 210d3—4) que ningtn recipiente o con-
tenedor podria atesorar, sugieren que la ciencia dialéctica es objeto de
aspiracién mds que de posesion efectiva por parte del filésofo. En apoyo
de este punto me remitiré a P/r. 285d—286b. En este pasaje —trataré de
mostrar— estd en juego la concepcién de la dialéctica como Svvapug, que
echa luz sobre la relacién entre divisién y dialéctica y también, en cierto
modo, sobre el cardcter siempre inacabado de la ciencia dialéctica.

La diwaipeoig contribuye al progreso en dialéctica por ser una herra-
mienta para la busqueda de definiciones. Lo sugiere el extranjero en
Plr.285d, cuando en el contexto de la busqueda de una definicién del
politico a través de reuniones y divisiones, afirma que tal investigacién
no se ha emprendido por el politico mismo, sino para volvernos «mds
dialécticos en todo tipo de cuestiones». Ademds de corroborar que ser
dialéctico reconoce grados y que la dialéctica es una capacidad cuyo
ejercicio permite avanzar en el camino de la filosofia, el pasaje hace de la
busqueda de definiciones una ejercitacién cuyo alcance excede al objeto

31



investigado. En efecto, la investigacién sobre el politico no persigue tGni-
camente clarificar la naturaleza de su arte, sino que sirve a un propésito
de mds largo aliento. Sin negar que la politica estd entre las cosas impor-
tantes (t@v pewdvwv, Plt. 277d2; péyotov, 278e8) dignas de la atencién
del filésofo, Platén senala algo mds importante y valioso atin con vistas
a lo cual (&vexa avtod, 285d6) se efectiia esa investigacién, como fin que
la impulsa y que pone en marcha esa y toda otra bisqueda de saber. A la
luz de su concepcién de la Sovawg como algo incorpéreo, de lo que sabe-
mos Unicamente por sus efectos, inferimos que se refiere a la capacidad
dialéctica cuando a continuacion, para aclarar lo dicho en 285d, menciona
ciertas realidades mds altas y valiosas (peyiotoig kali TpwtéToL,
285e4-286ar), incorpdreas, que son también las mds bellas e importantes
(t& dodpata, kéAota dvta kai péylota, 286a6) y que a diferencia de
aquellas para cuya explicacion es posible mostrar algo perceptible, carecen
de una imagen sensible nitida y son accesibles solo a la razén, sin la asis-
tencia de los sentidos.*” Sobre ellas —termina diciendo el extranjero— es
necesario ejercitarse.

Segtin mi lectura, la Svvapg dialéctica es precisamente una de estas
realidades mds altas y valiosas, incorpdreas, que carecen de una represen-
tacién sensible nitida y sobre las que es imprescindible ejercitarse si se
pretende avanzar en el camino de la filosofia. Desprovista de cuerpo y de
cualquier afeccién propia de un objeto fisico, es la potencia que impulsa
la basqueda de saber y de la que sabemos tnicamente por sus efectos, es
decir gracias a las habilidades que nacen de su ejercicio y en las que se
acredita el saber alcanzado por el filésofo. Ninguna de esas habilidades
la agota: la Svvawg dialéctica es irreductible a cualquiera de sus manifes-
taciones, de ahi la imposibilidad de remitir a ellas si se pretende especi-
ficar sus particularidades, en cudntas especies se divide o cudles son sus
caminos —recordemos el planteo de Glaucén en R.532d-e. Posiblemente
se trata de la facultad racional presente en el alma, que si ha sido educada
y ejercitada lo suficiente, confia Platdn, la alienta a la busqueda de saber
y a emprender el camino hacia la verdad. A ella debemos el ejercicio de
la filosofia. Las reservas de Scrates para responder a Glaucén son com-
prensibles: si sabemos de la Sovaug dialéctica Ginicamente gracias a sus

17. Sobre distintas lecturas de la distincion trazada en este pasaje cf. Bates, 2004, y el
detallado comentario de Rowe, 1995:210—-212, n.ad loc.285d8—286b1.

32



efectos, se trata, simplemente, de seguir investigando. Como afirma el
extranjero en Sph. 253e4-5, al final de la digresién sobre la ciencia dialéc-
tica: «el don dialéctico no se lo reconoceris a ningun otro, imagino, sino
a quien filosofa pura y rectamente». La ciencia dialéctica es un ideal que
da sentido a la busqueda en que consiste la filosofia. En palabras de Adam
(1963:139, n. ad loc. 532¢—533a), cuyo comentario a Repriblica no pierde
vigencia, el método dialéctico recomendado por Platén es «un ideal irrea-
lizado, asi como el objeto tltimo de la dialéctica, la Idea del Bien, seguird
retrocediendo a medida que nos acerquemos a ellar.

Referencias bibliograficas

Adam, James (1963). The Republic of Plato. Edited with Critical Notes, Commentary,
and Appendices. Vol. Il. Cambridge University Press (1ed. 1902).

Burnet, John (1900-1905). Platonis Opera, Oxford University Press, 5 vols.

Casertano, Giovanni (2015). Platone, Fedone, o dell’anima. Dramma etico in tre atti
(Traduzione, commento e note). Loffredo.

Cordero, Néstor Luis (1988). Platon, Sofista. Traduccion, introduccion y notas. En Platon,
Dialogos, vol. V. Gredos.

Cornford, Francis M. (1935). Plato’s Theory of Knowledge, The Theaetetus and the Sophist
of Plato. Kegan Paul.

Duke, E., Hicken, W., Nicoll, W., Robinson, D. (1995) Platonis Opera. Tomus |. Tetralogias
I-Il Continens, Oxford University Press.

Fronterotta, Francesco (2007). Platone, Sofista. Introduzione, traduzione e note. Bur.

Rowe, Christopher J. (1995). Plato Statesman with translation and commentary. Aris /
Phillips Ltd.

Slings, Simon R. (2003). Platonis Rempublicam recognovit brevique adnotatione critica
instruxit. Oxford University Press.

Zaks, Nicolas (2023). Apparences et dialectique. Un commentaire du Sophiste
de Platon. Brill.

Bibliografia

Baltzly, Dirk (1996). To an Unhypothetical First Principle. History of Philosophy Quarterly,
13(2), 146-165.

Bates, David F. (2004). A Note on Plato’s Politicus 285d9-286b1. The Classical Quarterly
54(1), 109-116.

Bluck, Richard (1975). Plato’s Sophist. A Commentary. Manchester University Press.

Brown, Lesley (1998). En Gentzler, J. (Ed.), Method in Ancient Philosophy (181—-200).
Clarendon Press.

33



Castagnoli, Luca (2010). Ancient Self-Refutation. The Logic and History of the Self-
Refutation Argument from Democritus to Augustine. Cambridge University Press.

Chiesa, Curzio (1995). De quelques forms primitives de classification. En Rowe,
Christopher J. (Ed.), Reading the Statesman, ob. cit. (115-122).

Crombie, lan (1963). An Examination of Plato’s Doctrines, Il. Routledge and Kegal Paul.

De Rijk, Lambertus (1986). Plato’s Sophist: A Philosophical Commentary. North-Holland
Publishing Company.

Devereux, Daniel (1978). Nature and Teaching in Plato’s Meno. Phronesis, 23(2),
118-126.

Goldschmidt, Victor (2003). Le paradigme dans la dialectique platonicienne. Librairie
philosophique J. Vrin.

Gomez-Lobo, Alfonso (1977). Plato’s Description of dialectic in the Sophist 253d1-e2.
Phronesis 22(1), 29-47.

Gonzalez, Francisco (1998). Dialectic and Dialogue. Plato’s Practice of Philosophical
Inquiry. Northwestern University Press.

lonescu, Cristina (2022). Elenchus and the Method of Division in the Sophist. En Larsen
et al., New Perspectives on Platonic Dialectic, ob. cit. (116-133).

Kato, Shinro (1995). The role of Paradeigma in the Statesman. En Rowe, Christopher J.
(Ed.), Reading the Statesman, ob. cit. (162-172).

Kahn, Charles (1996). Plato and the Socratic Dialogue. The Philosophical Use of a Literary
Form. Cambridge University Press.

Larsen, Jens, Haraldsen, Vivil and Vlasits, Justin (Eds.). New Perspectives on Platonic
Dialectic. A Philosophy on Inquiry, New Perspectives on Platonic Dialectic. A Philosophy
on Inquiry. Taylor & Francis.

Larsen, Jens (2022). Using Examples in Philosophical Inquiry. Plato’s Statesman
277d1-278e2 and 285c4-286b2. En Larsen et al., New Perspectives on Platonic
Dialectic. A Philosophy on Inquiry (134-151). Taylor & Francis.

Larsen, Jens et. al. (2022). Introduction. New Perspectives on Platonic Dialectic. En New
Perspectives on Platonic Dialectic. A Philosophy on Inquiry, New Perspectives on Platonic
Dialectic. A Philosophy on Inquiry (1-24). Taylor & Francis.

Marcos, Graciela (1995). Autour de la distinction entre eidds et méros dans le Politique
de Platon. En Rowe, Christopher J. (Ed.), Reading the Statesman, ob. cit. (155-161).

Marcos, Graciela (2015). Filosofia y eristica segun Platén y Aristételes. Acerca de la
distincion entre estar genuinamente problematizado y hablar por el gusto de hablar.
Argos. Revista de la Asociacion Argentina de Estudios Cléasicos, 38(1), 9-31.

Marcos, Graciela (2016). Socrates, aprendiz y maestro de Eros. En Tulli, Mauro y Erler,
Michael (Eds.), Plato in Symposium. Selected Papers from the Tenth Symposium
Platonicum (449-454). Academia Verlag.

Marcos, Graciela (2020a). La critica de Platén a los matematicos que toman las
hipétesis por principios (Rep. VI-VIl). Una interpretacion a la luz de la metafora del
suefo. Plato Journal. The Journal of the International Plato Society, 20, 67—-80.

34



Marcos, Graciela (2020b). Gymnasia y élenkhos en Platén, Parménides. Sobre la
inhabilidad de Sécrates para salir en defensa de la verdad. En Sufol, Viviana y
Berr6n, Manuel (Comps.), Educacidn, arte y politica en la filosofia antigua. Actas del
IV° Simposio Nacional de la Asociacién Argentina de Filosofia Antigua—AAFA (323-333).
https://www.aafa.org.ar/4simp.php#

Marcos, Graciela (2020c). On Plato’s Methodological Strategy (Theaetetus 151d-186e):
From Hypothesis to Self-Refutation. En Bossi, Beatriz and Robinson, Thomas (Eds.),
Plato’s Theaetetus Revisited (23—33). De Gruyter.

Marcos, Graciela (2021). Autorrefutacién y cancelacion de hipétesis en Platén.

En Fernandez, Claudia y Zecchin, Graciela (Eds.), Cartografias del yo en el mundo
antiguo. Estrategias de su textualizacion (78-96). Edulp.

Marcos, Graciela (2022). Dialectic and Refutation in Plato. On the Role of Refutation
in the Search for Truth. Archai: The Origins of Western Thought, 32. https://www.scielo.
br/j/archai/i/2022.v32/ e-03214

Mesch, Walter (2022). Between Variety and Unity. How to Deal with Plato’s Dialectic.

En Larsen, Jens et al., New Perspectives on Platonic Dialectic, ob. cit. (169-191).

Moravcsik, Julius (1962). Being and meaning in the Sophist. Acta Philosophica Fennica,
14, 23-78.

Notomi, Noburu (1999). The Unity of Plato’s Sophist. Between the Sophist and the
Philosopher. Cambridge University Press.

Politis, Vasilis (2022). Dialectic and the Ability to Orientate Ourselves. En Larsen et al.,
New Perspectives on Platonic Dialectic, ob. cit. (193—-212).

Robinson, Richard (1953). Plato’s Earlier Dialectic. 2da. ed. Clarendon Press.

Rowe, Christopher J. (Ed.), Reading the Statesman. Proceedings of the Il Symposium
Platonicum. Selected Papers. Academia Verlag.

Sabrier, Pauline (2022). Plato’s Method of Enquiry in the Sophist. En Larsen et al., New
Perspectives on Platonic Dialectic, ob. cit. (233—248).

Schofield, Malcolm (1977). The Antinomies of Plato’s Parmenides. The Classical Quarterly
27(1), 139-158.

Trevaskis, J. R. (1967). Division and its Relation to Dialectic and Ontology. Phronesis
12(2), 118-129.

Vlastos, Gregory (1982). The Socratic Elenchus. The Journal of Philosophy 79(11),
711-714.

Wieland, Wolfang (1991). La critica de Platén a la escritura y los limites de la
comunicabilidad. Méthexis 4, 19-37.

Wilmet, Renaud (1990). Platonic Forms and the Possibility of Language. Revue
de Philosophie Ancienne 8(1), 97-118.

35


https://www.aafa.org.ar/4simp.php




Método apofatico y doble
negacion en Meister Eckhart
y Nicolas de Cusa

¢Uno de los antecedentes

de la dialéctica moderna?

Alexia Schmitt

Universidad del Salvador

Como Hadot ha advertido, el término «apofatismo» «tiene la ventaja de
referirse exclusivamente y en general a un recorrido espiritual que busca
acercarse a la trascendencia por medio de proposiciones negativas»
(Hadot, 2006:191). El apofatismo constituye en realidad un verdadero
método de conocimiento: «Las negaciones resultan ser de hecho afirma-
ciones, puesto que no son sino negaciones de negaciones, o supresioén de
una sustraccién» (Hadot, 2006:193). Por el contrario, «Cualquier forma
particular, cualquier determinacién, supone una negacién, porque la
plenitud del ser resulta infinita» (Hadot, 2006:194).

Por tanto, la doble negacién constituye uno de los recursos del método
apofitico, pues permite afirmar la total identidad del principio sin deli-
mitarlo. En ella «la negacién cobra un sentido particular: lo absoluto es
entendido como «negacién de la negacidn», es decir, ausencia total de
privacién» (D’Amico, 2013:127). Siguiendo a Lossky, Beierwaltes,
D’Amico y Bara Bancel,* en el presente articulo mostraremos que Eckhart
y Nicolds de Cusa utilizan la doble negacién para afirmar la plena iden-
tidad del principio, prefiriendo el método apofitico, —sin pretender con
ello abarcar en toda su riqueza sus concepciones teoldgicas—. Finaliza-

1. El uso de la doble de negacion en la obra de Eckhart es advertido por ejemplo en:
Lossky, 1960:67-68,134-135,304; Beierwaltes, 1987:56-57; D’Amico, 2013:127-128;
Bara Bancel, 2015:103-110,138-145. Asimismo, Beierwaltes y D’Amico sefalan que Nicolas
de Cusa, siguiendo a la tradicion neoplatdnica (incluyendo al Maestro turingio), también utiliza
la negatio negationis (cf. Beierwaltes, 2005:150-151,153-155; D’Amico, 2013:134-136).

37



remos planteando la cuestién si la utilizacién de la doble negacién por
parte del dominico y el cardenal podria considerarse un antecedente para
la dialéctica moderna.

Método apofatico y doble negacion en Meister Eckhart

La propuesta eckhartiana presenta la peculiaridad de integrar diversas
perspectivas que podrian parecer contrapuestas:

Dios es el ser, seguramente, pero jno es mds bien lo Uno? O, ;el intelecto?
Comprender que es cada una de estas perfecciones, absolutamente, pura-
mente, en apariencia en exclusién de otras, es justamente en lo que consis-
te la ignorancia trascendente que eleva a Dios sobre todas las afirmaciones.
(Gilson en Lossky, 1960:10)

Sin embargo, el recurso a la doble negacién serd una constante en al
menos las cuatro perspectivas que hemos elegido para abordar la concep-
cién eckhartiana de «principio», a saber: puritas essendi, su hermenéutica
a la férmula «Ego sum qui sum» (Exodo 3,14), su henologia, y la incom-
prehensibilidad e innombrabilidad divinas para el entendimiento
humano. Examinemos cada una de éstas a fin de constatar la utilizacién
del mencionado recurso y, por ende, su preferencia por el método apo-
fético.

Cuando en las Primeras cuestiones parisienses Eckhart presenta a Dios
como puritas essendi, dicha férmula excluye del principio el ser de la
creatura, el ser causado.? El ser de la creatura, por haber sido recibido,
—Ilo cual implica a su vez multiplicidad—, puede ser considerado imper-
fecto o disminuido. La negacién respecto de Dios del ser de la creatura
resulta, pues, una doble negacién, equivalente a una afirmacién:

La nocién de esse purum presentada en el Liber como también en la Ele-
mentatio theo[ogim que Eckhart conocia, destaca un elemento peculiar: la

negacién de la multitud en la unidad del esse purum. Acaso en esto resida
una de las claves para advertir la originalidad del planteo eckhartiano: a pe-

2. Cf. Quaest. paris. |, Liber de Causis IV, 37, y D’Amico (2014b:4).

38



sar de su sentido afirmativo concebir la pureza del ser implica una negacion,
la negacién de lo que tal ser no es, la negacién de la multiplicidad. (D’Ami-
co, 2014b:s)

Asumamos ahora una perspectiva que parecerfa opuesta. En su herme-
néutica a la férmula «Ego sum qui sum» (Exodo 3,14), el Maestro, invir-
tiéndola, sostiene que el Ser es Dios. El Esse que aqui constituye el sujeto
de la predicacién respecto de Dios no es el ser de la creatura: mientras en
la creatura la guiditas o esencia se distingue de su anitas o ser, —anitas
que es recibida de otro; en Dios, su guiditas es su anitas; en otras palabras,
la esencia divina consiste en ser.® De ah{ que solo Dios sea «ser plenisimo
y purisimo» (/n Ex. n. 21),* que no carece de nada, o en leguaje aviceniano,
«ser necesario» (In Ex. n. 21).° Constatamos entonces que el mensaje
sintetizado en la férmula «Esse est Deus» no se opone al expresado en las
Primeras cuestiones parisienses, sino que lo conduce hasta sus tltimas con-
secuencias: el principio es por si mismo, ser necesario, esto es, su quz’dz’ms
consiste en ser, excluyendo toda carencia.

Podrfamos no obstante preguntarnos dénde estd presente el método
apofitico en esta hermenéutica a la férmula del Exodbo. El propio Eckhart
nos responde: «la repeticién, que se dice dos veces: “soy quien soy”, indica
la pureza de la afirmacién —excluido todo negativo de Dios mismo» (/%
Ex. n. 16).° La repeticién del verbo «ser» sefiala la pureza de su afirmacién,
pureza que excluye toda privacién de ser. Tal repeticién del verbo «ser»,
equivalente a una exclusién de todo negativo —esto es una doble nega-
cién—, solo puede ser propia del mismo Ser o Dios:

La «repeticién» del primer «Yo soy» en el segundo, debe ser comprendida (...)
como refuerzo reflexivo del primero, como auto—explicitacién de la identidad,
o incluso, como pura afirmacién que se afirma a si misma, ser puro. Ella ex-
cluye cualquier negativo, todo aquello que es extranjero, otro, opuesto, multi-
ple, y entonces todo no—ser o nada. En consecuencia, es negatio negationis o

3. Cf. In Ex. n. 18.

4. In Ex. n. 21: plenissimum et purissimum esse.

5. In Ex. n. 21: necesse esse

6. In Ex. n. 16: repetitio, quod bis ait: sum qui sum, puritatem affirmationis excluso omni
negativo ab ipso deo.

39



privatio privationis. Esta supresién de la negacién no es, sin embargo, como
por ejemplo en Proclo, un rebasamiento de la dialéctica negativa, y con ello
del pensamiento y de la enunciacién en general en virtud de la impensabili-
dad de lo Uno, sino que es un rasgo fundamental del ser mismo: aquél que
dice de si mismo «Yo soy el que soy» es negatio negationis. «Dios no es una
parte del todo, sino alguna cosa exterior o mds bien anterior y superior al
todo. Y es por esto que no le conviene ninguna privacién ni negacion, sino
que le es propia, y propia a él solamente, la negacién de la negacién, que es
el corazén y la punta de la mds pura afirmacién, segin el Verbo: «Yo soy el
que soy». (Beierwaltes, 1987:56—57)

El Maestro turingio une asi la doble afirmacién del Exodo con la negacién
de toda privacién: mientras la negatio negationis expresaria la pureza del
Ser divino, excluyendo de El toda carencia; la férmula «Sum qui sum
resaltaria sobre todo Su plenitud (cf. Lossky, 1960:68). No obstante, en
ambos casos se trata de un retorno completo que realiza el Ser sobre s,
mediante el cual afirma su identidad absoluta: «la negacién de la negacién
es la afirmacién mds pura y mds completa: “Yo soy el que soy”. Vuelve
sobre sf mismo en un retorno completo, se apoya en si mismo, es por si
mismo, es el mismo ser» (/n Ex. n. 11).” Beierwaltes pone de manifiesto
el significado y las condiciones que posibilitan esta reflexion del Ser sobre
si mismo:

el redoblamiento del «yo soy» significa esencialmente que el ser divino, que
no es limitado por nada (infinitum), se refleja a si-mismo: in se ipsum et
super se ipsum reflexiva conversio. La auto—afirmacién como auto—reflexién
implica que, de una cierta manera, lo que piensa y lo que es pensado son
«diferenciados», y sin embargo, sobre la base de la eternidad del acto, en el
cual no hay ni anterior ni posterior, estdn siempre ya abolidos uno en el otro.
La unidad, es decir la ausencia de oposicién del ser puro, permanece en si y

es ella misma, a pesar del movimiento que existe en ella por el pensamien-

7. In Ex. n. 11: Negatio vero negationis purissima et plenissima est afirmatio: ‘ego sum qui
sum’. Super se ipsum redit reditione completa, sibi ipsi innititur, se ipso est, ipsum esse est.
Cf. Liber de causis XIV (XV) 124: Omnis sciens qui scit essentiam suam est rediens ad essen-
tiam suam reditione completa, y Lossky, 1960:67-68.

40



to: mansio sive ﬁxio. La reflexividad, la posibilidad de la autoreflexidn, estd
fundada a los ojos de Eckhart, —que sigue aqui en conjunto el pensamien-
to neoplaténico—, sobre la inmaterialidad (en ello consiste su «libertad»), la
substancialidad y la simplicidad del intelecto. Pensando, el ser puro sale de
si mismo y retorna sobre si: refleja su propio pensar como su ser propio, y su

ser propio, como su propio pensar. (Beierwaltes, 1987:57—58)

Ahora bien, esta ontoteologia serd conducida hasta su mdxima pureza
mediante la henologfa:

El término «uno» no anade nada al ser, ni siquiera segtin el concepto, solo
segtin la mera negacién. Esto no ocurre con «lo verdadero» o con «lo bueno».
Por lo cual se relaciona del modo més inmediato con el ser; més adn, significa
la pureza, la médula o la cima del ser mismo, que ni el término «ser» signifi-
ca. Pues el término «uno» significa el ser mismo, con la afiadidura del ser en

st mismo, con la exclusién de toda negacién. (/n Sap. n.148)®

Por consiguiente, —a diferencia del resto de los universales, los cuales
afadirian alguna determinacidn positiva al ser—, el uno excluye del ser
toda negacidn, significando «la pureza, la médula o la cima del ser
mismo». Constatamos una vez mds la preferencia por el método apofitico,
y en particular, el recurso a la doble negacién, para afirmar al principio
de manera plena y total; asi lo han advertido Bara Bancel y D’Amico: «el
unum, en vez de afadir una determinacién positiva al esse, inicamente
afade la determinacidn negativa, la negacién de cualquier negacién, lo
que equivale a afirmar el ser en su pureza» (Bara Bancel, 2015:109); «Esta
puridad del ser (puritas essendi) que es, a la vez, unidad, es entendida asi
como purisima afirmacién» (D’Amico, 2013:128).

8. In Sap. n. 148: Iterum etiam li unum nihil addit super esse, nec secundum rationem
quidem, sed secundum solam negationem; non sic verum et bonum. Propter quod immedia-
tissime se tenet ad esse, quin immo significat puritatem et medullam sive apicem ipsius esse,
quam nec li esse significat. Significat enim li unum ipsum esse insuper in se ipso cum nega-
tione et exclusione omnis nihili, quod, inquam, nihil omnis negatio sapit.

41



El aspecto negativo de lo «uno» es en realidad una afirmacién plena,

que nos conduce a la pureza del ser, libre de toda privacidn, distincién,
diferencia y oposicion:

Asi, atribuido al Ser, el aspecto negativo de lo uno (unum negative dictum)
distingue la pureza del Esse de todo ser particularizado, mezcla de no—ser.
En efecto, la unidad de un ser particular implica su oposicién a todo lo que
él no es, es decir —una negacién de todo otro ser. Siendo una limitacién del
ser al ens hoc et hoc, la negacién, rafz de la multiplicidad del ser creado, no
puede convenir a Dios. El Unum negative dictum, atribuido al Ser absolu-
to, recibe entonces la forma de una negacién geminada, aquella de la negatio
negationis que es, como lo dice Eckhart, la afirmacién pura del Ser: medulla,
puritas et geminatio est affirmati esse. (Lossky, 1960:67)

La negacién geminada de la negatio negationis es afirmacién pura del ser,

que permite descubrir la indistincién, simplicidad e infinitud del princi-

pio. Veamos a continuacién cdmo los tres rasgos recién enunciados supo-

nen la utilizacién de la doble negacién.

La indistincién es la negaciéon de toda distincién; es decir, se trata de

una doble negacién que equivale a la afirmacién de la absoluta identidad

del principio. Pero ademds la indistincién del principio nos permite com-

prender cémo él puede ser inmanente y trascendente a cada ente:

42

Es necesario pues que las creaturas, en la medida en que ellas son, sean indis-
tintas de Dios en razén de la misma distincién que las caracteriza. El Zpsum
esse que ellas reciben siempre sin jamds poseerlo es el Ser infinito, no deter-
minado por su Esencia, no comprehendido en los limites de los géneros, es-
pecies o seres particulares; es el Se—Uno que excluye toda divisién, absolu-
tamente indistinto, “distinguiéndose por su indistincién”. Contrariamente
a la totalidad del ser creado, cargado con limitaciones esenciales o “modos”
diferentes de recibir el ser, el Jpsum Esse es “sin modos”. Sin embargo, este
Infinito positivo no es solamente una “pureza” de ser sino también su “ple-
nitud” y, como tal, comprehende todos los modos de ser, suprimiendo la
parte de negatividad que hace oponer la unidad y la indistincién acabada de
“este ser” determinado a todo “lo que él no es”. No hay entonces respecto
a “todo otro ser” medida comun entre Dios—Esse omnium, el “mismo—ser”
de Eckhart, y la totalidad del ser creado constituido de esencias, porque “lo
distinto no recibe, en un sentido propio, lo Indistinto”. (Lossky, 1960:340)



Pasemos ahora a la simplicidad del principio. Simple es aquello que es
en s{ mismo uno, sin nada otro.? Una vez mis el recurso a la doble nega-
cién es necesario: se niega de Dios toda alteridad, afirmando su unidad
total. Mds atin, la simplicidad se encuentra directamente vinculada a la
infinitud:

La simplicidad de Dios es infinitud y su infinidad es simple. Por ello Dios estd
en todas partes, y en todas partes totalmente. En todas partes por su infinidad,
y del todo por su simplicidad. Solo Dios penetra todos los entes en su misma
esencia. Pero ningtn otro ente penetra en otro. Dios estd en lo mds interno
de cada cosa, solo en lo mds intimo, y solo El es uno. (Sermo 29 n. 296)*°

Podemos ficilmente reconocer en el término «infinito» la presencia de la
doble negacién: lo que no es finito, —la finitud implica una privacién—.
Pero, ademds, la cita recién transcripta nos permite comprender el sentido
mds profundo de la «indistincién» del principio: no solo la carencia de
toda diferencia, sino también precisamente puesto que el principio es
indistincién total, constituye el ndcleo mds intimo de cada creatura,
permaneciendo a la vez trascendente en su indistincién. En suma, Dios
es lo que no es otro ni distinto. Por tanto, nada se opone al principio,
sino por el contrario: él se encuentra presente en cada singular como su
nticleo més intimo.** En la préxima seccién veremos que Nicolds retoma
de Eckhart esta nocién de «indistincta distinction.

La indistincién, simplicidad e infinitud del principio nos permitirdn
abordar la cuarta y tltima perspectiva que trataremos: la incomprehen-
sibilidad e innombrabilidad divinas para el entendimiento humano.

9. Cf. Pr. 80 «Was ist einvaltic? Daz is sprichet bischof Albreht: daz din ist einvaltic, daz an
im selber ein ist ane ander, daz ist got».

10. Sermo 29 n. 296: Deus simplicitate est infinitus et infinitate sua est simplex. Ideo et
ubique est et ubique totus est. Ubique infinitate, sed totus ubique simplicitate. Deus solus
illabitur omnibus entibus, ipsorum essentiis. Nihil autem aliorum illabitur alteri. Deus est in
intimis cuiuslibet et solum in intimis, et ipse solus unus est.

11. Acerca de la acusacién de «panteismo» contra Meister Eckhart y la evaluacién que mas
tarde realiza Nicolas de Cusa en el marco de su propia defensa ante una acusacién recibida
de un profesor de Heidelberg, véase D’Amico 2011:1-7.

43



Eckhart subraya que Dios resulta «<incomprehensible»*? para el entendi-
miento humano, pues Dios es supraesencial: por sobre toda esencia, total
indistincién, simplicidad e infinitud, —en cambio, el entendimiento
humano se vale de esencias para comprehender y definir las cosas.*®

Lo totalmente infinito, simple e indistinto resulta para el entendi-
miento humano incomprehensible, indefinible e innombrable, —esto es,

mds alld de todo nombre que el entendimiento humano pueda atribuirle:

Dios es innombrable, pues nadie puede hablar de El ni comprehenderlo. Por
ello dice un Maestro pagano [Liber de causis): Lo que comprehendemos o
decimos de la Causa Primera es mds sobre nosotros mismos que la Causa
Primera, pues ésta estd por encima de toda lengua y de toda comprehensién.
(...) Dios estd por encima de todo: “es un ser sobreeminente y una Nada su-
praesencial”. (Pr. 80)**

Nuevamente, en la advertencia de su «incomprehensibilidad», «<innom-
brabilidad», y «supraesencialidad» reencontramos el recurso a la doble
negacién, que destaca la trascendencia del principio en relacién a la capa-
cidad de conocer intelectual y su lenguaje.

En suma, en cada una de estas cuatro perspectivas del principio que
hemos referido observamos que el recurso a la doble negacién, —esto es,
la negacién de toda carencia o privacién—, posee como significacién
tltima la afirmacién en sentido pleno de la identidad del principio, iden-
tidad que abarca una riqueza de significaciones que incluyen la autosu-
ficiencia, reflexividad como pensamiento de si, unidad, simplicidad,
infinitud, incomprehensibilidad, innombrabilidad, supraesencialidad, y
que, —como se ponia de manifiesto especialmente mediante la nocién
de «indistincta distinctio-—, la identidad del principio no se opone sino

12. Véase por ejemplo Sermo 37 n. 375: nota(tur) primo, quia negatione scitur deus; est
enim incomprehensibilis; In loh. n.84: ...constat quod deus est simpliciter «incomprehensibilis
cogitatu», ut dicitur ler. 31 [,19].

13. Cf. cf. Dionisio Areopagita, Acerca de los nombres divinos 1, 1.

14. Pr. 80: Got ist namloz, wan von ime kan niemant nit gesprechen noch verstan. Har
vmb spricht ein heidens meister: Swas wir verstant oder sprechent von der ersten sachen, das
sin wir me selber, dan es die erste sache si, wan si ist vber allis sprechen vndverstan [...] Er
ist ein vber swebende wesen vnd ein vberwesende nitheit.

44



que es origen y fundamento de toda diferencia, constituyendo su nicleo
mds intimo, —aunque permanezca trascendente a esta.

Método apofatico y doble negacion en Nicolas de Cusa

En la presente seccién partiremos de la nocién de coincidentia opposi-
torum, pues ella procura advertir la anterioridad del principio respecto a
toda diferencia. Veremos que el significado de la mencionada nocién serd
aclarado en obras posteriores, en primer lugar, mediante el recurso a la
negacién y luego, a la doble negacién, como en el nombre enigmdtico
non aliud, el cual retoma la nocidn eckhartiana indistincta distinctio, como
ya hemos anticipado.

La idea directriz de Acerca de la docta ignorancia (1440) es el concepto
de o mdximo», concepto que Nicolds caracteriza como «lo que nada
mayor que ello puede ser» (De docta ignorantia 1, n. 5),*® afiadiendo una
advertencia mediante la cual introduce la nocién de coincidentia opposi-
torum: «puesto que nada se le opone, con ¢l [lo mdximo] coincide simul-
tdneamente lo minimo» (De docta ignorantial, n. 5).*® Machetta comenta
en estos términos el significado de «lo méximo»:

Aunque la expresién parezca referirse solo a la exclusién de limites, su ver-
dadero significado es el de la plenitud. Tal riqueza es designada por Nicolds
como «abundancia, la cual no puede no ser —agrega— sino unidad» por
cuanto nada hay que se le contraponga y por ello mismo estd «des—vincu-
lada», —ab-soluta—, de toda dependencia, determinacién y divisién. En
consecuencia, no puede oponérsele ninguna diferenciacién y por ello es la
«maximidad absoluta». Abundancia, unidad, maximidad son, por tanto, las
notas propias y exclusivas de «lo méximo o absoluto». (Machetta, 1999:63)

Antes de continuar profundizando en esta nocién, veamos cémo conoce

la razén, segtin el cardenal. La razén se vale de la proporcién comparativa
para conocer: compara dos realidades distintas pero coincidentes bajo

15. De docta ignorantia |, n. 5: quo nihil maius esse potest.
16. De docta ignorantia |, n. 5: quoniam nihil sibi opponitur, secum simul coincidit minimum.

45



algtin aspecto.” En efecto, «lo finito o determinado y, por tanto, limitado,
es idéntico a si mismo; pero justamente en esta identidad suya consiste
su diferencia frente a otro idéntico» (Beierwaltes, 2005:146). En cada ente
individual se entrecruzan identidad y diferencia de modo singular. De
ahi que lo finito sea proporcionable y comparable entre si, —esto es,
cognoscible por medio de la proporcién comparativa—, encontrdndose
siempre en el horizonte de la posibilidad:

En el émbito de lo finito el penetrarse reciproco de unidad y alteridad, o de
identidad y diferencia, implica como consecuencia que en él nada es lo que
puede ser. El ser estd permanentemente codeterminado por el no—ser, porque
en todo ente siempre hay algo inconcluso, y por eso su realidad no estd ter-
minada, sino abierta permanentemente —en la sucesién temporal— a una
realidad nueva, es decir, la realidad estd en el horizonte de la posibilidad y
del tiempo. (Beierwaltes, 2005:149)

La proporcién nunca alcanza la precisién, —aunque si un saber apro-
ximativo—, pues conoce estableciendo comparaciones o proporciones
mediante la semejanza. Para establecer tales proporciones, la razén se
sirve de afirmaciones y negaciones regidas por el principio de no—con-
tradiccién.

Regresemos ahora al concepto de «lo mdximo» coincidente con «lo
minimo»: ambos son todo lo que pueden ser, —ni lo médximo puede ser
mayor; ni lo minimo, menor—. Es decir, ya no nos encontramos en el
horizonte de la posibilidad, que es el dmbito de lo finito y las oposiciones;
sino en el dmbito de lo infinito, anterior a toda oposicién, en el horizonte
de la pura actualidad e identidad:

las oposiciones convienen tan solo a aquello que admite excedente y exceso
(...). De ninguna manera le convienen al absolutamente mdximo, porque
estd por sobre toda oposicién. Porque (...) lo absolutamente médximo es ab-
solutamente en acto todo lo que puede ser, sin oposicién alguna. (De docta

ignorantia 1 n. 12)*®

17. Cf. De docta ignorantia |, n. 2-3.
18. De docta ignorantia | n. 12: Oppositiones igitur hiis tantum, quae excedens admittunt
et excessum (...) maximo absolute nequaquam, quoniam supra omnem oppositionem est.

46



Comprendemos entonces por qué lo mdximo resulta incomprehensible

para el modo de conocer racional: hay una diferencia insalvable entre el
dmbito de lo infinito y el de lo finito, resultando vano todo intento
racional por establecer alguna proporcién entre cualquier realidad finita
y «lo méximo». M4s aun, si lo mdximo resulta incomprehensible para el
modo de conocer racional, también escapa a cualquier nombre que la
razén procure atribuirle. Constatamos asi que la incomprehensibilidad e
inefabilidad del principio para la razén humana, —punto de partida
desde el cual Nicolds nos conduce al y por el camino de la docta ignoran-
tia—, son comunes al Maestro turingio y a la tradicién neoplatdnica de
la cual ambos pensadores abrevan.'® En palabra de Senger:

Para Nicolds, la conciencia de la insuficiencia del conocimiento racional e
intelectual con respecto a la cognoscibilidad de Dios es el punto inicial del
intento de tratar de comprender por la mistica, lo que el intelecto y la razén
no pueden conocer. (...) esta conciencia significa, que ella provoca la actitud
de la docta ignorantia, y que de ella surge el pensamiento coincidental de
los opuestos, ya el comienzo del ascenso del conocimiento mistico de Dios.
(Senger, 1971:181)%°
Por tanto, la nocién de «coincidentia oppositorum» constituye el inicio de
un modo de conocer «mistico» de Dios; «mistico» en tanto procura supe-
rar el modo de conocer racional e intelectual prefiriendo el método apo-
fatico, o como el Cusano lo denomina, la «docta ignorantia.

Pero la férmula «coincidencia de opuestos» no solo destaca la trascen-
dencia e incomprehensibilidad del principio, sino también su inmanen-
cia respecto de todo:

un pensamiento que desde si mismo estd referido primariamente a lo finito,
y que en si mismo solo es capaz de captar lo in—finito en el modo de la pro-

visionalidad como su propio fundamento apridrico, todo esto remite a un

Quia (...) maximum absolute est omnia absolute actu, quae esse possunt, taliter absque qua-
cumaque oppositione.

19. Acerca de las fuentes neoplatdnicas de Eckhart, véase D’Amico, 2014b:10 y D’Amico,
2013:125-127. Sobre las fuentes neoplaténicas del cardenal, cf. D’Amico, 2014a:3-16 y
D’Amico, 2013:128-129,131-132.

20. Cf. Apologia doctae ign. n. 7 y Machetta (1999:62).

47



aspecto de lo uno neoplaténico: que es «transentitativamente», antes de la
diferencia y de la opositoriedad, pero en ninguna parte como si mismo tal
como ello es en si, nada de todo o lo distinto de todo. Pero el otro aspecto
complementario del concepto de lo Uno es éste: que es simultdneamente en
todo y en todas partes, y que nada puede ser sin él, porque es fundamento y
origen fundante y conservador de todo. (Beierwaltes, 2005:152)

¢Cbémo podrd el hombre aproximarse al conocimiento del principio
teniendo en cuenta tales caracteristicas? Nicolds descarta ante todo el
modo racional de conocer por la proporcién comparativa: «lo infinito en
cuanto infinito, puesto que escapa a toda proporcidn, es desconocido»
(De docta ignorantia 1 n. 3).** Pretender limitar la naturaleza infinita del
principio, anterior a toda diferencia, mediante afirmaciones y negaciones
regidas por el principio de no—contradiccidn, resulta absurdo. Mds atn,
las afirmaciones y negaciones utilizan nombres para diferenciar una rea-
lidad respecto de otra: «los nombres son impuestos para la distincién de
las cosas por un movimiento de la razén» (De docta ignorantia I n. 76).2
Por tanto, cada nombre siempre tendrd su opuesto: «puesto que la razén
no puede ir més alld de los contradictorios, de aqui que no hay nombre
al que no se oponga otro, de acuerdo con el movimiento de la razén» (De
docta ignorantia 1 n. 76).23 Pero lo infinito es anterior a toda oposicién y
diferencia. En consecuencia, todo nombre resulta inadecuado para refe-
rir a la naturaleza divina, simple e infinita.

De ahi la critica que el Cusano realiza a la teologia afirmativa: cuando
predico de Dios una perfeccién tal como «Dios es la verdad», a ese nom-
bre que atribuyo a Dios corresponde un opuesto. Es decir, ningtin nom-
bre puede reflejar la anterioridad del principio respecto a toda diferencia.
No obstante, entre los nombres de la teologia afirmativa, el nombre de
«unidad» pareceria ser el mds adecuado si es entendido en un sentido que
supere al racional: para la razdén, «unidad» se opone a multitud, alteridad
y pluralidad; «unidad» en sentido supraracional incluye todo sin distin-

21. De docta ignorantia | n. 3: infinitum ut infinitum, cum omnem proportionem aufugiat,
ignotum est.

22. De docta ignorantia | n. 76: Nomina quidem per motum rationis (...) ad rerum discre-
tionem imponuntur.

23. De docta ignorantia | n. 76: Quoniam autem ratio contradictoria transilire nequit, hinc
non est nomen, cui aliud non opponatur secundum motum rationis.

48



cién: en Dios todo es Dios. Y si bien «unidad» en este sentido suprara-
cional resultaria el nombre més adecuado, la inteligencia reconoce que
el verdadero nombre permanece inalcanzable:

sQuién, pues, podria entender a la unidad infinita, la cual infinitamente an-
tecede a toda oposicidn, en la que todo es sin composicidn, complicado en
la simplicidad de la unidad, en la que no hay lo otro o lo diverso, donde el
hombre no se diferencia del ledn, y el cielo no se diferencia de la tierra y, sin
embargo, con absoluta verdad alli son los mismo, no conforme a su finitud,
sino complicadamente la mismisima unidad maxima? (De docta ignoran-

tia I n. 77)%*

Segunda critica a la teologfa afirmativa: cuando atribuimos a Dios un
nombre, lo que en realidad hacemos es trasladar una perfeccién que
encontramos en la creatura a la causa. Por tanto, las predicaciones de la
teologfa afirmativa son vélidas, pues se fundamentan en el principio de
causalidad, pero su alcance es limitado: solo nos permiten conocer a Dios
en tanto causa y bajo un determinado aspecto, y no en su misma natu-
raleza. En palabras del Cusano:

los nombres afirmativos que atribuimos a Dios le convienen de un modo
disminuido infinitamente, pues tales nombres le son atribuidos conforme
a algo que se encuentra en las creaturas. Por lo tanto, dado que a Dios no
pueda convenirle nada, a no ser de un modo muy disminuido, que sea de tal

manera particular, discreto, que tenga su opuesto, de aqui, como dice Dio-

nisio, las afirmaciones son inconsistentes. (De docta ignorantia I n. 78)%°

24, De docta ignorantia | n. 77: Quis enim intelligere possit unitatem infinitam per infini-
tum omnem oppositionem antecedentem, ubi omnia absque compositione sunt in simplicitate
unitatis complicata, ubi non est aliud vel diversum, ubi homo non differt a leone et caelum
non differt a terra, et tamen verissime ibi sunt ipsum, non secundum finitatem suam, sed
complicite ipsamet unitas maxima?

25. De docta ignorantia | n. 78: nomina affirmativa, quae Deo attribuimus, per infinitum
diminute sibi convenire; nam talia secundum aliquid, quod in creaturis reperitur, sibi attribuun-
tur. Cum igitur Deo nihil tale particulare, discretum, habens oppositum sibi nisi diminutissime
convenire possit, hinc affirmationes sunt incompactae, ut ait Dionysius.

49



Cada nombre de la teologia afirmativa alcanza solo un aspecto parcial de
Dios en tanto causa, sin alcanzar su naturaleza infinita, anterior a toda
diferencia. Mds aun, los diversos nombres afirmativos constituyen expli-
caciones imprecisas del Gnico nombre inefable de Dios, que nunca
podrian abarcar al principio infinito de manera completa; y viceversa, el
nombre inefable de Dios complica y es condicién de posibilidad de la
diversidad de nombres que atribuyen a Dios distintas perfecciones:

todos estos nombres son los que explican la complicacién del Gnico nombre
inefable. Y asi como el nombre propio es infinito, asi de la misma manera
complica tales infinitos nombres de las perfecciones particulares. Por lo cual
también los nombres que explican podrian ser muchos, pero jamds tantos
y tan grandes sin que no puedan haber mds, cada uno de los cuales se rela-
ciona al propio e inefable como lo finito a lo infinito. (De docta ignoran-
tial n. 84)%°

Tercera y dltima critica a la teologia afirmativa: encierra el peligro de la
idolatria si Dios es confundido con su semejanza presente en el mundo,
su creacién (cf. De docta ignorantia I n. 84-8s). Podemos entonces con-
cluir la insuficiencia de la teologfa afirmativa, que solo alcanza un cono-
cimiento indirecto y parcial de Dios, desde el punto de vista de la crea-
tura. Para poder aproximarse a la naturaleza divina en cuanto tal, la
teologia afirmativa necesita complementarse con la negativa: «la teologia
de la negacidn es tan necesaria respecto de la teologia de la afirmacién
que sin ella Dios no recibiria culto como Dios infinito, sino mds bien
como creatura» (De docta ignorantia 1 n. 86).?" En efecto, la teologfa
afirmativa nos permite conocer algin aspecto de Dios en tanto creador.
Pero, para poder aproximarnos en la medida de nuestras posibilidades, a
la infinitud de Dios, «defecto y privacién, nicleos constitutivos del modo

26. De docta ignorantia | n. 84: omnia nomina unius ineffabilis nominis complicationem
sunt explicantia; et secundum quod nomen proprium est infinitum, ita infinita nomina talia
particularium perfectionum complicat. Quare et explicantia possent esse multa et numquam
tot et tanta, quin possent esse plura; quorum quodlibet se habet ad proprium et ineffabile, ut
finitum ad infinitum; Cf. Senger, 1971:170-178.

27. De docta ignorantia | n. 86: theologia negationis adeo necessaria est quoad aliam
affirmationis, ut sine illa Deus non coleretur ut Deus infinitus, sed potius ut creatura. Cf. De
docta ignorantia | n. 84.

50



de ser finito, deben ser negados de El» (Senger, 1971:179). En palabras del
Cusano: «[ascendemos] por remocién, removiendo de la eminencia de la
causa el defecto que encontramos en lo causado» (Sermo xx, n. 5).?

De ahi que el joven Nicolds concluya que, en relacién a las cuestiones
teolégicas, las afirmaciones son insuficientes, y las negaciones, mds ver-
daderas. No obstante, si el discurso negativo es entendido como opuesto
al afirmativo, tampoco es adecuado para referir a la naturaleza infinita
divina, anterior a toda diferencia. De ahi que proponga la nocién de
«coincidentia oppositorumy, la cual utiliza la afirmacién y la negacién de
manera tal que se anulan una a la otra, a fin de conducirnos hasta una
naturaleza que se encuentra «mds alld de la oposicién entre afirmacién y
negacién» (D’Amico, 2013:129-130), por encima de los opuestos y sin
diferencia: «la diferencia absoluta misma» (Beierwaltes, 2005:151).

Sin embargo, la nocién de «coincidencia de opuestos» podria sugerir
que en Dios los opuestos coinciden. En obras posteriores Nicolds procura
evitar tal malentendido advirtiendo que los opuestos en Dios deben ser
concebidos como suprimiéndose mutuamente; —piénsese, por ejemplo,
en el conjeturar divinal—, esto es, «la negacién de los opuestos, tomada
disyuntiva y también copulativamente»,?® la cual es improporcionable-
mente mds simple que el conjeturar intelectual de la coincidencia de los
opuestos—s; o el «sitio» que Nicolds asigna a Dios en De visione Dei: més
alld del muro de la coincidencia de los opuestos.*® Por consiguiente,
Nicolds prefiere el método apofitico pues le permite advertir la anterio-
ridad del principio respecto a toda oposicién y diferencia, por sobre toda
afirmacién y negacién.

En las dltimas obras cusanas puede verse una radicalizacién de este
camino apofitico, dado que para referir al principio recurre ya no a la
negacién, sino a la doble negacién.3! Esta doble negacién es utilizada,

28. Sermo XX, n. 5: per remotionem, ut defectum, quem reperimus in causato, ab emi-
nentia causae removeamus.

29. De coniecturis n. 24: Improportionabiliter simplicior est negativo oppositorum disiunc-
tive ac copulative quam eorum copulatio.

30. Cf. De visione Dei n. 42: Ita, quia tu es deus omnipotens, es intra murum in paradiso.
Murus autem est coincidentia.

31. Cf. D’Amico, 2013:130.

51



por ejemplo, en el nombre enigmdtico®? non—aliud: «la alteridad, como
una de las formas de la negacién, aparece, a su tiempo, negada: Dios es
lo «<no—otro», o bien lo «otro de los otros» (aliud aliorum)» (D’Amico,
2013:134-135). Por «alteridad» se comprende también diversidad, diferen-
cia, multiplicidad, composicién, oposicién, determinacién. Por tanto, lo
non—aliud, en tanto excluye la alteridad en este sentido amplio recién
explicitado, significa que el principio no es otra cosa que ello mismo,
anterior al 4mbito de la diferencia: absoluta infinitas y simplicidad.®

Junto a Proclo y Pseudo Dionisio Areopagita, Eckhart resulta otra de
las fuentes determinantes para la conformacién por parte del Cusano del
nombre «non—aliud».** En efecto, siguiendo al Maestro turingio, el nom-
bre «non—aliud» no solo muestra que el principio se distingue de todo
otro por su indistincién, simplicidad, y anterioridad a toda alteridad, sino
a la vez, que el principio es fundamento de cada otro, otorgando a cada
singular su identidad y distincién respecto a todo otro. El hecho que cada
ente sea idéntico a si mismo muestra que el principio otorga a cada sin-
gular su identidad: «el cielo no es otra cosa que el cielo, ni la luz es otra
cosa que la luz». No obstante, simultdneamente con su identidad, lo
no—otro otorga a cada ente singular su alteridad o diferencia respecto de
otro: cada singular se diferencia de los demds precisamente por su iden-
tidad consigo mismo (cf. Beierwaltes, 2005:154). Podemos entonces con-
cluir con D’Amico:

La negacién de la negacién se muestra relacional: al definirse a s{ misma, da
el limite ontoldgico a toda otredad, pues cada uno de los entes particulares
es no—otro que si mismo. De este modo, lo no-otro es principio de iden-
tidad y principio de distincién de todos los entes. (D’Amico, 2013:135-136)

Constatamos asi que este doble aspecto del principio simbolizado
mediante el nombre enigmdtico «non—aliud» retoma la concepcion
eckhartiana de «indistincta—distinctior:

32. El término «aenigman» tiene un significado particular en el vocabulario filoséfico de Nico-
las: la mens humana como imagen de Dios es capaz de construir «enigmas», es decir, cons-
trucciones humanas mediante las cuales puede volver visible algin aspecto del principio invi-
sible, aunque siempre de manera negativa (Cf. Magnavacca, 2005: aenigma, 55).

33. Cf. De visione Dei n. 51; De possest n. 73; Beierwaltes, 2005:153-154.

34. Cf. Beierwaltes, 2005:153 (nota 41).

52



La paradoja de que el principio es todo y al mismo tiempo nada de todo y lo
no-—otro no es lo otro, porque es el «antes de» absoluto (...), pero al mismo
tiempo es lo no—otro de lo otro como su esencia, se precisa ain en el pensa-
miento, que el Maestro Eckhart pensé intensamente hasta el fondo y que el
Cusano recogié, de que el principio creador es «indistincta distinctio», dife-

rencia o diferenciacién indiferenciada. (Beierwaltes, 2005: 155)
Finalicemos esta seccién afiadiendo una tltima precisién:

En una nota al margen el Cusano se identifica con el sentido del pensamien-
to eckhartiano en el Sermo 1v.1, y en el comentario a la Sabiduria: «Dewus
autem indistinctum quoddam est quod sua indistinctione distinguitur,
«Dios es un indistinto que se distingue por su indistincién». Con la férmu-
la «sua indistinctione distinguitur, ambos hacen clara la unidad paradé-
jica de la referencia constitutiva de Dios a lo ente junto con su diferencia
absoluta respecto de todo ente. Con el obrar inmanente la diferencia del ser
absoluto y del ser—uno con esto ente no se suprime, de modo que la realiza-
cidn «simultdnea» de ambos aspectos es adecuada al concepto de principio.

(Beierwaltes, 2005:156)

Método apofatico y doble negacion en Meister
Eckhart y Nicolas de Cusa: éuno de los antecedentes
de la dialéctica moderna?

En suma, hemos mostrado que Eckhart y el Cusano prefieren el método
apofdtico y, en especial, el recurso a la doble negacion, a fin de afirmar
plenamente la identidad del principio; identidad que no se opone a la
diferencia, sino que constituye su ntcleo mds intimo permaneciendo, no
obstante, trascendente.

Ahora bien, esta preferencia por la doble negacién, que implica haber
descubierto la infinitud y anterioridad del principio respecto a toda dife-
rencia y oposicién, jpodria interpretarse como un antecedente que pre-
para el camino para la dialéctica de Hegel? Procuremos encontrar alguna
gufa a esta cuestién en dos trabajos de Beierwaltes.

En su articulo «Deus est esse, esse est Deus», el especialista reflexiona
sobre la relacién entre Dios y ser, dedicando la cuarta seccién al dominico.

53



Allf sefiala la semejanza entre el andlisis eckhartiano de la férmula del
Exodo, fundado sobre la afirmacién de que en ella sujeto y predicado son
idénticos, con la «proposicién especulativa» de Hegel:

En lugar de la proposicién diferenciada en sujeto y predicado —que carac-
teriza la actitud légico—formal del saber y, como tal, cae en el dominio de la
«opinién»—, Hegel planteé la proposicién especulativa o incluso la propo-
sicion filoséfica en el sentido propio del término. (...) el conjunto de la pro-
posicién se constituye como un movimiento del sujeto en direccién al pre-
dicado y a la inversa, de este tltimo en direccién al sujeto. Un movimiento
tal es reflexion: la auto-reflexién de la relacidn del sujeto y del predicado. El
paso del sujeto al predicado transforma al predicado en auto—enunciacién
del sujeto, y asi el predicado no es «mds un predicado del sujeto, sino que
es la substancia, es la esencia y el concepto de aquello de lo que se trata.
La diferencia del sujeto y del predicado no es por ello mismo anulada, sino
que se suprime la inmévil fijacién de ambos, de tal suerte que su unidad se
produce «como una armonia». (Beierwaltes, 1987:54)

En Identidad y diferencia», Beierwaltes destaca la legitimidad de plantear
las cuestiones de si y en qué medida es posible interpretar al pensamiento
del Cusano como un antecedente para la dialéctica de Hegel, pues ambas
estructuras de pensamiento parecen a primera vista poseer importantes
afinidades, y recuerda los trabajos de otros especialistas que las han adver-
tido.* Con todo, destaca cuatro diferencias entre ambos pensamientos.
Ante todo, los dos parten de presupuestos distintos, buscan diferentes
objetivos de pensamiento, y, si bien comparten el horizonte de la insepara-
bilidad de teologfa y filosofia, mientras en Hegel el pensamiento teolégico
llega a su culminacién en la reflexién filoséfica, la comprensién filoséfica
del Cusano estd en funcién de su pensamiento teoldgico (cf. Beierwaltes,
2005:166). En segundo lugar, aunque la coincidencia de los opuestos sea
central en ambas doctrinas, ella no posee la misma significacién:

35. Cf. E. Metzke (1961). Nicolaus von Cues und Hegel, En K. Grinder (Ed.). Coincidentia
oppositorum. Gesamelte Studien zur Philosophiegeschichte (pp. 241-263). Luther-Verlag. J.
Stallmach (1964). Das Absolute und die Dialektik bei Cusanus im Vergleich zu Hegel. En Scho-
lastik 39 (pp. 495-509). M. de Gandillac (1975). Nikolaus von Kues zwischen Platon und
Hegel, MFCG 11 (pp. 21-38).

54



el Cusano piensa la superacion de los opuestos en Dios en cuanto al ser trans-
objetual divino de la triada en una unidad que siempre es ya lo que es, Hegel
concibe la unidad de lo opuesto como un «resultado»: es el movimiento de
la reflexién inmanente al ser, que hace transitar lo uno en lo otro a aquello
que en cuanto tal aparece totalmente separado, y que concibe lo opuesto en
su unidad, generando con ello la identidad como el autopenetramiento o la

automediacién del espiritu en la «idea». (Beierwaltes, 2005:166)

La tercera diferencia se refiere a la negacién. Segtin el cardenal, la nega-
tividad presenta dos aspectos: para lo finito ella es alteridad delimitante
y determinante, pero, en tanto negatividad o diferencia absoluta, es ante-
rior a toda opositoriedad. Por su parte, Hegel entiende la negatividad
como el elemento que mueve en la explicacién de la idea, un «resorte»
de este proceso, que no permite que se fije en él una determinada fase del
ser (cf. Beierwaltes, 2005:167). M4s atin:

Aun cuando Hegel nombre al «<no—ser de lo finito el ser de lo absoluto, difi-
cilmente puede identificarse con el concepto cusano de la negatividad abso-
luta del ser—uno absoluto. A saber, el 7on—aliud no hay que pensarlo como
una negatividad tal que, solo en el negar lo negativo o la contradiccién, se
desarrolle como «concepto absoluto» desde su en—si hacia su en—si—y—para—
si. Es decir, el non—aliud siempre es ya —diciéndolo en términos de Hegel
pero con vistas al asunto del Cusano— no «en» el principio, sino «como»
principio, «ser colmado», «concepto que se comprende, «totalidad intensiva

por antonomasia». (Beierwaltes, 2005:167)

En cuarto y dltimo lugar, Beierwaltes distingue el concepto filoséfico
hegeliano de «Triplizitit» del concepto teolégico cusano de «Trinidad»:
aunque ambos sean absolutos, —es decir, reflexién completada en si
misma—, se diferencian en el alcance que cada uno otorga a la reflexién
finita. Mientras para Hegel la reflexién absoluta es totalmente transpa-
rente al pensamiento finito como un momento de ella, la autoidentidad
trinitariamente reflexiva solo es alcanzable, segtin el Cusano, de manera
conjetural (cf. Beierwaltes, 2005:167-168).

A pesar de las cuatro diferencias fundamentales recién senaladas,
Beierwaltes concluye:

55



Las «anticipaciones» del Cusano a la dialéctica de Hegel (...) pueden enten-
derse como la cumbre de las posibilidades de una teologia filoséfica cuyos
pensamientos centrales se basan en la metafisica neoplatdnica. En el reenla-
zamiento con esta tradicién especulativa y en su reformulacién respectiva-
mente diversa, el pensamiento de Hegel estd hermanado con el del Cusano.
Pese a los planteamientos y los objetivos heterogéneos, central para ambos es
la pregunta por la identidad de ser y pensar: el ser absoluto (divino) es pen-
samiento puro y absoluto, que ha superado todo lo finito en si, ya sea como
final —que, por principio, existe ya de siempre— del circulo inteligible del
mundo que estd reenlazado en aquél, ya sea como zelos de la historia de la
razén que viene a si misma. A partir de una referencia inconmensurable de
lo uno—absoluto (non-aliud (...)) a lo multiple puesto por creatio y en si
opuesto, tal como lo pensé Cusano, la dialéctica, que en tltimo término pue-
de reconducirse al Parménides de Platén, ha pasado a ser mediante Hegel
acto de la superacién de lo multiple y opuesto en una unidad absoluta que
reflexiona sobre si misma en lo otro que ella. (Beierwaltes, 2005:168-169)

Sin pretender brindar una respuesta concluyente a una cuestién tan com-
pleja, nos atrevemos a ofrecer algunos comentarios. Como ha advertido
Beierwaltes, las filosoffas de Eckhart, Nicolds de Cusa y Hegel se encuen-
tran vinculadas con y en la tradicién neoplaténica. Mds atin, los especia-
listas han constatado que el cardenal conoce y es influenciado por la obra
del Maestro turingio: «el Cusano conocid y aprecié el pensamiento de
Eckhart tanto que su biblioteca posee el tinico ejemplar que conserva sus
Sermones latinos con notas marginales del propio Nicolds (Céd. Cus. 21)»
(D’Amico, 2014a:14).%° Segtin la tesis de Stanfield, aunque Hegel no lo
cite explicitamente, el pensador alemdn conocerfa bien la obra del Cusano,
pues no solo estaba familiarizado con la obra de Giordano Bruno, sino
ademds, para sus Lecciones sobre la historia de la filosofia, habria utilizado
las historias de la filosofia de Wilhelm Gottlieb Tennemann y Johann
Gottlieb Buhle.®” Esta tltima cuestién, —a saber: si Hegel habria cono-
cido la obra cusana—, permanece ain abierta entre los especialistas.

36. Entre los trabajos que han estudiado la influencia de la obra de Eckhart sobre la cusana
pueden mencionarse Wackerzapp, 1962; Koch, 1964; Haubst, 1980; Duclow, 1991.

37. Cf. Stanfield, 2017:11, donde refiere a Gottlieb Tennemann, Geschichte der Philoso-
phie, 11 vols., Leipzig, 1798-1819, y a dos obras de Johann Gottlieb Buhle: Geschichte der

56



Ahora bien, la negacién entendida como metodologia permitiria sefia-
lar dos semejanzas fundamentales entre los tres pensadores: la significa-
cién ultima de la doble negacién como afirmacién en sentido pleno, y
su movimiento geminado, realizando un retorno completo sobre si misma
para culminar en dicha afirmacién plena o absoluta. Por dltimo, centra-
les para el pensamiento de Hegel, Eckhart y Nicolds de Cusa resultan dos
cuestiones: 1. la identidad entre ser y pensar, y 2. la reflexién sobre la
relacién entre identidad y diferencia, concibiendo la identidad no como
opuesta, sino como fundamento constitutivo de la diferencia. Tal con-
cepcién de «identidad» es retomada de la tradicién neoplaténica y es
expresada recurriendo a la teologia apofitica mediante la doble negacion.

Bibliografia
Fuentes

Eckhardus (1936 ss.). Die lateinischen Werken, Stuttgart—Berlin: W. Kohlhammer.
Nicolai de Cusa (1932 ss.). Hoffmann, E., Bormann, K., Klibansky, R., & der
Wissenschaften, H. A. Nicolai de Cusa opera omnia. Leipzig—Hamburg: Meiner.

Bibliografia secundaria

Bara Bancel, Silvia (2015). Teologia mistica alemana. Estudio comparativo del «Libro
de la Verdad» de Enrique Suso con el Maestro Eckhart. Aschendorff Verlag.

Beierwaltes, Werner (1987). Deus est esse, esse est Deus. |l problema ontoteologico
come struttura di pensiero aristotelico-neoplatonica. En Elena Marmiroli (Trad.)
Platonismo e idealismo (pp. 11-93). Societa editrice il Mulino.

Beierwaltes, Werner (2005). |dentidad y diferencia como principio del pensamiento
cusano. En Alberto Ciria (Trad.) Cusanus. Reflexion metafisica y espiritualidad (pp.
145-180). EUNSA.

D’Amico, Claudia (2011). Nicolas de Cusa frente a la condena de Meister Eckhart:
el cardenal y la herejia. En Actas Y Comunicaciones Del Instituto De Historia Antigua
Yy Medieval, 7. Disponible en: https://doi.org/10.34096/aciham.v7.2652

neuern Philosophie seit der Epoche der Wiederherstellung der Wissenschaften, 6 vols., Got-
tingen, 1800-1804, y Lehrbuch der Geschichte der Philosophie und einer kritischen Literatur
derselben, 8 vols., Goéttingen, 1796-1804.

57


https://doi.org/10.34096/aciham.v7.2652

D’Amico, Claudia (2013). Apofatismo y doble negacion en el neoplatonismo
tardomedieval: Meister Eckhart y Nicolds de Cusa. En Marcus Reis

Pinheiro (Dir.), Celso Martins Azar Filho (Dir.), Neoplatonismo, mistica e linguagem
(pp. 117-140). Editora da UFF.

D’Amico, Claudia (2014a). Nicolas de Cusa en didlogo con sus fuentes: la re—definicion
del platonismo. Mirabilia (19), 79-103. En Memoria Académica. Disponible en:
https://www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/art_revistas/pr.14201/pr.14201.pdf

D’Amico, Claudia (2014b). La «metafisica del Exodo»: una reflexién historiogréfica a
partir del «caso eckhartiano». En Silvana Filippi — Marcela Coria (Org.), La identidad
propia del Pensamiento Patristico y Medieval: ¢Unidad y Pluralidad? (pp. 383-392).
Paideia.

Duclow, Donald (1991). Nicholas of Cusa in the Margins of Meister Eckhart: Codex
Cusanus 21. En G. Christianson y T. Izbicki (Ed.). Nicholas of Cusa in search of God
and wisdom (pp. 57-69). Brill Academic Pub.

Hadot, Pierre (2006). Apofatismo y teologia negativa. En Ejercicios espirituales y filosofia
antigua (pp. 191-200). Ediciones Siruela.

Haubst Rudolf (1980). Nikolaus von Kues als Interpret und Verteidiger Meister Eckharts.
En Kern, U. (Ed.), Freiheit und Gelassenheit (pp. 75-96). Kaiser.

Koch, Josef (1964). Nikolaus von Kues und Meister Eckhart. En Mitteilungen und
Forschungsbeitrdge der Cusanus—Gesellschaft 4 (pp. 164— 173).

Lossky, Vladimir (1960). Théologie négative et connaissance de Dieu chez Maitre

Eckhart. Vrin.

Machetta, Jorge Mario (1999). Acerca de la coincidencia de los opuestos: primera parte.
En Patristica et Mediaevalia 20, pp. 60-66.

Magnavacca, Silvia (2005). Léxico técnico de filosofia medieval. Mifio y Davila.

Senger, Hans Gerard (1971). Die Philosophie des Nikolaus von Kues vor dem Jahre 1440.
Untersuchungen zur Entwicklung einer Philosophie in der Friihzeit des Nikolaus (1430-
1440) (pp. 169-186). Aschendorff Verlag.

Stanfield, Philip (2017). Hegel and Nicholas of Cusa. En Hegel the Consummate
Neoplatonist. Disponible en: https://www.academia.edu/37309237/Hegel_the_
consummate_Neoplatonist_A_pdf

Wackerzapp, Herbert (1962). Der Einfluss Meister Eckharts auf die ersten philosophischen
Schriften des Nikolaus von Kues (1440-1450). Aschendorff.

58


https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=2409873
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=2409873
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=330660
https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=685609
https://www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/art_revistas/pr.14201/pr.14201.pdf
https://www.academia.edu/37309237/Hegel_the_consummate_Neoplatonist_A_pdf
https://www.academia.edu/37309237/Hegel_the_consummate_Neoplatonist_A_pdf

Dialéctica y Dialéctica
trascendental en la filosofia
de Immanuel Kant

Miguel Herszenbaun
Universidad de Buenos Aires — CONICET — UNIPE

Introduccion

«La dialéctica trascendental» es posiblemente una de las secciones centra-
les de la Critica de la razén pura. Esto lo evidencia la destacable extensién
de la seccién y las complejas precisiones que Kant intenta alli. Esta seccién
hace posiblemente al corazén del proyecto critico, siempre que entenda-
mos a la Critica de la razén pura como una obra destinada a evaluar las
aptitudes metafisicas de la razén pura. Pues en esta extensa seccién de la
primera Critica Kant se ocupa, precisamente, de los temas centrales de la
metaphysica specialis (y sus correspondientes errores). En el presente capi-
tulo, nos proponemos ofrecer una mirada general que presente algunos
de los hitos fundamentales de la dialéctica trascendental desde un punto
de vista sistemdtico. Aqui expondremos la relacién entre dialéctica y dia-
léctica trascendental, el origen y naturaleza de la ilusién trascendental y
de las ideas trascendentales, la funcién de la médxima y el principio de la
raz6n pura. Con este capitulo esperamos brindar un hilo conductor de
lectura para el lector interesado en la Critica de la razén pura.

«una critica del entendimiento y de la razén con respecto
a su uso hiperfisico»
A la hora de explicar la naturaleza de la dialéctica trascendental, Kant

establece en la Critica de la razén pura un paralelismo con la légica gene-
ral. Segtin el fil6sofo de Konigsberg, la 16gica general se ocupa tnicamente

59



de principios a priori y consiste en un canon del uso formal del entendi-
miento y la razdn, haciendo asi caso omiso de su contenido y de toda
referencia a objeto (As3—4/B77-8). La légica general se ocupa de la forma
del pensar en general (Ass/B79).

En tanto la légica general se ocupa Ginicamente de las formas, carece
de toda referencia objetiva y de todo elemento material del conocimiento.
Esto significa que la l6gica como canon del uso del entendimiento y la
razén establece las condiciones sine qua non del conocimiento, las con-
diciones formales necesarias (pero no suficientes) con las que un conoci-
miento debe concordar para ser verdadero.

Kant divide la 16gica en analitica y dialéctica. La caracterizacién pre-
cedente de la légica general en tanto canon se corresponde con lo que
Kant llama analitica. La dialéctica consistird en un uso indebido de dicho
canon. Este uso indebido consiste en tomar al canon como organon de
conocimiento sobre objetos (A6o—1—2/B85—6; Ldgica, § 11). En esto con-
siste la dialéctica o légica de la apariencia ilusoria, en recurrir a las meras
reglas formales del pensar como principios de conocimiento de objeto.

Ahora bien, debemos recordar que la Critica de la razén pura no es un
tratado de légica general. En esta obra, Kant se propone hacer una eva-
luacién de las aptitudes metafisicas de la razén vy, para ello, toma en
ciertas secciones a la l6gica general como hilo conductor. Debemos,
entonces, hacer ahora un pasaje de la 16gica general ala 16gica trascenden-
tal, caracterizada por Kant como la «ciencia del entendimiento puro y
del conocimiento puro de la razén, por el cual pensamos los objetos
enteramente & priori» (As7/B81).

A diferencia de la 16gica general, la 16gica trascendental es la ciencia
que se ocupa de las reglas del pensamiento « priori de objetos. Asi, mien-
tras la légica general omite toda referencia a objeto, esta referencia, en
tanto a priori, es el aspecto central de la 16gica rrascendental. En otras
palabras, podriamos decir que se trata de la ciencia que se ocupa ya no
del uso ldgico, sino del uso real del entendimiento y la razén puros, esto
es, de las representaciones a priori que brinden conocimiento objetivo.
Resulta evidente que la «l6gica trascendental» como seccién de la Critica
de la razon pura tendrd a su cargo dar cuenta de este uso real, es decir,
esbozar sus condiciones, alcances o limites.

Siguiendo la divisién de la légica general, Kant divide a la légica tras-
cendental en una analitica trascendental y una dialéctica trascendental.

60



Asi como la analitica de la 16gica general brindaba las condiciones for-
males de la verdad, la analitica trascendental (es decir, la analitica de la
l6gica trascendental) se ocupa de los elementos del entendimiento sin los
cuales no puede haber pensamiento de objeto alguno (A62/B87). Todo
conocimiento objetivo debe acatar los principios y sujetarse a las condi-
ciones de la analitica trascendental, so pena de perder toda referencia
objetiva y toda verdad. Ya no se trata aqui entonces del pensamiento en
general y sus condiciones formales (verdad formal), sino de las condicio-
nes del pensamiento « priori de objetos.

La dialéctica trascendental, al igual que la dialéctica de la l6gica gene-
ral, se encuentra dirigida al terreno de la ilusién. Asi como en el terreno
de la l6gica general Kant presentaba a la dialéctica como un uso indebido
(esto es, como organon) del canon (la analitica), en el terreno de la dia-
léctica trascendental también nos encontramos con un exceso equipara-
ble. La analitica trascendental es, segtin Kant, el canon para la evaluacién
del uso empirico del entendimiento (A63/B88). Como sabemos, el enten-
dimiento puro brinda representaciones a priori con validez objetiva, esto
es, representaciones por medio de las cuales podemos pensar a priori
objetos, bajo la condicién de que estas representaciones estén referidas al
multiple brindado por la sensibilidad. Kant describe un uso de este canon
del entendimiento puro como un organon de uso universal e ilimitado
(A63/B88). Esto conduciria a la pretensién de conocimiento sintético a
priori acerca de objetos en general (ya no acotado al terreno delimitado
por las formas de la sensibilidad). Kant llama a esto uso dialéctico del
entendimiento puro y apariencia ilusoria dialéctica. La dialéctica trascen-
dental serd la critica de esta apariencia ilusoria dialéctica, esto es, una
critica «del entendimiento y de la razén con respecto a su uso hiperfisico,
para poner al descubierto la falsa apariencia ilusoria» (A63/B88).

Lo cierto es que, estrictamente hablando, la dialéctica trascendental
no se limita a considerar como el entendimiento puro y sus principios son
usados como organon. Es cierto que en la dialéctica trascendental se
advierte un uso indebido de las categorias, una subrepcién por medio de
la cual las categorias son utilizadas fuera de su dmbito de aplicacién legi-
tima. Pero el tema de la dialéctica trascendental es, primordialmente, el
presunto uso 7eal de la razén en el que se ven involucrados sus propios
principios, sus correspondientes representaciones (las ideas trascenden-
tales) y la ilusién trascendental a la cual todo esto lleva.

61



Asi, mientras la analitica de la 16gica general se divide segun las facul-
tades cognoscitivas superiores (entendimiento, facultad de juzgar y razén)
tratdndose en cada seccién sus respectivas operaciones (conceptos, juicios
y silogismos), la légica trascendental se divide en analitica y dialéctica,
ocupdndose la primera del entendimiento y el juicio y de la razén la
segunda (véase A130-1/B169—70). La dialéctica trascendental, entonces,
se ocupa del presunto uso real de la razén, de sus principios y represen-
taciones en tanto presuntamente referidos a objetos y del origen y solu-

cién de la ilusién trascendental que tal presunto uso genera.

«una ilusion natural e inevitable, que se basa en principios
subjetivos, y los hace pasar por objetivos»

El objetivo de la dialéctica trascendental es, entonces, evaluar el uso real
de la razén pura, esto es, sus presuntas representaciones objetivas (A299/
B3s5).2 Mas, este tratamiento del conocimiento puro a priori de la razén
no conduce a Kant a la confirmacién de los saberes de la escoldstica ale-
mana, sino a la ilusién trascendental. La ilusién trascendental consiste
en un engano en el que incurre la razén de manera necesaria, inevitable,
originado en su propia naturaleza y en el que habria caido la metafisica
especial. No se trata de un error en el que se cae por falta de atencién y

1. La caracterizacion de la dialéctica trascendental como organon de la analitica trascen-
dental (canon) supone ciertos problemas. En tanto la dialéctica no se ocupa primordialmente
del entendimiento puro, sino de la razén pura —de la cual, segun Pissis, 2012:13, no habria
canon—, no cabria pensar que ella consiste, estrictamente, en un uso indebido del entendi-
miento. En mi opinién, puede haber un canon y un uso legitimo de la razén pura, aun dentro
de los marcos del uso teorico, en tanto la razén brinda méximas subjetivas para la ordenacion
del conocimiento brindado por el entendimiento. Asi, si estas reglas de organizacién del cono-
cimiento son usadas como principio de conocimiento de objetos (organon) caemos en la ilu-
sion trascendental. En este uso indebido de sus maximas, la razén también incurre en un uso
indebido de los conceptos del entendimiento puro, motivo por el cual se puede hablar de una
utilizacién como organon de aquello que en verdad es un canon (incluso respecto del enten-
dimiento puro).

2. Sobre la naturaleza del uso real de la razén, véase Caimi (2022). También véase, Caimi
(2019) «La deduccién metafisica de las ideas a partir de las formas del silogismo», pp. 454-5
donde el autor sostiene que el uso real de la razén se refiere no a su presunto conocimiento
de cosas en si, sino al origen intrinseco a la razén de conceptos y principios.

62



que una vez advertido desaparece. La ilusién trascendental puede dejar
de enganar, pero no se desvanece (A298/B3s4). En tanto originada en la
naturaleza misma de la razon, es un estado intrinseco suyo en tanto ella
adopte el realismo trascendental.

La ilusién trascendental se origina en tanto la razén incurre en el error
de confundir mdximas légicas subjetivas con principios objetivos u onto-
l6gicos (A297/B353). En otras palabras, la razén cuenta con méximas que
establecen relaciones entre sus conocimientos, pero ella tiende a tomarlas
como principios de determinacién y constitucién de objetos. Este pasaje
de una necesidad del pensar a una determinacién intrinseca del objeto es
el origen de la ilusién trascendental y nos servird para caracterizar el
posicionamiento filoséfico que adopta la razén al incurrir en este error,
el realismo trascendental. Ahora bien, cabe aclarar que este pasaje de la
organizacién de nuestros conocimientos a la constitucién o determina-
cién de un presunto objeto no consiste inicamente en utilizar las cate-
gorias fuera de su dmbito de legitima aplicacién. Se trata, en cambio, de
una cuestion diferente: la razén se revela poseedora de unos principios
que postulan la existencia de algo incondicionado que excede por com-
pleto los limites de la experiencia posible. Veamos esto.

Comencemos por la méxima légica de la razén pura. Esta méxima
l6gica establece que la razén ha de buscar la condicién para todo cono-
cimiento condicionado dado (A307-8/B364). Es fécil de ver que el tér-
mino condicionado remite necesariamente a su condicidn, y, por tanto,
la razén ha de buscar la respectiva condicién para el conocimiento con-
dicionado dado. Esto conduciria a la razén a conformar una serie de
condiciones con los conocimientos y es, por tanto, una regla para la
ordenacién de dichos conocimientos (A305—6/B362-3). En congruencia
con esto, Kant dice que la razén no actda sobre el maltiple de la intuicidn,
sino sobre los conocimientos del entendimiento. Esta seria una de las
maneras en las que acttia, ordenando dichos conocimientos a través de
una regla que expresa una determinada relacién entre nuestros conceptos.

Ahora bien, es claro que esta mdxima no permite asumir que dicha
condicidn estd dada, solo ordena buscarla, y mucho menos permite con-
cluir que estd dado lo incondicionado. Sin embargo, Kant explica que la
razén incurre en un misterioso pasaje de esta maxima légica al principio
sintético de la razén que postula que para todo conocimiento condicio-
nado dado es dada su condicién y la entera serie de sus condiciones, es
decir, lo incondicionado (A307-8/B364—s5). Lamentablemente, aqui no

63



puedo reponer la reconstruccién completa de cémo se da este pasaje y la
totalidad de sus aspectos e implicancias. Bastard con que resuma algunos
de sus aspectos y sus consecuencias.

A pesar de la aparente discrepancia en sus contenidos, la méxima légica
y el principio no consisten en verdad en dos principios diferentes. Se trata,
en verdad, de una suerte de «conversién» o cambio de interpretacion de
un dnico y mismo principio. La mdxima légica se sostiene en las relaciones
que hay entre los términos condicién y condicionado dado. Si suponemos
que los elementos que estdn en esta relacién de condicionamiento son
elementos atemporales (por ejemplos, elementos légicos, conceptuales o
nouménicos), la condicién estard dada juntamente con lo condicionado
(por carecerse de sucesién temporal), y junto a ésta estard dada también
la entera serie de las condiciones y, por tanto, lo incondicionado. Esto se
deduce analiticamente de las propias nociones implicadas en la médxima
en cuestién. Con lo cual, la méxima y el principio no difieren si se trata de
elementos atemporales. El principio de la razén pura, acotado al terreno
de elementos atemporales, no podria ser nunca un principio sintético ni
dialéctico. El principio de la razén pura se vuelve sintético y dialéctico
cuando pretende aplicarse a objetos espaciotemporales, es decir, cuando
es interpretado como un principio de conocimiento, determinacién o
constitucién de objetos de la experiencia: en ese caso, la sucesién temporal
que hay entre las condiciones impide suponer que porque un elemento
condicionado sea dado serd dada también su condicién (y mucho menos
la entera serie de condiciones). Al introducir el tiempo, es decir, al inten-
tar aplicar el principio de la razén a la esfera de lo temporal, se vuelve un
principio dialéctico, ilusorio y sintético. Asi se advierte que el pasaje de
la mdxima al principio se explica por una simple confusién respecto de
sus implicancias en relacién con los distintos dmbitos de su aplicacién
(no se trata en verdad de dos principios).>

3. Para un estudio detallado de la maxima logica de la razon, el principio de la razén pura
y su relacién, véase Herszenbaun, «Kant and the Production of the Antinomy of Pure Reason»,
pp. 508-516; Herszenbaun, La antinomia de la razén pura en Kant y Hegel, pp. 58 y ss.;
Herszenbaun, «Un estudio sobre la premisa mayor del silogismo cosmolégico kantiano», pp.
49-62. De manera similar, véase Rohlf (2010:207) y Renaut (1998:356, 359, 362 y ss).
Nuestra interpretacion se contrapone a la lectura de Allison, Grier, Ameriks y Pissis, quienes
sostienen que el principio de la razén pura es el fundamento de la méaxima logica en tanto el
primero, al postular la existencia de lo incondicionado, permite emprender su blsqueda (dis-
puesta por la maxima). (Cf. Allison, 2004:330-332), Grier (2001:124, 126), Ameriks

64



El realismo trascendental es una perspectiva filos6fica que adopta la
razén y que consiste, precisamente, en la confusion entre el dmbito nou-
ménico (el dmbito de la cosa en si, de lo conceptual o puramente conce-
bible) y el dmbito espaciotemporal. El resultado de este posicionamiento
es concebir objetos espaciotemporales como si fueran cosas en si. Es decir,
el realismo trascendental combina ambas caracteristicas: piensa lo en si
como si fuera espaciotemporal (o, en otras palabras, piensa tiempo y
espacio como si fuera en si). Como vemos, esta indebida interpretacién
del principio de la razén supone, precisamente, adoptar un punto de vista
realista trascendental: aplicar un principio que, en tanto restringido a lo
nouménico, es analitico y heuristico (i.e., destinado a la organizacién de
nuestros conocimientos) al terreno de lo temporal, combinando asi not-
meno y espacio—temporalidad, volviéndose asi este principio sintético y
dialéctico.

La confusién en que incurre la razén al operar con este principio con-
duce a la razén a adoptar a lo incondicionado como objeto de conoci-
miento y, en consecuencia, la lleva a idear un terreno de conocimiento
que excede por completo el campo de la experiencia y a postular otros
principios puramente conceptuales destinados a su conocimiento. Entre
estos principios encontraremos las ideas trascendentales. Como vemos,
la ilusién trascendental no consiste tinicamente en un uso indebido de
las categorias, sino en un error que presenta un presunto nuevo objeto
de conocimiento y conduce a la razén y al entendimiento por completo
fuera de los limites de la Critica, a aquello que en la seccién anterior
hemos visto que Kant llama uso hiperfisico de las facultades, en virtud
de un principio trascendente propio de la razén.

«hay otras tantas especies de silogismos, cada una de las
cuales avanza, por prosilogismos, hacia lo incondicionado»

Veamos a qué principios y representaciones conduce el principio de la
razén pura. Asi como en la analitica trascendental utilizé el uso légico
del entendimiento para descubrir los conceptos puros del entendimiento

(2006:287) y Pissis (2012:42). De manera similar y con un tratamiento detallado de esta
cuestion, Willaschek (2018). Véase nuestro tratamiento critico de la interpretacién de Willas-
chek en Herszenbaun (2021:519-525).

65



puro, i.e., las categorias, Kant utilizard en la dialéctica trascendental el
uso légico de la razén a fin de encontrar representaciones puras que
pudiera corresponder al uso real de la razén (A299/B356, A306/B363). En
otras palabras, a fin de indagar el presunto uso real de la razén pura, Kant
toma como hilo conductor a la razén en su uso légico, que se caracteriza
por los silogismos.

Ahora bien, la facultad de los silogismos puede ser también pensada
como la facultad de los principios (A299/B356).* De hecho, en un silo-
gismo se conoce por principios (si se entiende este conocer por principios
el subsumir un juicio bajo otro juicio universal). Kant afirma que habria
otro conocer por principios, que consistiria en tener conocimiento a par-
tir de meros conceptos. Caracterizar a la razén como facultad de cono-
cimiento por principios permite abarcar tanto el uso légico como el uso
real de la razdn. Pues, la razén se ve conducida por el principio de la razén
pura a ulteriores principios que pretenderdn ser primeras premisas de
silogismos y brindar conocimiento por medios puramente conceptuales
(A308—9/B365—6). Veamos esto detenidamente.

El principio de la razén pura impone un concepto propio de la razén,
lo incondicionado (A322/B379, A326/B382—3).° Pero también conduce a
la razén a la busqueda de lo incondicionado por todos los medios por los
cuales ella pueda conformar series de condiciones (véase, por ejemplo,
A409-10/B436—7). De esta manera, la razén es llevada a diversas repre-
sentaciones de lo incondicionado. Si estas representaciones pudieran
ocupar el lugar de premisas en ciertos silogismos y por medio de ellas
fuera dado conocimiento puramente conceptual, se podria llamar a estas
representaciones principios y podriamos decir que el principio de la razén
pura condujo a ulteriores principios.

Podemos adelantar que las ideas trascendentales son estas representa-
ciones de lo incondicionado, vinculadas a silogismos y que ocupan el
lugar de estos principios. Veamos c6mo se deducen estas ideas.

No hay univocidad entre los intérpretes sobre cémo procede Kant en
la deduccién metafisica de estas ideas. Asi como Kant buscé deducir las

4. Véase Caimi (2019:460-1).

5. También la unidad sintética incondicionada (A334/B391), totalidad absoluta de las con-
diciones (A326/B383), la totalidad absoluta en la sintesis de las condiciones (A326/B382,
A336/B393), entre otras expresiones.

66



categorias a partir de las clases de juicio, Kant comienza buscando las
ideas a partir de los tipos de silogismos (la operacién légica propia de la
razén). La razén cuenta con tres tipos de silogismo, clasificados segtin el
tipo de juicio de su premisa mayor: silogismo categérico, hipotético y
disyuntivo. Las premisas condicionan la conclusién, por lo que ésta es
un conocimiento condicionado. Los silogismos pueden ser continuados
hacia abajo, tomdndose la conclusién como una premisa de un ulterior
silogismo (conformando asi episilogismos) o pueden ser continuados hacia
arriba, tomando a la premisa mayor del silogismo dado como una con-
clusién de un silogismo precedente (conformando asi prosilogismos). La
mdxima o principio de la razén no se preocupa por la serie descendente
de las condiciones o elementos condicionados: que haya un elemento
condicionado dado no implica que deba haber ulteriores elementos con-
dicionados; es decir, que haya, por ejemplo, una conclusién, no exige que
esta conclusion sea necesariamente una premisa en un silogismo subsi-
guiente. La mdxima no permite inferir la necesidad de la serie descendente
de condiciones. Pero si indica la necesidad de la serie ascendente de
condiciones para un condicionado dado. El elemento condicionado dado
requiere de una condicién que debe ser buscada; y si ésta es a su vez
condicionada, se requiere una ulterior condicién y asi sucesivamente,
haciendo necesario que haya una serie integra de condiciones, i.e., lo
incondicionado. Siguiendo este principio y considerando que en los silo-
gismos hay relaciones de condicionamiento entre las premisas y las con-
clusiones, la razén se ve impulsada a conformar la serie de prosilogismos.
Siguiendo esta serie de prosilogismos (haciendo caso omiso de todo con-
tenido o materia), la razén llega a tres premisas tltimas (o primeras) que
contendrian lo incondicionado correspondiente para cada caso de tipo
de silogismo. Estas tres premisas primeras son representaciones raciona-
les de lo incondicionado y son principios en tanto permitirfan conoci-
miento por via puramente conceptual.

Kant llama a la premisa absolutamente primera de la serie de prosilo-
gismos categdricos «un incondicionado de la sintesis categdrica en un
sujeto» y «el sujeto que ya no es, él mismo, predicado»; a la premisa
absolutamente primera de la serie de prosilogismos hipotéticos «[un
incondicionado] de la sintesis hipotética de los miembros de una serie»
y «la presuposicién que no presupone nada mds»; a la premisa absoluta-
mente primera de la serie de prosilogismos disyuntivos «[un incondicio-
nado] de la sintesis disyuntiva de las partes en un sistema» y «un agregado

67



de los miembros de la divisién, ademds de los cuales no se requiere nada,
para consumar la divisién de un concepto» (A322—3/B379-80).

Como ya he indicado, en la bibliografia especializada no hay pleno
acuerdo sobre coémo procede Kant en esta deduccién. Caimi sostiene que
la deduccién se realiza por medio de este ascenso prosilogistico. El filésofo
argentino identifica las ideas trascendentales a/ma, mundo, Dios con las
correspondientes premisas alcanzadas por via prosilogistica.® En mi opi-
nién, el ascenso prosilogistico no concluye con las ideas propiamente
dichas, sino con representaciones /dgicas sin pretension objetiva.” Volveré
sobre este punto mds abajo. Por su parte, Guyer y Schmucker suscriben
esta deduccién prosilogistica a la que ademds agregan una segunda via
deductiva alternativa. Esta segunda deduccién metafisica de las ideas
trascendentales procederia analizando los términos con los cuales toda
representacion se vincula: la relacién con el sujeto, la relacién con lo
multiple del objeto en el fenémeno (es decir, el objeto fenoménico) y la
relacién con todas las cosas en general (el objeto inteligible) (A334/B391).
Asi, esta segunda deduccién conduciria por medio de dichos términos
de relacién a las ideas: el sujeto de la representacién seria el a/ma, su objeto
fenoménico seria el mundo y su objeto inteligible seria Dios. Segin estos
autores, Kant habria presentado dos deducciones que corresponderian a
distintos periodos de la evolucién de su pensamiento; pero se inclinan
por la segunda como la deduccién correcta (Cf. Schmucker, 1990:63-69,
95—97; Guyer, 2000:80ss.).

En mi opinién, atribuir a Kant dos deducciones metafisicas de las ideas
trascendentales supone atribuirle una incongruencia grave. En primer

6. Caimi ha trabajado la deduccion metafisica de las ideas en numerosas presentaciones
en los ciclos de conferencias del Grupo de Estudios Kantianos (UBA) y en otras prestigiosas
reuniones cientificas. Una de las publicaciones que ha dedicado a este tema es «La deduc-
cion metafisica de las ideas a partir de las formas del silogismo» (2019).

7. Si se leen atentamente los pasajes A322-3/B379-80 se podra apreciar que para des-
cribir los resultados del ascenso prosilogistico Kant utiliza términos netamente Iégicos o gra-
maticales (no hay referencia alguna a algo objetivo o real): Se habla de la «sintesis categorica
en un sujeto» y «el sujeto que ya no es, él mismo, predicado», «sintesis hipotética de los miem-
bros de una serie» y «la presuposicién que no presupone nada mas», «sintesis disyuntiva de
las partes en un sistema» y «un agregado de los miembros de la division, ademas de los cua-
les no se requiere nada, para consumar la divisién de un concepto». Como se ve, se habla de
sujeto y predicado, de presuposiciones y sintesis hipotética (correspondiente al juicio hipoté-
tico), de la disyuncion de las partes de un sistema y la division de un concepto, etcétera.

68



lugar, no imagino por qué Kant ofrecerfa dos deducciones: si una fun-
ciona, ;qué papel ocuparia la otra deduccién? En segundo lugar, ;c6mo
garantizarfa Kant la correspondencia de los resultados de las dos deduc-
ciones? ;Acaso, por ejemplo, la premisa primera de la serie de prosilogis-
mos disyuntivos corresponde con certeza a aquello que Kant llama «todas
las cosas en general» entendido como término con el cual se puede rela-
cionar toda representacién? Ademds, subrayando esta dificultad, cabe
decir que segtin la deduccién prosilogistica, las ideas se corresponderian
con la forma de un juicio (o al menos con una condicién contenida en
un cierto tipo de juicio), mientras que los términos a los que una repre-
sentacién puede vincularse no son, en principio, juicios. Con lo cual,
cabe sospechar que los resultados de estas dos presuntas deducciones no
concuerdan, lo que supondria que Kant no puede, razonablemente, ofre-
cer dos deducciones incongruentes de las mismas representaciones racio-
nales (o debe entenderse que Kant deduce seis ideas, no tres). En tercer
lugar, en tanto las ideas se presentan en prosilogismos e intervienen en
razonamientos sofisticos y Kant ha presentado a la razén como la facultad
de los principios, hay muchos indicios para pensar que las ideas son
principios.® Con respecto a esto, no se entiende en qué sentido los térmi-
nos de la representacion (es decir, aquellos términos con los cuales las
representaciones pueden relacionarse) serian principios y como interven-
drian en un silogismo ni cémo se vincularian con el principio de la razén
pura.® Por dltimo, no se explica cémo estos términos serfan representa-
ciones de algo incondicionado: segiin Guyer serian un componente bdsico
de toda representacién y eso los haria, en cierto sentido, incondicionados,
pero esto es sumamente discutible. Porque, en todo caso, la nocién de
representacion seria mds bdsica que, por ejemplo, la nocién del sujero de
la representacién. De este modo, vemos que estos términos no son incon-
dicionados, sino que, al contrario, estdn condicionados por otras nocio-

8. De hecho, en el caso del silogismo cosmoldgico vamos a ver que las ideas cosmologi-
cas guian las sintesis empiricas del entendimiento puro a fin de intentar conformar ciertos
presuntos objetos de conocimiento y hacen esto interviniendo en el mencionado silogismo
cosmoldgico. Con lo cual, las ideas cosmoldgicas funcionarian como premisas y principios, e
intentarian brindar un conocimiento por principios.

9. El principio de la razén pura conduce a las ideas por via prosilogistica en tanto guia el
ascenso de estos prosilogismos; en el caso de los términos de relacién no queda claro qué
papel cumpliria este principio.

69



nes. Ademds, en el contexto de la dialéctica trascendental, la nocién de
incondicionado se encuentra, para Kant, claramente vinculada a series de
condiciones (es decir, a la completitud de dichas series) y no se ve c6mo
estos términos, por si solos, estarfan vinculados a serie alguna.

Por todas estas razones, no parece razonable atribuir a Kant dos deduc-
ciones, y si tenemos que elegir una, por todos los motivos ya expresados,
parece mds razonable optar por la deduccién prosilogistica.

Sin embargo, en mi opinién la deduccién metafisica de las ideas no se
detiene en la via prosilogistica. Ya he indicado que ésta solo brinda resul-
tados que son netamente légicos, sin ninguna significacién metafisica u
ontoldgica. La via prosilogistica es tan solo el primer paso de la deduccién
metafisica de las ideas. Sin embargo, aunque algunos intérpretes también
entiendan que ambas estrategias se deben combinar —como es el caso
de Rohlf, Engelhard, Wundt y Klingner—, tampoco hay acuerdo en
cémo se procederia en esta deduccién en dos pasos.

Wundt acierta al indicar que los resultados de la via prosilogistica
deben vincularse a los términos con los que la representacién se relaciona,
pero no explica c6mo los objetos de la metafisica se corresponden con las
ideas resultantes (Wundt, 1924:222-223).

Segtin Rohlf, la razén deduce las ideas trascendentales a partir de los
términos de relacién de la representacién. En su opinién, la representa-
cién del sujeto pensante de las representaciones, de su objeto fenoménico
y de su objeto inteligible son las representaciones incondicionadas que
se corresponden con las ideas trascendentales. En esto, Rohlf sigue a
Guyer. Esto darfa, segtin Rohlf, el contenido de las ideas trascendentales.
Ahora bien, a esto se agregaria la via prosilogistica que solo estaria desti-
nada a explicar el cardcter dialéctico de estas ideas. El cardcter ilusorio de
estas ideas emerge —entiende Rohlf— cuando se las relaciona con silo-
gismos. Segtin Rohlf, habitualmente los silogismos nos permiten razonar
correctamente; en este caso, nos valemos de silogismos, pero para sacar
conclusiones sobre objetos trascendentales. Esto, en su opinién, produ-
cirfa la ilusién trascendental (Cf. Rohlf, 2010:205, 206).

Ahora bien, al dar primacia a la deduccién por medio de los términos
de relacién, Rohlf incurre en los mismos errores que hemos indicado en
el caso de Guyer y Schmucker: no parece razonable sostener que estos
términos sean representaciones de lo incondicionado ni parecen ser prin-
cipios ni estar relacionados con series de condiciones (que es la manera
en la que Kant concibe lo incondicionado).

70



Pero Rohlf ademds incurre en otro error: el cardcter ilusorio y dialéctico
de las ideas trascendentales no se explica por los prosilogismos. Kant
considera los prosilogismos porque son una via para la busqueda de con-
diciones, de conformar series de condiciones siguiendo el principio de la
razén pura. Los prosilogismos por medio de los cuales se asciende hasta
presuntas primeras premisas no tienen ninguna relacién con el cardcter
ilusorio de las ideas. Este cardcter ilusorio se da cuando —una vez alcan-
zadas— estas ideas o primeras premisas se toman como principios de
conocimiento de objetos y no como meros principios formales de orga-
nizacién del conocimiento del entendimiento. Esto se da en silogismos
donde estas ideas intervengan como premisas y conduzcan a conclusiones
que versan sobre entidades que no se dan dentro del marco de la expe-
riencia posible. Esto, como se ve, no tiene nada que ver con los prosilo-
gismos: en los prosilogismos las ideas no conducen a ninguna conclusién
especifica sobre ninguna entidad.’® En todo caso, los silogismos dialéc-
ticos o sofisticos —en donde advertimos el cardcter ilusorio de las ideas
de la razén y cdmo éstas, ocupando en ellos el lugar de premisas, condu-
cen a conclusiones sobre entidades trascendentes— se verdn en el segundo
libro de la dialéctica trascendental: es decir, tales silogismos sofisticos no
son los prosilogismos ya estudiados. Como vemos, Rohlf comete el error
de confundir tres temas que deben diferenciarse: los prosilogismos, la
hipéstasis de las ideas (confundir estas representaciones meramente sub-
jetivas con principios objetivos) y razonamientos sofisticos que usan a
estas ideas como premisas y pretenden obtener conocimiento objetivo a
partir de ellas.

Engelhard también considera que se deben combinar ambos pasos
deductivos. Segtin Engelhard, cada uno de los silogismos supone una
sintesis propia de la razén que se encuentra expresada en su conclusién.
Gracias a esta actividad de sintesis encontramos las representaciones de
lo incondicionado de la razén. Estas representaciones de la razén se vuel-
ven ideas trascendentales al vincularlas con su respectivo término de rela-

10. El ascenso prosilogistico es meramente formal. Asi como en la deduccién metafisica
de las categorias nos valiamos de las meras formas l6gicas del juicio (sin atender a ningln
contenido especifico de dichos juicios), en la deduccion de las ideas nos interesamos Unica-
mente por las funciones logicas de la razén. Con lo cual, el ascenso prosilogistico es mera-
mente formal, es la forma de la concatenacion (absoluta) de los silogismos, de las operacio-
nes logicas o sintesis de la razon.

71



cién de las representaciones, ddndoles asi un sentido objetivo, ontolégico,
volviendo a estas representaciones meramente légicas presuntas represen-
taciones de objetos (Cf. Engelhard, 2005:31, 33-35, 43).

En mi opinién, esta interpretacién es errada en tanto omite toda refe-
rencia a los prosilogismos. En lugar de deducir las ideas a partir de la via
prosilogistica, Engelhard propone deducirlas directamente a partir de los
silogismos: cada silogismo expresaria una sintesis propiamente racional.
Cada idea se corresponderia con una actividad sintética racional, en para-
lelismo con lo que ocurre en la deduccién metafisica de las categorias,
donde cada tipo de juicio expresa una actividad sintética del entendi-
miento y se corresponde con un concepto puro. Pero lo cierto es que el
texto kantiano es claro en lo que respecta a la importancia de los prosi-
logismos. Si Engelhard tuviera razén en este punto, ;por qué Kant se
habria detenido en explicar cémo proceden los prosilogismos, qué los
guia, etc.? En este sentido, es claro que la representacién de lo incondi-
cionado se da a través de un ascenso por via prosilogistica y no directa-
mente a partir de la sintesis racional expresada en el silogismo. Ademds,
Engelhard cree que la expresién de la sintesis racional se da en la conclu-
sién, cuando Kant indica claramente que la bisqueda de lo incondicio-
nado y de la unidad de la razén debe buscarse en las premisas absoluta-
mente primeras, no en las conclusiones. Finalmente, cabe sefialar que
tampoco es claro cudl serfa la actividad de sintesis propiamente racional
que estarfa expresada en el silogismo, aunque este problema debera ser
pasado por alto aqui.

En mi opinidn, la deduccién de las ideas supone dos pasos. El primer
paso es la via prosilogistica ascendente suficientemente trabajada por
Caimi. Esta via concluye brindando representaciones légicas de lo incon-
dicionado. El segundo paso es la vinculacién de cada una de estas repre-
sentaciones légicas con uno de los términos con los cuales puede vincu-
larse una representacién. Asi, la via prosilogistica brinda representaciones
conceptuales de lo incondicionado y el segundo paso argumental establece
que cada una de estas representaciones de lo incondicionado ha de ser
tomada respectivamente como la representacién del sujeto de las repre-
sentaciones (como la unidad absoluta incondicionada del sujeto pensante,
el alma), como la representacién de lo multiple del objeto en el fenémeno
(como la absoluta unidad de la serie de las condiciones del fenémeno o
el conjunto de todos los fenémenos, el mundo) y finalmente como la
representacién de todas las cosas en general (la absoluta unidad de la

72



condicién de todos los objetos del pensar en general o la cosa que contiene
la condicién suprema de la posibilidad de todo lo que puede ser pensado,
el ser de todos los seres, Dios) (A334/B391). En esto consiste la hipdstasis
de las representaciones légicas de lo incondicionado, hipéstasis en la que
la razén las convierte en presuntas representaciones objetivas, ontoldgicas,
en funci6n de la confusién ya explicada entre la méxima légica (subjetiva)
y el principio sintético de la razén (presuntamente objetivo). El pasaje
falaz de la médxima al principio implica postular el requerimiento subjetivo
de completitud de la sintesis del entendimiento como una determinacién
intrinseca de los objetos espaciotemporales. Asi, la razén se ve inclinada
a interpretar cada una de las condiciones légicas incondicionadas como
un determinado tipo de entidad (un sujeto pensante, un objeto fenomé-
nico, un ser de todos los seres).'*

Ahora bien, la variedad de interpretaciones de la deduccién metafisica
de las ideas conduce a preguntarnos si no nos encontramos en verdad
con un problema teérico més profundo que la mera complejidad textual.
En mi opinién, esta diversidad interpretativa podria indicar un disenso
implicito sobre la naturaleza de las ideas trascendentales, de la razén y de
sus funciones o actividades fundamentales. Creo que el texto kantiano
presenta una tensién entre dos lecturas posibles: una primera lectura
segtin la cual la razén contarfa con una actividad o funcién de sintesis
propia, independiente de las actividades de sintesis del entendimiento, y
las ideas trascendentales serfan representaciones propiamente racionales
que se corresponderian, de alguna manera, con dichas actividades o fun-
ciones de sintesis, expresarian una unidad racional producida por una
actividad propiamente racional (no reducible a las actividades del enten-
dimiento) (A302/B359, A310-11/B367, A323/B380, A326—7/B382—3, entre
otros pasajes).*? Una segunda lectura indicarfa que 70 hay conceptos de la

11. De manera similar, Klingner (2022:516 y ss.).

12. El caso mas extremo de esta linea interpretativa se veria en la lectura de Engelhard.
En tanto entiende que el silogismo expresa una sintesis propiamente racional, se hace com-
prensible por qué Engelhard encuentra que las ideas pueden ser deducidas directamente de
los silogismos, sin acudir al ascenso prosilogistico. Esto supone un paralelismo extremo entre
la deduccidén de las ideas y la de las categorias. En esta Ultima, la actividad sintética expre-
sada en cada juicio se corresponde con una funcién expresada en su correspondiente cate-
goria. Asi, tal como la actividad sintética del juicio se corresponde con un concepto puro del
entendimiento, cada actividad sintética del silogismo se corresponderia con una representa-

73



razdn, sino que la razén, en todo caso, actda sobre las actividades, opera-
ciones o funciones de sintesis del entendimiento extendiéndolas (A409—10/
B436—7).2 En este caso, la razén no tiene representaciones propias, sino
que dirige, orienta y ordena las representaciones del entendimiento. Esta
extensién se harfa actuando sobre las funciones de sintesis del entendi-
miento y conformando, por ejemplo, series de condiciones. Esto se ve
claramente en el caso de las ideas cosmoldgicas, pero también en el pro-
ceder de los prosilogismos que, después de todo, estdn conformados por
juicios (operaciones de enlace del entendimiento) y que son extendidos

cion de la razén pura, que expresa una sintesis y unidad propiamente racionales. Ahora bien,
lo interesante es que estas tesis ([1] hay un paralelismo «uno a uno» entre la deduccién de
las ideas y la de las categorias y, por tanto, [2] hay operaciones o sintesis propiamente racio-
nales que se corresponderian con las ideas) se encuentran explicita o implicitamente en la
mayoria de autores (por supuesto, con fundamento textual). En mi opinidn, estas tesis son
cuestionables, pero este no es el lugar para desarrollar estas inquietudes.

13. Esta caracterizacion de la idea como extensién de la sintesis del entendimiento es, en
mi opinién, congruente con la definicion de idea en A320/B377: «el concepto puro, en la
medida en que tiene su origen solamente en el entendimiento [...] se llama notio. Un con-
cepto formado por nociones, que sobrepasa la posibilidad de la experiencia, es la idea o con-
cepto de la razén». Asi, la idea o el concepto de la razén no es otra cosa que un concepto
conformado por varios conceptos puros. Esto concuerda con la caracterizacion de las ideas
como categorias extendidas: dichas extensiones son realizada al conformarse series ascen-
dentes de condiciones combinandose reiteradas veces las sintesis del entendimiento. Véase
esto en Herszenbaun, 2021: 525-530 y Herszenbaun, 2018:128-154.

Por su parte, en A644/B672, Kant sostiene que «la razén no se refiere nunca directamente
a un objeto, sino solamente al entendimiento, y por medio de éste, al uso empirico de ella
misma; por consiguiente, ella no crea conceptos (de objetos), sino que solamente los ordena
y les da aquella unidad que pueden tener en su méxima extension posible, es decir, con res-
pecto a la totalidad de las series; [totalidad] que el entendimiento no considera nunca, sino
[que] solo [considera] aquella conexion por medio de la cual, por todas partes, se producen,
segln conceptos, series de condiciones. Por consiguiente, la razon tiene por objeto propia-
mente solo al entendimiento y a la disposicién conveniente de éste; y asi como éste reline
lo multiple en el objeto por medio de conceptos, asi redne aquélla, por su parte, lo multiple
de los conceptos por medio de ideas, estableciendo una cierta unidad colectiva como meta
de las acciones del entendimiento; [acciones] que, por lo demas, solo se ocupan de la uni-
dad distributiva. En consecuencia, afirmo: las ideas trascendentales nunca son de uso cons-
titutivo, como [serian] si por ellas fueran dados conceptos de ciertos objetos; y en el caso de
que se las entienda asi, son meros conceptos sofisticos (dialécticos)». Esto puede ser leido
en dos sentidos: o bien la razon carece de conceptos propios (en concordancia con A409
y ss.) 0 bien la razén carece de conceptos de objetos (pero no carece, necesariamente, de
otros conceptos).

4



conformando una serie de condiciones por medio del principio de la
raz6n. Esto supondria, precisamente, una extensién de las funciones del
entendimiento. Por supuesto, como hemos visto, el texto de Kant autoriza
ambas lecturas y lamentablemente no podemos zanjar la cuestién aqui.

Asi, el principio de la razén conduce a esta facultad a tres representa-
ciones de lo incondicionado que son tomadas como objetos trascenden-
tes de la razén. En este impulso que excede todo limite trazado por la
Critica, la razén incurre en raciocinios sofisticos o dialécticos que inclu-
yen a estas ideas como premisas y por medio de los cuales se especifican
estos presuntos objetos trascendentes y se saca conclusiones sobre su
naturaleza y constitucién (A339—40/B397-8).

Sin embargo, no resulta tan sencillo explicar la relacién entre las ideas
trascendentales y los raciocinios dialécticos que se encontrarian en el
segundo libro de la «Dialéctica trascendental». Comencemos por el caso
mis claro, el silogismo cosmolégico. El silogismo cosmolégico es el origen
de la antinomia. En él, encontramos como premisa mayor al principio
de la razén pura. Por medio de este principio se piensa una serie completa
de condiciones, segtin cada una de las categorias capaces de pensar rela-
ciones de condicionamiento y de conformar series. Estas son las ideas
cosmoldgicas, representaciones puramente conceptuales de lo incondi-
cionado y que no son por si mismas sofisticas, dialécticas ni contradic-
torias. El silogismo cosmolégico incurre en un sophisma figurae dictionis
y confunde la relacién de condicionamiento conceptual pensada en cada
idea cosmoldgica con una relacién de condicionamiento espaciotemporal,
motivo por el cual pretende tener dado un objeto incondicionado espa-
ciotemporal correspondiente a cada una de las ideas cosmoldgicas. La
representacién de este objeto es sofistica y antinémica y conduce a afir-
maciones contrapuestas sobre su constitucién encerrando a la razén en
un estado de contradiccién insostenible (A497—s01/Bs25—529).

En este caso puede verse con claridad cémo el principio de la razén y
las ideas (en este caso, las ideas cosmoldgicas) participan de un silogismo y
conducen a representaciones ilusorias de un presunto objeto trascendente
de conocimiento. Lo cierto es que las ideas en tanto meras representacio-
nes conceptuales no son en si mismas dialécticas, sofisticas, antindmicas
ni ilusorias. Son meras representaciones conceptuales de lo nouménico
y posibilitan, en dltima instancia, la metafisica prictico-dogmadtica que
requiere pensar lo nouménico. Con lo cual, debe diferenciarse el trabajo
de produccién conceptual de las ideas de aquella hipdstasis por la que se

75



convierte a la idea en una presunta representacién objetiva de una entidad

1. En mi opinién, en este sentido es clave distinguir la

espaciotempora
sintesis puramente categorial o conceptual de lo que Kant llama sinzesis
empirica (A499—500/B527-8): la sintesis categorial puede ser extendida y
producir la representacién de lo incondicionado, sin implicar una contra-
diccibn; pero la sintesis empirica (i.e., sintesis categorial volcada sobre el
tiempo) supone duracién y no puede conformar tal representacion. Las
contradicciones expresadas en la antinomia de la razén pura se sostienen
sobre la posicidn realista trascendental que confunde la representacién
puramente conceptual del mundo con una entidad espaciotemporal y, a
la vez, en si. Esta confusién consiste en el intento incongruente de con-
formar, por medio de la sintesis empirica explicada, aquello representado
en la idea cosmoldgica. Las posiciones contrapuestas en la antitética de la
raz6n pura expresan las respectivas objeciones que los adversarios pueden
arrojarse entre si en virtud de dichos intentos fallidos.

Debe reconocerse que el caso del silogismo cosmoldgico es especial-
mente satisfactorio. Con bastante claridad se ve coémo un silogismo intro-
duce ideas (o principios de la razén) como premisas y como esto conduce
a la ilusién trascendental. Lamentablemente, el caso de los paralogismos
y del ideal de la razén pura no son tan claros.

En el caso de los paralogismos de la razén pura, es claro que cada uno
consiste en un sofisma. La premisa mayor expresa una cualidad légica del
yo trascendental. La premisa menor entiende esta cualidad en términos
categoriales, es decir, como una categoria aplicable a un objeto. De esto,
se concluye que el yo tiene tal cualidad objetiva (por ejemplo, sustanciali-
dad, simplicidad, etc.). Se ve claramente que los sofismas que conforman

14. En la Critica de la razén préctica, Kant resume la cuestién muy bien: «La razén pura,
ya sea considerada en su uso especulativo 0 en su uso practico, tiene siempre su dialéctica,
pues demanda la totalidad absoluta de las condiciones para un condicionado dado y ésta solo
puede encontrarse absoluta y Unicamente en las cosas en si. Pero como todos los conceptos
de las cosas deben referirse a intuiciones, las cuales en el hombre no pueden ser sino sensi-
bles, y por ende no nos hacen conocer a los objetos como son en si sino Unicamente como
fenémenos, en cuya serie de lo condicionado y de las condiciones jaméas se puede encontrar
lo incondicionado, resulta que de la aplicacion de esta idea de la razon de la totalidad de las
condiciones (por lo tanto, de lo incondicionado) a los fendmenos, como si éstos fueran cosas
en si (porque siempre se los toma por tales a falta de una critica que lo advierta), surge asi
una apariencia inevitable» (KpV AA 05 107).

76



estos paralogismos introducen premisas con elementos puramente con-
ceptuales, pero no se ve con claridad cudl serfa la participacién de la idea
trascendental a/ma (o del principio de la razén) o si ésta es introducida
como premisa en algin silogismo. Tal vez, una forma de resolver este
problema sea pensar que, si bien los paralogismos no introducen la idea
de alma como una de sus premisas, esta idea funciona como un presunto
objeto postulado (el sujeto absoluto del pensamiento) que impulsa a incu-
rrir en los respectivos paralogismos. Dada la idea de un sujeto absoluto,
es equiparada con el yo trascendental y esto da lugar a los intentos de
especificar este presunto objeto a través de los paralogismos mencionados.

Conclusion

En el presente capitulo, hemos trazado un camino posible a través de la
dialéctica trascendental de la Critica de la razén pura. Comenzamos estu-
diando cudl seria la temdtica de la dialéctica trascendental en comparacién
con la 16gica general para pasar al origen de la ilusién trascendental. Alli
descubrimos el principio de la razén pura y también advertimos cémo
este principio conduce a través de una de las funciones primordiales de
la razén, el silogismo, a ulteriores principios. Aqui indagamos el origen
de las ideas trascendentales y su naturaleza. Analizamos cémo estas ideas
trascendentales se vinculan con los raciocinios dialécticos o sofisticos que
son objeto del segundo libro de la «dialéctica trascendental». Alli consi-
deramos algunos de los problemas que aparecen a la hora de pasar de las
ideas trascendentales a estos sofismas. Esperamos que esta somera pre-
sentacién de la dialéctica trascendental haya servido al lector para ordenar
algunas de las ideas de este importante texto filos6fico.

Referencias bibliograficas

Allison, Henry (2004). Kant’s Transcendental Idealism: An Interpretation and Defense.
New Haven and London, Yale University Press.

Ameriks, Karl (2006). The Critique of Metaphysics: The Structure and Fate of Kant’s
Dialectic. En Guyer, Paul: Cambridge Companion to Kant and Modern Philosophy.

Caimi, Mario (2019). La deduccion metafisica de las ideas a partir de las formas
del silogismo, Revista de Estudios Kantianos, Vol. 4, Num. 2, pp. 452-475.

Caimi, Mario (2022). On the Concept of Real Use of Reason, Open Philosophy, 5,
pp. 403-423.

i



Engelhard, Kristina (2005). Das Einfache und die Materie, Kantstudien Erganzungshefte
148, Walter de Gruyter, Berlin, New York.

Grier, Michelle (2001). Kant’s Doctrine of Transcendental lllusion. Cambridge University
Press.

Guyer, Paul (2000). The Unity of Reason: Pure Reason as Practical Reason in Kant’s Early
Conception of the Transcendental Dialectic. In Kant on Freedom, Law and Happiness,
Cambridge University Press, Cambridge.

Herszenbaun, Miguel Alejandro (2021). Kant and the Production of the Antinomy of Pure
Reason, Kant-Studien, vol. 112, no. 4, pp. 498-550.

Herszenbaun, Miguel (2014). Un estudio sobre la premisa mayor del silogismo
cosmolégico kantiano, Revista de filosofia DIANOIA [S.1.], v. 59, n. 72, mayo, 49-62.
Herszenbaun, Miguel (2018). La antinomia de la razén pura en Kant y Hegel, Madrid, CTK

E-Books, Ediciones Alamanda.

Kant, Immanuel (1998). Kritik der reinen Vernunft, Hamburg, Meiner. Traduccion: Critica de
la razén pura, edicién bilinglie trad. Mario Caimi, Fondo de Cultura Econémica, 2009.

Kant, Immanuel (1900ff). Logik en Gesammelte Schriften, Bd. IX, Preussische Akademie
der Wissenschaften, Berlin. Traduccién: Ldgica. Un manual de lecciones (Edicion
original de G. B. Jdsche). Acompanhada de una seleccion de Reflexiones del legado de
Kant, trad. Maria Jesus Vazquez Lobeiras, Akal, Madrid, 2000.

Kant, Immanuel (2013). Critica de la razén practica, Colihue, Buenos Aires.

Klingner, Stefan (2022). Where Do All These Ideas Come From? Kant on the Formation
of Concepts Under the Guidance of Pure Reason, Open Philosophy, 5, pp. 510-531.

Pissis, Jannis (2012) Kants transzendentale Dialektik. Zu ihrer systematischen Bedeutung.
De Gruyter, Berlin / Boston.

Renaut, Alain (1998). Transzendentale Dialektik, Einleitung und Buch |. En Mohr, Georg,
Willaschek, Marcus (comps.), Klassiker Auslegen. Immanuel Kant: Kritik der reinen
Vernunft, Berlin, Akademie Verlag, pp. 353-370.

Rohlf, Michael (2010). The ideas of pure reason. In: Guyer, Paul: The Cambridge
Companion to Kant’s Critique of pure Reason. Cambridge University Press,
pp.190-209.

Schmucker, Josef (1990). Das Weltproblem in Kants Kritik der reinen Vernunft, Bouvier.

Willaschek, Marcus (2018). Kant on the Sources of Metaphysics. The Dialectic of Pure
Reason, Cambridge University Press, Cambridge.

Wundt, Max (1924). Kant als Metaphysiker. Ein Beitrag zur Geschichte der Deutschen
Philosophie im 18. Jahrhundert, Verlag von Ferdinand Enke, Stuttgart.

78



La dialéctica en Fichte
desde la perspectiva
americana de Kusch

Mariano Gaudio

Universidad de Buenos Aires

La dialéctica en Fichte

La consideracién de la dialéctica en Fichte tiene como punto de partida
obligado una suerte de ambigiiedad o problematizacién inicial necesaria:
aunque este fildsofo no utilice frecuentemente el término, no obstante,
su manera de proceder o filosofar se caracteriza por ser dialéctica. Luego,
:qué significa? ;En qué medida se puede referenciar a Fichte en el periplo
histérico—filoséfico de la dialéctica, y en qué consistirfa su especificidad?
Y ;por qué seria interesante y fructifero trazar un cruce con la filosofia
latinoamericana, y mds precisamente con Kusch?

Ante todo, ademds de la amplia gama de acepciones y cargas semdn-
ticas que la dialéctica trae consigo a lo largo de la historia de la filosofia
occidental, en el caso de Fichte se erigen dos grandes mojones que, por
su centralidad, podrian operar como obstéculos que ensombrecen o tien-
tan a la subsuncién: por un lado, la acepcién kantiana de la dialéctica
supone un despliegue irresoluble de las contradicciones en ilusiones con
las que tropieza la razén al ir més alld del limite de la experiencia y, por
otro lado, la acepcidn hegeliana contiene una secuencia de desarrollo o
movimiento, de afirmacién y de negacién, donde la contradiccién ten-
siona a la vez que habilita el pasaje a una instancia superior. Si se pretende
captar genuinamente el pensamiento propio de Fichte, entonces no con-
viene anteponer o proyectar ninguna de estas dos visiones. Ciertamente
podemos encontrar en Fichte aspectos parecidos a estas perspectivas (aqui
sumamente simplificadas) de Kant y de Hegel sobre la dialéctica, y de
ahi la tentacién de subsumirlo o de trasladar esquemas; pero asi no cap-

79



taremos genuinamente el sentido de la dialéctica en Fichte, sino que para
ello debemos partir de su propio filosofar, y a lo sumo llegar a las simili-
tudes como resultado. Es decir, para evitar los reduccionismos o subsun-
ciones, conviene soslayar los Sesgos, definiciones o caracterizaciones pre-
vias sobre la dialéctica y observar c6mo ella surge espontdneamente en la
obra de Fichte.

Ahora bien, en cuanto se hace abstraccién de los significados de la dia-
léctica y se la concibe en su mds amplia acepcion, sucede que ficilmente se
la puede pensar de muchas maneras, todas ellas compatibles con diferen-
tes concepciones generales que modulan la historia de la filosofia occiden-
tal. Por ejemplo, desde la construccién a partir del didlogo, la unidad de
los contrarios, la secuencia tesis—antitesis, la articulacién entre libertad y
limitacién, el procedimiento metodolégico que propone la contradicciéon
como tarea o como motor de la exposicién, hasta la disolucién de las
finitudes en conflicto, los dilemas escépticos donde las dos partes tienen
razén, la reciprocidad de los elementos implicados, o la quintuplicidad
como contraposicion y resolucién de pares de contrarios. Todas estas
variaciones de la dialéctica pueden hallarse en distintos momentos de la
obra de Fichte. En funcién del espacio de este trabajo, nos detendremos
en tres variaciones: la que denota el niicleo especulativo de la Doctrina
de la Ciencia de Jena, la que se sigue como correlato en la perspectiva
juridico—politica y la que estd implicita en la nocién de sistema.

En el Fundamento de toda la Doctrina de la Ciencia (1794:5), la obra
mds importante y conocida de Fichte en su etapa de Jena, la trama fun-
dacional de los principios incluye al Yo que se pone a si mismo, al No—Yo
que se contrapone como la negacién absoluta y a la reciprocidad (Yo y
No—Yo, y No—Yo y Yo) que los articula en una doble direccién. Desde
luego, este proceder axiomdtico podria interpretarse como la secuencia
tesis—antitesis—sintesis, y la interpretacién no seria del todo inaceptable
si se caracterizan adecuadamente los términos. Segtn Fichte, en la reci-
procidad, la contraposicién entre los iguales solo puede ser parcial, en
una nota o aspecto, lo mismo que la identificacién de los contrapuestos
(1965:273; 1975:27), y mientras que la sintesis consiste en destacar o enla-
zar lo idéntico entre los opuestos, la antitesis consiste en senalar lo opuesto
entre los iguales. Ambas presuponen la autoposicién absoluta o tesis
(1965:276; 1975:29), que a su vez no se podria desenvolver sin la limitacién
en general. De ahi que la limitacién o limitabilidad sea lo que permite la
articulacién entre los opuestos Yo y No—Yo, y de ahi que W. Janke (1990)

80



la denomine «dialéctica limitativa», pero donde la articulacién se da de
modo tal que no hay libertad sin limitacién, asi como no hay limitacién
sin libertad, y ambas, libertad y limitacidn, forman parte de un mismo
proceso. Por tanto, no se trata de una dialéctica ascendente donde la
tltima etapa contiene y supera a las anteriores, sino de un entramado o
proceso de, por asi decir, concrecién e imbricacién de proposiciones o
principios, por cuanto la reciprocidad concatena antitética o sintética-
mente (distinguiendo o igualando) lo que presupone como excediendo
la concatenacidn (lo tético). Tal proceder no implica una remisién tras-
cendente, sino que es inmanente, pues expresa las distintas capas en que
se profundiza la reflexién. En esta amalgama se solapan dos planos, el de
la unidad vertical y el de la contraposicién a la par.

Considerados como tales, como principios, proposiciones o axiomas,
Yo y No—Yo son inconciliables (y se sustraen de la articulacién como la
identidad puray la negacién absoluta respectivamente); solo en la medida
en que son puestos como divisibles, resultan compatibles en un tercer
principio que expresa que Yo y No—Yo son equiparables en algin sentido.
Este tercer principio, que no es la superacién o subsuncién de los anterio-
res sino su imbricacién o avance en el proceso de determinacién, ocupa
un lugar clave en la filosofia de Fichte y denota la reciprocidad de los
elementos que a la vez se distinguen y entrelazan, que evocan en un plano
de inmanencia los dos anteriores principios en articulacién: la libertad
o identidad absoluta del Yo, y la limitacién en general como No-Yo. La
reciprocidad, entonces, involucra al Yo y No—Yo divisibles dentro del Yo.
De este modo, la relacién y la distincidn (1965:272; 1975:26—27) entre los
elementos de una totalidad son inescindibles y ofician como dos caras de
un mismo proceso. Tal proceso tiene una doble direccién de limitacién o
de determinacién: del Yo al No—Yo (prictica), del No—Yo al Yo (teoria),
ambos divisibles y ambos puestos en el Yo (1965:285—286; 1975:38—39).
A partir de aqui Fichte desarrolla la quintuplicidad en el marco de la
determinacidn reciproca. Pero lo que reluce en esta instancia fontanal de
la Doctrina de la Ciencia es que la misma reciprocidad que se establece
entre los elementos puestos al mismo nivel en un plano horizontal de
limitacién se corresponde con una reciprocidad vertical metafisica, donde
el Yo oficia de unidad inmanente tltima. Asi como no es posible pensar
el Yo y No-Yo determinados, limitados reciprocamente o finitos, sino a
través de los opuestos, tampoco es posible pensar esa reciprocidad sino
en referencia a los principios fundamentales, Yo y No—Yo (absolutos,

81



por asi decir), y entre éstos, no es posible pensar la reciprocidad y la
negacién sino en referencia a una instancia tltima de unificacién, el Yo.
Por consiguiente, el doble movimiento del Yo al No—Yo y del No-Yo
al Yo (siempre divisibles) se condice con un movimiento vertical hacia
(si regresamos) o desde (si proseguimos el orden de la exposicién) los
principios. En la medida en que son inconciliables y puros, Yo y No—Yo
denotan la instancia de verticalidad, mientras que en la medida en que
son conciliables y parciales, entran en la instancia de horizontalidad, y
ambas instancias también guardan una trabazén reciproca, es decir, no
pueden darse una sin la otra (no puede haber una reciprocidad horizon-
tal sin una reciprocidad vertical, pues se trataria de un mero transitar de
elementos finitos sin unificacién; y no puede haber una instancia vertical
sin una horizontal, pues en tal caso no habria diferenciacién alguna), al
mismo tiempo que una de ellas, la vertical, senala el desnivel propio de
la unificacién tltima.

En el Fundamento del derecho natural (1796:7) Fichte procede de otra
manera, no ya partiendo de los principios y planteando las contradiccio-
nes que requieren mediacién, sino partiendo de los problemas, por asi
decir, del llano, de la horizontalidad misma de la reciprocidad, y plan-
teando eventuales escenarios de conciliacién. Asi, mientras en el Funda-
mento de toda la Doctrina de la Ciencia la infinitud aparece como un
presupuesto necesario para explicar la finitud, en el Fundamento del dere-
cho natural la finitud aparece como punto de partida necesario y a pro-
blematizar en funcién de la unidad. En este caso, el ser racional finito se
da a si mismo actividad, constituye y transforma el mundo, pero todo
esto es posible en virtud de la exhortacién del otro (1966:342—343;
1994:128-129), con el cual entra (o estd siempre) en reciprocidad y reco-
nocimiento mutuo. El ser racional finito, libre y limitado, solo se puede
configurar como tal en el seno de una comunidad juridica, caracterizada
por un querer comun (1966:387; 1994:174).

Ahora bien, si hasta aqui la dialéctica en Fichte podria ser considerada
como identidad y oposicidn, o antitesis y sintesis, etc., en el desarrollo
del Fundamento del derecho natural emerge otro sentido, a saber, que la
contradiccién brota de la mera horizontalidad de la finitud que se revela
completamente insuficiente para la conformacién de la comunidad, por-
que todo el entrelazamiento se halla condicionado por el eventual acuerdo
racional y la sujecién consecuente a ese trato reciproco, lo que puede
suceder o no. Puede suceder que se quiebre el vinculo o coherencia con

82



la ley, o también puede suceder que, incluso respetando la sumisién a la
ley, se generen desacuerdos en torno de un determinado litigio donde las
dos partes paraddjicamente tienen razén. De una manera o de otra, la
dialéctica como contradiccién intrinseca a la finitud se activa y se multi-
plica soslayando los vinculos horizontales. Cuando dos partes entran en
conflicto y aspiran a algun tipo de resolucién, y cuando semejante hora-
dar el vinculo afecta irremisiblemente a toda la comunidad, se suscita no
solo un conflicto juridico imposible de solucionar, sino también un esce-
nario que unicamente concluye con la aniquilacién del otro (1966:416—
4175 1994:205—206). El panorama de la finitud meramente horizontal se
torna cadtico e inconciliable, si los elementos no se retrotraen a una
instancia fundante y primera, el ser comin que presupone un querer
compartido y que se cristaliza en la institucién Estado.

Asi, mientras en el Fundamento de toda la Doctrina de la Ciencia Fichte
va de lo fundante a lo fundado, en el Fundamento del derecho natural
procede de manera inversa, va de la problematicidad inherente a lo fun-
dado para regresar a la instancia fundante y estable. Y mientras en el
primer proceder la dialéctica aparece como un proceso de concrecién y
de imbricacién de los principios para explicar la reciprocidad, en el
segundo aparece como un despliegue incesante de contradicciones en el
plano de la reciprocidad horizontal, para complejizar y reconfigurar los
elementos, hasta explicitar aquello que los posibilita. En ambos procede-
res, se produce un entrelazamiento que modifica las caracteristicas de los
elementos implicados, sin transformarlos totalmente. Pues, en un caso,
el Yo y el No—Yo imbricados en el tercer principio son y no son el Yo y
el No—Yo de los dos primeros principios, y de la misma manera el ser
racional finito imbricado en un ser comin es y no es el ser racional finito
del punto de partida. La organicidad transforma a los elementos impli-
cados sin que por ello pierdan su especificidad. En este sentido, la dia-
léctica se erige en un devenir que resignifica, que reconfigura, que pers-
pectiviza, y que a la vez revela un entrelazamiento que devuelve una
mirada diferente sobre lo enfocado.

Mientras que en el Fundamento de toda la Doctrina de la Ciencia el
enlace organicista se halla muy tenuemente trazado en algunas expresio-
nes aisladas, como por ejemplo: «si no hay Td, no hay Yo; si no hay Yo,
no hay Ta» (1965:337; 1975:77), 0 «si no hay infinitud, no hay limitacién;
si no hay limitacion, no hay infinitud» (1965:358; 1975:91), quizds porque
Fichte busca ahondar al maximo en las contraposiciones para explorar

83



todas las aristas internas, o quizds porque esté demasiado apegado al
presentarse de la limitacién o de la finitud en general en virtud del punto
de partida absoluto; en el Fundamento del derecho natural, en cambio, el
organicismo se torna preponderante, no solo porque asi lo exige la tem4-
tica juridica que redne naturaleza y cultura, sino también porque los seres
finitos requieren de una reconfiguracién sustantiva, donde lo comunita-
rio prevalezca y manifieste a las claras que lo particular no podria subsis-
tir vitalmente sin la actividad del conjunto social que lo precede y que lo
contiene, en el doble sentido de que lo delimita y lo posibilita (1970:14—
20; 1994:267—272). Y esta organicidad, que aparece ya en el dmbito del
cuerpo propio y con motivo de la influencia reciproca (1966:378 ss.;
1994:164 ss.), denota que los seres racionales pueden ser cabalmente com-
prendidos, pero también formados y modelados, tinicamente en la
medida en que entablan relaciones de exhortacidn, reciprocidad y reco-
nocimiento, esto es, vinculos que forman y conforman a la parte como
elemento de una totalidad de pertenencia, lo cual se da ya desde el naci-
miento y en sintonia con el desenvolvimiento de la cultura. Tal organi-
cidad se teje en el reverso de la conflictividad propia del entramado que
intenta conciliar la potenciacién de los seres libres con las necesarias
limitaciones reciprocas.

Pero la consideracién organicista de Fichte no involucra solamente una
motivacién social o juridico—politica, ni se trata de una mera compensa-
cién a la conflictividad desatada en la horizontalidad, sino que atafie
fundamentalmente al sistema, a una conviccién sobre el modo de filoso-
far. La Doctrina de la Ciencia, en cuanto filosofia primera, dice Fichte
en Sobre el concepto de la Doctrina de la Ciencia (1794), se propone como
un conjunto de proposiciones conectadas con un principio y confor-
mando un todo dnico, un todo donde cada parte puede ser lo que es solo
en su lugar correspondiente en el todo y mediante las relaciones que
mantiene con las demds partes (1965:114—115; 1963:14-15). La organicidad
caracteriza al saber, y entonces las partes del saber no se pueden aislar,
separar o intercambiar, sino de manera artificial, vulnerando sus cone-
xiones orgdnicas, lo que significa que la instancia fundante (filosofia) y
la disciplina particular fundada (por ejemplo, la naturaleza) estdn estre-
chamente relacionadas. Aqui, en Sobre el concepto, las partes o disciplinas
que integran el sistema son la estética, la naturaleza, la religién, el derecho,
la ética, y la filosofia o sentido hacia la verdad (1965:151; 1963:52—53). Por
cierto, Fichte ofrece algunas variaciones importantes en las distintas expo-

84



siciones de la quintuplicidad sistemdtica a lo largo de su obra; por ejem-
plo, en la aplicacién a la filosofia de la historia en Los caracteres de la edad
contempordnea (1804:5) o en la visién disciplinar de La exhortacion a la
vida bienaventurada (1806). Ademds, complejiza el asunto al considerar
que cada disciplina enfoca la totalidad desde su propia perspectiva y bajo
su impronta caracteristica, y por eso en la Doctrina de la Ciencia de 1804
legitima una quintuplicidad de quintuplicidades (Acosta, 2022) que entre-
laza las multiples perspectivas. De todos modos, y mds alld de las varia-
ciones en cada caso, los 6rganos disciplinares que atafien al cuerpo filo-
séfico son aproximadamente los mismos: naturaleza, derecho, ética,
religion y filosofia.

También en la Doctrina de la Ciencia nova methodo (1796 ss.) la filo-
soffa aparece como un sistema vivo (1978:207—208; 1986:200) y como
organismo (1978:226; 1986:219), donde la vida y el espiritu se contraponen
a la letra y lo fragmentario. En esta obra la principal preocupacién de
Fichte consiste en presentar la teoria y la prictica en unidad, en contraste
con la division trazada en el Fundamento de toda la Doctrina de la Ciencia
y acercdndose estrechamente al proceder del Fundamento del derecho natu-
ral. De ahi que realice la divisién sistemdtica de las disciplinas de la
filosofia en torno de la teorfa y la practica, completando lo que en el
Fundamento de 1794 estaba solo esbozado. Aqui, en la Nova methodo,
Fichte parte de la razén, que es una y la misma, y distingue la teoria,
donde prima el conocer y el mundo surge como lo encontrado, y la
prdctica, donde prima el actuar y lo producido. La teoria se ocupa de la
naturaleza, sea como mecanismo, sea como organismo. La prictica se
ocupa del actuar en general, que en la ética adquiere una connotacién
especifica, la del deber hacer el mundo. Pero la ética se ocupa de la razén
en sentido genérico, no de cémo ella se encarna en cada individuo, y tal
aspecto concierne al derecho, que abarca la teoria y la prictica, al igual
que la religion, que postula realizar la razén en el mundo sensible. El
panorama sistemdtico (naturaleza, ética, derecho, religién) se completa
con una suerte de disciplina propedéutica, la estética, que conduciria del
punto de vista comun al punto de vista trascendental (1978:262—266;
1987:258—263). Desde luego, si la razén es una y, sin embargo, se la puede
distinguir en dos grandes enfoques, teoria y préctica, que a la vez se
superponen, entonces el perspectivismo habilita la modalizacién de las
disciplinas, por cuanto cada una de ellas se conecta y se especifica respecto

85



de las demds, o dicho de otra manera, por cuanto cada una refleja la
totalidad desde su impronta.

Por lo tanto, la consideracidn sistemdtica de la filosofia de Fichte ofrece
un significado relevante para las nociones de dialéctica analizadas hasta
aqui, porque pone de relieve que la organicidad, que articula y entrama
vitalmente a los elementos, no se erige en solucién ocasional frente a la
conflictividad juridica, sino que caracteriza a lo mds propio del filosofar
fichteano, a su propuesta y a sus intentos por exponer un sistema com-
pleto. De esta manera, los anteriores sefialamientos en el 4mbito especu-
lativo del Fundamento de toda la Doctrina de la Ciencia y en el dmbito
juridico—politico del Fundamento del derecho natural, pese a que la com-
patibilizacién entre ambas obras resulta compleja, se pueden concebir en
unidad. En la primera, la contradiccién opera internamente, en el deve-
nir de los limites o determinaciones que se siguen del marco de las pro-
posiciones o principios fundamentales; en la segunda, en cambio, la
contradiccién opera como si fuera extrinseca, horadando las construc-
ciones vinculantes provisorias en el marco de la finitud horizontal. En la
primera, la contradiccién parece controlada, mientras que en la segunda
oficia como lo que genera caos. Finalmente, en la tercera la perspectiva
sistemdtica permite captar en conciliacién el sentido profundo que atra-
viesa la dialéctica fichteana: la organicidad. Y en los tres casos, la dialéc-
tica aparece como potenciando la tensién, el conflicto, la limitacién, etc.,
y al mismo tiempo, la relacién, el entramado o vinculo.

La dialéctica en Kusch

La dialéctica ocupa un lugar fundamental en la elaboracién filoséfica de
Rodolfo Kusch, en especial en su obra mds importante y conocida, Amé-
rica profunda (1962), donde se propone explicitar lo propiamente ameri-
cano, cuyo ndcleo lo encuentra en la cultura andina originaria. Lo pro-
piamente americano mantiene una continuidad vital, tanto en lo espacial
como en lo temporal, en nuestro presente, y tensiona la cultura oficial
anclada en la superficialidad del ser alguien («la actividad burguesa de la
Europa del siglo xv1») a través del impulso o instinto de la otra raiz, el
estar aqui o mero estar (la «<modalidad profunda de la cultura precolom-
bina»), que conforma el mestizaje en que se enraiza nuestro modo de
pensar, actuar, conocet, etc. Asi, la dialéctica americana (1999:20) se ocupa

86



de conciliar las dos 16gicas contrapuestas, la del ser alguien y el estar aqui
(o lo occidental y lo originario de América), y la clave del asunto reside
en cémo concebir esa conjuncidn, lo que para Kusch significa dar con la
fagocitacién, esto es, «la absorcidn de las cosas pulcras de Occidente por
las cosas de América» (1999:29), precisamente porque lo que aparece como
si fuera puro tiene que devenir contaminado con su opuesto.

En el desarrollo de las categorias de ser y estar Kusch traza una visién
muy critica de la modernidad vy, simétricamente, una revalorizacién de
las culturas originarias, las mismas que transitaron la modernidad, no
bajo los signos de razén, progreso, ciencia o moral, sino antes bien pade-
ciendo y expresando sus aspectos mds negativos (conquista, sumisién,
hambre, esclavitud, aculturacidn, etc.). Mientras la 16gica del ser se carac-
teriza por escindir al sujeto de la naturaleza, considerdndolo como un
individuo—dtomo que vuelve sobre ella para convertirla en objeto (de
medicién, de intercambio, de explotacién), para modificarla y agredirla,
o para ejercer sobre ella toda su ira, creando exteriormente un mundo
artificial (cuyo ejemplo paradigmdtico es la ciudad), la 16gica del estar se
caracteriza por el estatismo, el mantenimiento del individuo en la orga-
nicidad tanto del magma césmico, como en la de la comunidad de per-
tenencia. Para la cultura originaria, el individuo jamds se podria concebir
ni fuera de la comunidad, ni fuera de la naturaleza, y dirige todo su
esfuerzo en lograr el amparo, el sustento, el conjuro, frente a una situacién
existencial que lo atraviesa, un trasfondo angustioso (el miedo original a
la ira de dios) que refleja en Viracocha la lucha nunca resuelta del todo
entre el orden y el caos. Mientras el ser erige frente a la naturaleza un
sujeto activo, tenso y dindmico, emergido y ficcional-atémico, el estar,
por el contrario, presenta un sujeto pasivo, sumergido dentro de la natu-
raleza y distendido frente a la permanencia de la lucha entre los opuestos
que estructuran toda la realidad (1999:89—92).

Semejante polaridad entre un lado y el otro, y entre arriba y abajo,
constituye la concepcién misma del mandala con el centro germinativo,
el centro vital de donde todo proviene y hacia el cual todo se dirige (como
es el caso del Tawantinsuyu, el lugar de las cuatro regiones); es el centro
de la flor que se abre y se cierra, de donde brota el fruto. La estructura
del mandala césmico se revela como clave hermenéutica no solo del arte
originario o de su visién acerca de la naturaleza y el rol del sujeto, sino
también como ordenacién del espacio, del tiempo, y de toda la concep-
cién ontoldgico—religiosa que se expresa en la figura de Viracocha. Esta

87



deidad que Kusch estudia detalladamente en el primer libro de América
profunday que toma (o deduce interpretativamente) del manuscrito del
indio Santa Cruz Pachacuti, retine en un plano de inmanencia el orden
y el caos (que, en verdad, transita, sin terminar nunca de resolver), se
caracteriza por la dualidad (como sucede en muchas culturas originarias
de nuestro continente) y, en la medida en que enlaza la doble oposicién
horizontal-vertical, se manifiesta en una quintuplicidad de signos: Vira-
cocha es maestro, riqueza, Tunupa o mediacién / mundo, dualidad y
circulo (1999:36—45). Los signos guardan familiaridad entre si (maestro
y mundo, abundancia y dualidad), y el quinto conlleva el recogimiento
estdtico de la cosmogonia andina originaria. El mundo en el que estd
sumergido el originario es un organismo viviente (1999:46).

La reivindicacién kuscheana de la cosmovisién originaria centrada en
la categoria de estar se condice con la consiguiente critica a la modernidad
occidental marcada por el ser, el sujeto dindmico que convierte la natu-
raleza en un inmenso vacio para hacer circular sus mercancias. Pero si lo
propiamente americano apuntala estas dos instancias (la primera, invisi-
ble e inconsciente; la segunda, oficial y pretendiente) como enraizadas
en nuestra concepcién mestiza, entonces la pregunta se desplaza a c6mo
se ha de efectuar la sintesis de la dialéctica americana, la fagocitacién o
absorcién. Mientras el ser juega a imitar la civilizacién, aunque en el
fondo no crea en ella y recaiga una y otra vez en la simulacién, y mientras
el estar distiende su posicién frente al magma césmico, se produce de
manera concomitante un proceso de fagocitacion, dice Kusch, donde lo
creado resulta «ablandado y sin tensién, un poco como si nos venciera la
naturaleza» (1999:134). La fagocitacion es el reverso o contracara necesa-
ria de lo que se denomina aculturacién o transculturacién, categorias
habituales con las que se describe la adopcién, predominio o imposicién
de una cultura sobre otra. De modo exterior, en la dialéctica entre el ser
y el estar parece haber prevalecido el ser, sustituyendo al estar. Sin
embargo, se trata de una apariencia aspiracional cuya contracara invisible
o invisibilizada constituye la transformacién total del ser por parte del
estar. Este reverso surge de inmediato «cuando tomamos conciencia de
que algo nos impide ser totalmente occidentales, aunque nos lo propon-
gamos» (1999:135), es decir, cuando al ser se le cae la mdscara de la simu-
lacién y revela su intrinseca fascinacién por el estar, o cuando se perfora
lo meramente exterior (por ejemplo, la arquitectura o vestimenta) hacia
una dimensién profunda. Por debajo de la superficie, de manera subya-

88



cente, estd el estar, como enquistado y como alentando los traumas que
debemos superar para asumir lo propiamente americano y ganar la salud.

En contraste, la inconsistencia del ser radica en que no estabiliza,
no enraiza, sino que simplemente se mueve y enaltece una perspectiva
indefinida de progreso, y todo esto lo hace fingiendo una pulcritud en
la que no cree firmemente. Asi, las minorias dirigentes blanquizadas han
perdido capacidad creadora, imitan al ser pero sin alcanzarlo, y por ello
se han agotado y emergieron las masas tomando el poder y colocando,
por ejemplo, a Perén. El estar irrumpe y sacude la situacién, engendra lo
incémodo, la dimensién politica del hedor que se cristaliza en caudillos
y héroes populares. Las elites carecen de fe en el mismo progreso que
dicen suscribir, asf como los obreros trabajan menos y se dejan estar. Justo
en este punto Kusch explicita con absoluta claridad el significado de la
dialéctica y de la fagocitacién. El problema de la dialéctica implica la opo-
sicion entre dos realidades, donde una «hard de tesis y la otra de antitesis,
de tal modo que la resultante sintesis surgird de una incorporacién de la
antitesis de tal modo que se produzca una superacién dentro del proceso
general» (1999:144). Aunque en principio parezca una visién superficial
de la dialéctica, Kusch confronta directamente con Hegel: «Para Hegel, la
sintesis es una Aufhebung, o sea, literalmente una elevacién o, como dice
él mismo, «una elevacion sobre todo lo finito». Esto supone buscar un
mejoramiento en el sentido europeo» (1999:144). Por consiguiente, llevada
a los términos de América, la superacién consistiria en que el ser imponga
sus pardmetros sobre el estar, tal como se sigue de la linea del progreso.
Kusch encuentra en la obra de Luis Villoro, Los grandes momentos del
indigenismo en México (1950), la aplicacién de este esquema, donde la tesis
se da con la conquista y la colonia, la antitesis con la independencia y la
sintesis con el acercamiento contempordneo al indigenismo (1999:14s).
Aparte de la artificialidad de semejante planteo que omite el lugar de lo
originario, Kusch parece sugerir que en la dialéctica uno de los polos, el
que sintetiza, pese a que da cuenta de su opuesto, prevalece sobre él. En
este caso, como serfa también el de Hegel, lo moderno, el mejoramiento
que se arroga el ser, terminaria soslayando lo originario. Y por eso propone
invertir la perspectiva: «Un punto de vista americano solo puede suponer
una evolucién desde el dngulo del mero eszar [...], porque el mero estar
tiene una mayor consistencia vital que el ser en América» (1999:145).

En otras palabras, la clave de América reside en el suelo, y el ser no
arraiga, sobrevuela; el ser no vitaliza la oposicién entre orden y caos, sino

89



que expulsa el caos y eterniza el presunto orden o la ley moral; el ser, «para
tener consistencia, crea cosas |[...], haciéndose masculino en su actitud
de agredir todo aquello que no responda a su fin» (1999:149); se tensa
permanentemente y deja de lado la vida. Por el contrario, el estar echa
raices vitales, mantiene la cercania del caos, se desprende de lo material
abriendo paso a una genuina intimidad, y convive con la naturaleza, se
torna femineidad y distensién, apostando a la vida: «desde el punto de
vista indigena, es natural que se dé la fagocitacion, dado que ser alguien
es transitorio. Por eso el ser alguien y el estar aqui mantienen una relacién
como de hijo a madre» (1999:148). Y en algin momento el engendro, que
crey6 poder superar todos los limites con la fantasia del progreso técnico—
moral e individual, vuelve vencido a su origen ontoldgico—existencial,
retoma el cordén umbilical que lo conecta con la naturaleza. Asi, en
Geocultura del hombre americano (1976) Kusch refiere este retorno propio
de la fagocitacién como un «salto hacia atrds» (2007:16) o como «ameri-
canizacién de la cultura» (2007:103 ss.), mientras que en América profunda
se trata de un volverse anénimo «o, mejor, el pueblo de América»
(1999:155), esto es, un dejar de lado el ciclo del mercader y volver al ciclo
del pan, o también un hacerse uno con la especie, y mds precisamente
un hacer orgdnico en comunidad.

Y en este punto la fagocitacién deviene sabiduria, «una filosofia de la
vida nacida en el quehacer diario del pueblo, como la que vive el indio»
(1999:161), una recuperacion de la antigua savia vital, que consiste en
captar la realidad, ya no de manera mecénica, exterior y muerta, sino de
manera vital, interior y orgdnica. Segtiin Kusch, la gestacién orgdnica se
desenvuelve en la realidad u ontologfa, en la politica, en la ética, etc., e
incluso en la historia de la filosoffa. Tras referir algunos presocrdticos,
afirma: «La dialéctica misma es organicista. En Hegel se advierte un
animal-mundo que va creciendo progresivamente, hasta reconquistar la
idea absoluta» (1999:162). Pues la dialéctica es relacional, como la filoso-
fia andina (Estermann, 2006), y entonces frente a la escisién que tanto
encontramos en América, dice Kusch, siempre hay que buscar el opuesto
perdido; por ejemplo, si partimos del individuo como abstraccién propia
del ser alguien, hay que buscar el «organismo monstruoso» de pertenen-
cia, el magma césmico vital, «en el cual se convierte en una simple par-
ticula» (1999:163). De este modo, retornando al estar, comprenderemos
que lo que verdaderamente existe es, en concreto, la comunidad, la res-
ponsable y sostén del amparo, el organismo viviente que, en vez de dele-

90



gar su funcién en instituciones abstractas, asume la responsabilidad, el
vinculo y la contencién de los elementos. La sabiduria de América radica
en captar que «todo es orgdnico y debe crecer» (1999:164), tal como lo
indican el camino interior y el simple estar para el fruto, y la particula
solo puede y debe crecer en el organismo viviente.

La visién kuscheana de la dialéctica desemboca en un intenso organi-
cismo. Aunque el rechazo o reconfiguracién de Hegel pueda parecer en
principio superficial, cabe notar que Kusch no apela a las elucubraciones
mds empiricas o histéricas para criticar a Hegel, sino que apunta a su més
profunda metafisica, y pone al descubierto el cardcter superador de la
dialéctica, para proponer el camino inverso, el de un regreso a lo origi-
nario, a la comunidad orgdnica, como asuncién de la propia realidad
americana e integridad vital, y como reverso propio de la fagocitacién,
es decir, como lo que acontece en lo marginal, en lo popular, en el terreno
de los imponderables, bajo la fachada de la aculturacién y que sin embargo
muestra una verdadera absorcién.

El «caso» Fichte — Kusch

:Cémo se compatibilizan en general las visiones de Kusch y de Fichte,
aparentemente tan disimiles, y cémo se compatibilizan en particular res-
pecto de la dialéctica? ;Y por qué seria fructifero trazar ese cruce? O de
otra manera, jen qué nos resulta significativo comprender a Fichte con
Kusch y a Kusch con Fichte, y por qué justamente con la dialéctica?

En un escrito temprano, «El ‘caso’ Novalis» (1945), Kusch no solo mani-
fiesta algunas posiciones que marcaron notoriamente su periplo, sino
también un signo que pulula una y otra vez en la atmésfera de su pro-
puesta: el romanticismo. Con Novalis, Kusch, por un lado, distorsiona
a conveniencia el sentido del idealismo y del romanticismo para distan-
ciarse de tales corrientes y, por otro, encuentra aspectos sustanciosos a
reivindicar. Quizds lo primero parezca soslayar lo segundo, pero tal como
acontece en el discurrir kuscheano, lejos de entregarse a las apariencias,
hay que ponderarlas precisamente con la contaminacién de su opuesto.
En la primera imagen, Novalis aparece como un fildsofo—cientifico—artista
que busca la revitalizacién de lo trascendente con el misticismo que resu-
cita ideales descabellados, el quijotismo o metaficisismo que evade el caos
de la realidad y se refugia en una concepcidn tal que, tergiversando la

91



vida, el espiritu y la realidad en favor del hombre, en vez de salvarlo (es
decir, de integrarlo), lo terminan desgarrando al infinito «en paradéjica
busqueda de lo ya poseido» (2020:59). El problema radica en erigir como
refugio una preexistente idealidad de referencia, y asi el idealismo roman-
tico se debate en el eterno dilema entre el yo y la naturaleza, y en vez de
armonizar los polos, ahonda la separacién y reconcentra «en el yo fich-
teano su mania quijotesca y huidiza» (2020:60), esto es, coloca en su
recogimiento interior la preponderancia de la razén. Ahora bien, el dis-
tanciamiento desesperado y exagerado explicaria el no—ver lo més cercano,
lo ya poseido, solapado por un periplo existencial.

Hasta aqui, Fichte y Novalis surgen en Kusch como formando parte
de un mismo movimiento; luego, parece que sus caminos se escinden,
cuando Kusch alega que el yo fichteano resulta insatisfactorio para Nova-
lis, dado que excluiria al mundo. Por eso, prosigue, el poeta se nutre del
spinozismo y del misticismo para desembocar en un idealismo objetivo
que, paraddjicamente, no deja de lado al yo fichteano. Es decir, segtn
Kusch Novalis intenta infructuosamente superar el idealismo, volviéndose
un idealista desesperado, y entonces este alejarse significa mantenerse
apegado. La revalorizacién humana del cosmos, incluso con la fuerte
impronta del individualismo, es un aspecto de Novalis que seduce a Kusch
y que lo lleva a preferir al romanticismo entre todas las escuelas filoséficas.
Aqui se observa la otra cara del asunto, donde la critica se revierte en
fascinacion. Pues mas alld de las varias criticas, el «caso» Novalis desem-
boca en un idealismo truncado que interioriza el cosmos en el desborde
del 4nimo y en la obra de arte orgdnica, que lograria desprender a la
naturaleza de la moralizacién de Fichte. De nuevo, en este punto parece
romperse la unicidad entre Novalis y Fichte. En efecto, Kusch valora
positivamente en Novalis el aspecto truncado del idealismo, esto es, el
avance de lo racional a lo irracional y el estatismo de los opuestos con-
centrados en el si-mismo (el centro del mandala cédsmico, en términos
de Ameérica profunda), pero a la vez reivindica el movimiento ideal—
romdntico frente al decadentismo pseudo—idealista de su tiempo: «Lejos
del hombre mutilado por la eternidad, que nos quieren imponer, un
hombre real, animal y dios se alumbra a nuevas luces» (2020:65).

Tal hombre nuevo —un tépico de la filosofia latinoamericana—
corresponde, no al héroe vencido (como en el romanticismo europeo),
sino al héroe por vencer; no a la concepcién idealista occidental que busca
malogradamente la unidad espiritu—naturaleza, sino a la concepcién mds

92



cruda y enlodazada que reivindique todo lo inferior e instintivo, las raices
primitivas que recojan la plenitud integral del hombre. Con esta veta de
cufo scheleriano, pero a nuestro entender antes bien profundamente
americana (con, e incluso mds all4 de Kusch), el ideal-romanticismo
novaliano podria, en vez de abrazar con espiritu fdustico la idealidad del
pasado para divinizar al hombre, reconfigurarse en el paisaje, en la natu-
raleza voraz y desbordante de América, volviendo a envolverse en ella.
Dice Kusch: «El idealismo, al ser trasplantado, se deshace en su propia
nebulosidad ante la menor atmésfera que contenga nuevas savias y nue-
vos gérmenes», una atmosfera cargada de promiscuidad y capaz de pro-
ducir una nueva «real idealidad» para dar con el todo—hombre de Scheler,
pero en este caso, en el caso de Kusch, «<hecho de limo, follajes podridos,
selvas prostituidas y llanuras absurdas»; y concluye: «Pese a todo, no deja
de ser el romanticismo una experiencia afortunada. Aquella quijotada,
que fue el comienzo de una decadencia cada vez mds marcada, nos habla
no obstante de la posibilidad de anhelos siempre renovados» (2020:66).

Dicho de otra manera, el idealismo en América pierde su enredo espe-
culativo y abstracto, extremadamente yoico o racional—trascendental, y al
mismo tiempo que se vivifica por completo con el lodo, con el paisaje, con
lo hediento, se insufla ese bienintencionado quijotismo a contramarcha
de la decadencia occidental con la vitalidad de lo real-natural—espiritual
americano en conjuncién con el anhelo siempre renovado y renovante.
Y en este punto, en la medida en que se despejan en Fichte las connota-
ciones de indole yoico—racional (o en la medida en que se capta el Yo en
toda su abstraccién, completamente escindido de la particularidad y de
la individualidad, y por ende mds afin al uno anénimo, al estar propio
del pueblo) y el énfasis de la moralizacién (que, en verdad, constituye un
llamado a la transformacién de lo dado, y que también en Kusch, en la
medida en que hay que recobrar la salud, el salto atrds significa reconec-
tarse vitalmente con lo originario, con las raices), entonces ese idealismo,
con toda su organicidad dialéctica, y con toda la realidad que envuelve
en la férmula de idealismo critico, que es «un idealismo—real o un rea-
lismo—ideal» (1965:412; 1975:136), se acerca notoriamente a la propuesta
de Kusch. Por un lado, éste parece enfatizar en Novalis el devenir mdgico,
desesperado, mistico, panteista y desbordantemente infinito en su inte-
rior, de aquello que, sin embargo, conserva el idealismo y el Yo fichteano.
Por otro lado, esa efervescencia ideal-romdntica con toda su potencia
germinal, pese a que denota el declive de Occidente, y pese a que en su

93



replegarse implica una recuperacién de lo agrario como envés del progreso
técnico civilizatorio, no alcanza a abrazar el lodo, lo hediento o mero estar,
sino para llevarlo fuera de si, lamentando, pero confiando en el progreso
racional moderno. Quizds la admiracién de Kusch hacia la desesperacién
novaliana se relacione simultdneamente con la recuperacién de la fe y la
asuncién de la ira divina, junto con el problema de mantenerse apegado
a una razén, presuntamente fichteana, que todo lo subsume y endereza
hacia una mejoria civilizatoria. Pero, como observamos, la racionalidad
en Fichte, lejos de proponer etapas superadoras o contradicciones siste-
miticas, retine orgdnicamente la unidad y la diferenciacién, jamis llega
a identificar totalmente lo infinito y lo finito, ni el Yo y el No—Yo, ni los
elementos u 6rganos del cuerpo o sistema, sino que se trata de una razén
que articula, que transforma y reconfigura desde la relacionalidad y que,
en definitiva, implica un regresar hacia instancias comunes.

La inmanencia, la organicidad, el cruce vertical-horizontal, la quin-
tuplicidad, la tensién entre los opuestos, el magma—organismo—comuni-
dad, la actividad—pasividad como polos inherentes a las dos posiciones,
la imposibilidad de cerrar absolutamente la dialéctica con una superacién
tltima, el hacerse que siempre resulta infructuoso o limitado, etc., son
todos aspectos de profunda convergencia entre el idealismo fichteano (y
el romanticismo novaliano) y el posicionamiento filos6fico americanista
de Kusch. La dialéctica y su rasgo eminentemente organicista constituye
una suerte de, por asi decir, botén de muestra, un concepto o dindmica
microcésmica que refleja con fidelidad el acontecer macrocésmico. Pese
a sus respectivas apuestas quijotescas, también Fichte y Novalis fueron
profundos criticos de la modernidad, cuyo sintoma mds significativo se
cristaliza en la concepcién organicista de la dialéctica. Las divergencias
comienzan en la cuestidén del regreso, o mejor, del regreso a qué, y con-
ducen al punto mds dlgido de distanciamiento, a saber, la naturaleza. La
distensién, el ablandarse o volver vencido, la reivindicacién de dioses y
demonios concentrados en la ira divina, el sumergirse en el manoseo del
lodazal, permiten ejemplificar la fagocitacién kuscheana, asi como tam-
bién su reivindicacién del idealismo y del romanticismo. Esa contradic-
cién siempre viva, siempre vivificante, que restituye la potencia del anhelo
frente a la mutilacién contempordnea, que recupera la multiple dimen-
sién humana, bestial y divina, se da como ntcleo fontanal de las dialéc-
ticas fichteana y kuscheana.

94



Referencias bibliograficas

Acosta, Emiliano (2022). Sobre la quintuplicidad en la segunda exposicién de la doctrina
de la ciencia en 1804. En L6pez, Diana Maria y Gaudio, Mariano (compiladores).
Moral, politica y derecho en Fichte. En recuerdo de Héctor Arrese Igor (pp. 141-166).
Buenos Aires: RAGIF Ediciones.

Estermann, Josef (2006). Filosofia andina: Sabiduria indigena para un mundo nuevo.

La Paz: Instituto Superior Ecuménico Andino de Teologia (edicion original 1998).

Fichte, Johann Gottlieb (1963). Sobre el concepto de la Doctrina de la Ciencia (trad.

B. Navarro). México: UNAM.

Fichte, Johann (1965). Ueber den Begriff der Wissenschaftslehre. En Gesamtausgabe
der Bayerischen Akademie der Wissenschaften (Hrsg. Reinhard Lauth y otros). Serie I,
tomo 2, 107-163. Stuttgart / Bad Cannstatt: Fromman / Holzboog (edicion original
1794).

Fichte, Johann (1965). Grundlage der gesammten Wissenschaftslehre. En Gesamtausgabe
der Bayerischen Akademie der Wissenschaften (Hrsg. Reinhard Lauth y otros). Serie I,
tomo 2, 249-451. Stuttgart / Bad Cannstatt: Fromman / Holzboog (edicion original
1794-5).

Fichte, Johann (1966). Grundlage des Naturrechts nach Principien der Wissenschaftslehre.
En Gesamtausgabe der Bayerischen Akademie der Wissenschaften (Hrsg. Reinhard
Lauth y otros). Serie I, tomo 3, 313-460. Stuttgart / Bad Cannstatt: Fromman /
Holzboog (edicion original 1796).

Fichte, Johann (1970). Grundlage des Naturrechts nach Principien der Wissenschaftslehre.
En Gesamtausgabe der Bayerischen Akademie der Wissenschaften (Hrsg. Reinhard
Lauth y otros). Serie |, tomo 4, 5-165. Stuttgart / Bad Cannstatt: Fromman /
Holzboog (edicion original 1797).

Fichte, Johann (1975). Doctrina de la Ciencia (trad. Juan Cruz Cruz). Buenos Aires:
Aguilar.

Fichte, Johann (1978). Wissenschaftslehre nova methodo — Halle. En Gesamtausgabe
der Bayerischen Akademie der Wissenschaften (Hrsg. Reinhard Lauth y otros). Serie
IV, tomo 2, 17-266. Stuttgart / Bad Cannstatt: Fromman / Holzboog (edicion original
1796 ss.).

Fichte, Johann (1987). Doctrina de la Ciencia nova methodo (trad. Manuel Ramos y José
L. Villacanas). Valencia: Natan.

Fichte, Johann (1994). Fundamento del derecho natural segtn los principios de la Doctrina
de la Ciencia (trad. José L. Villacanas, Faustino Oncina Coves y Manuel Ramos).
Madrid: Centro de Estudios Constitucionales.

Gaudio, Mariano (2021). Una antropologia del suelo: de Kusch a Fichte. En Bertorello,
Adrian y Billi, Noelia (eds.). Politicas, tradiciones y metodologias de la antropologia
filoséfica (pp. 129-138). Buenos Aires: RAGIF Ediciones.

Gaudio, Mariano (2023). Fichte y el Estado. La concepcidn racional en el Fundamento
del derecho natural. Buenos Aires: RAGIF Ediciones.

Janke, Wolfang (1990). Limitative Dialektik. Uberlegungen im Anschluss an die

95



Methodenreflexion in Fichtes Grundlage 1794/95. Fichte Studien, N° 1, 9-24.

Kusch, Rodolfo (1999). América profunda. Buenos Aires: Biblos (edicion original 1962).

Kusch, Rodolfo (2007). Geocultura del hombre americano. En Obras completas. Tomo lll.
Rosario: Fundacion Ross (edicion original 1976).

Kusch, Rodolfo (2020). El ‘caso’ Novalis. En Tasat, José Alejandro, y Pérez, Juan Pablo
(coordinadores). Arte, Estética, Literatura y Teatro en Rodolfo Kusch (pp. 59-66).
Buenos Aires: Ménadanomada (edicion original 1945).

Villoro, Luis (1998). Los grandes momentos del indigenismo en México. México: El colegio
nacional / El colegio de México / Fondo de Cultura Econémica (edicién original 1950).

96



«Nenhuma antitese é

possivel sem uma sintese»:

a transformacao da dialética
kantiana no Fundamento

de toda a Doutrina da Ciéncia
de Fichte

Christian Klotz
Universidade Federal de Goids / Brasil

A obra mais influente de Fichte, o Fundamento de toda a Doutrina da
Ciéncia de 1794/95,* sob vdrios aspectos abriu novos horizontes para a
filosofia. Ao explicar a estrutura da consciéncia representacional a partir
dos atos fundamentais do eu, a teoria fichtiana foi além da filosofia ele-
mentar de Reinhold, cujo conceito fundamental era o da representacio.
A concepg¢io de uma atividade pré-reflexiva e autoconstitutiva do Eu que
subjaz a toda representagio de objetos aprofundou a reflexdo filoséfica
sobre subjetividade e autoconsciéncia. E, ao caracterizar a estrutura da
consciéncia pela concepg¢io do ‘oscilar’ da imaginagio e por conceitos
como os de ‘esfor¢o’, de ‘impulso’ e de ‘ansiar’, o pensamento de Fichte
inspirou decisivamente o romantismo.

Também sob o aspecto do seu método, a obra fichtiana de 1794/95
deve ser considerada inovadora. Fichte denomina o método adotado no
Fundamento de «método sintético» (synthetisches Verfahren) (63/123). No
entanto, mesmo que esse termo nao se encontre no Fundamento, vérios
intérpretes defenderam a tese de que o método fichtiano nessa obra pode
ser caracterizado como «dialético».® No que segue, busca—se motivar tal
tese ao investigar a relagio entre o método fichtiano no Fundamento e a

1. Doravante referido como Fundamento.

2. 0 Fundamento sera citado pela paginagao da tradugéo de Rubens Rodrigues Torres Filho
(Fichte (1984)), seguida do nimero da pagina da respectiva passagem no texto original (Fichte
(1971)).

3. Ver, por exemplo, Stiehler (1962), Hartkopf (1967), Hammacher (1988), Lauth (1989),
Seebohm (1994) e Bykova (2022).

97



dialética transcendental exposta por Kant na Critica da Razdo Pura, mais
precisamente: a apresentagio e resolu¢io das «antinomias da razao pura»
contida na dialética transcendental de Kant. Pretende—se identificar uma
concepgao (implicita) de dialética em Fichte a partir do sentido de «dia-
lética» cunhado por Kant mostrando que o método adotado por Fichte
no Fundamento pode ser entendido como transformagao da dialética
transcendental de Kant. Dois aspectos dessa transformagio estarao em
foco: primeiro, Fichte combinou a doutrina kantiana acerca das antino-
mias com a teoria kantiana da ‘sintese’, inserindo—a no contexto da teo-
ria das estruturas fundamentais da experiéncia; e segundo, Fichte relacio-
nou a oposigio entre concepgoes finitistas e infinitistas do universo que
subjaz as antinomias kantianas com a oposi¢io entre a finitude ¢ a infi-
nitude do Eu, fundando a dialética kantiana na teoria da subjetividade.

A fusao da analitica e da dialética transcendental
de Kant no método sintético de Fichte

Para a concepgao kantiana da dialética transcendental ¢ essencial o con-
traste dessa parte da investigagao critica com a parte que lhe antecede, a
analitica transcendental. Enquanto na analitica transcendental sao inves-
tigados os conceitos puros do entendimento, como regras dos atos de
sintese que possibilitam a experiéncia, a dialética transcendental trata das
ideias da razio que parecem referir—se a objetos incondicionados que
transcendem a experiéncia. Mostrar que as ideias da razdo, ao contririo
do que parece, nao se referem a objetos cognosciveis ¢ a intengao central
da dialética transcendental de Kant. A partir disto, entende—se a definigao
da dialética transcendental como «critica da aparéncia dialética» ou «légica
da aparéncia», em contraste com a analitica como «l6gica da verdade».
No entanto, a inten¢ao de Kant com relagio a metafisica baseada no uso
das ideias ndo é apenas destrutiva, visando também demonstrar a sua
estrutura sistemdtica, pela qual a sua origem racional se manifesta. Pois
trata—se aqui de uma aparéncia «transcendental», oriunda da prépria razao
e pela qual a razdo permanece enganada sé enquanto ela ainda nao estd
esclarecida acerca de si mesma (ver CRP, A 298/B 354—55).

Na exposi¢ao das antinomias cosmoldgicas, essa intengio sistemati-
zante de Kant cristalizou—se de forma particularmente influente. Nela,
Kant busca demonstrar que, sob o pressuposto de que o cosmo ¢ dado

98



como objeto, proposi¢oes opostas sobre o cosmo podem ser formuladas
que se baseiam em principios da razdo. Sob aspectos diferentes, essas
proposicoes dizem respeito a questio de se o cosmo ¢ finito ou infinito,
isto ¢, cada antinomia envolve a oposi¢io entre uma posigio ‘finitista’ e
uma posi¢ao ‘infinitista’ acerca do cosmo. Kant enfatiza que os argumen-
tos apresentados nao sio raciocinios falaciosos, mas «extraidos da natureza
das coisas» (CRP, A 430/B 458). Com isso, surge a tarefa de encontrar
uma «resolugio» da oposi¢ao entre tese e antitese que, segundo Kant, s6
é possivel pela destrui¢io da pressuposigio de que a tese e a antitese tém
em comum, a saber, a concepgio do cosmo como objeto dado. Pois se
substituimos a suposicio de que o cosmo ¢ uma totalidade que existe «em
si», independentemente do progresso da nossa sintese, pela tese (prépria
do «idealismo transcendental») de que o mundo espago—temporal ¢ ape-
nas aparéncia, entio mostra—se que ou nem a tese, nem a antitese sao
verdadeiras (porque ambas perdem seu objeto) ou que tanto a tese quanto
a antitese podem ser verdadeiras (na medida em que podem ser referidas
as coisas como aparéncias ou como coisas «em si»). Por isso, Kant consi-
dera a resolugao das antinomias uma «experimentacio da razao pura», na
qual o idealismo transcendental é corroborado pelo fato de que é o inico
meio possivel para a resolugio das antinomias (CRP, B x1x—xxi).

Se olhamos a exposi¢io dos principios da Doutrina da Ciéncia no
Fundamento de 1794/95, podemos facilmente perceber que aqui surge
uma situacio antindmica que é parecida a que é apresentada na dialética
transcendental de Kant. Os trés principios apresentados aqui por Fichte
referem—se aos atos fundamentais do eu a partir dos quais a estrutura
representacional da consciéncia pode ser explicada. O primeiro principio
diz respeito a autoposigao do eu, isto é, a atividade autoconstitutiva e
pré—representacional do eu sem a qual nio haveria nenhum sujeito do
representar. No entanto, a atividade do eu no se reduz a sua autoposicio.
O segundo ato fundamental do eu ¢ a produgao da nogao do seu outro,
ou seja, da ‘alteridade’. E importante observar que, com esse segundo ato,
a operagio ldgica da negagao entra em jogo: o outro ¢ essencialmente
aquilo que eu 7do sou. Por isso, 0 que estd posto nesse ato ¢ denominado
por Fichte de «nio—eu» e o préprio ato de «opor» (51/102). No entanto,
com o segundo ato surge um problema. Obviamente, ele pressupoe o
primeiro: s6 na medida em que o eu estd posto, o ndo—eu pode ser posto.
Mas o segundo ato parece a0 mesmo tempo ser incompativel com o
primeiro. Pois, observa Fichte, «o eu nao estd posto no eu, na medida em

99



que nele estd posto o ndo—eu» (52/106). Por isso, o segundo principio,
segundo o qual o eu poe o ndo—eu, parece contradizer o primeiro, de
acordo com o qual o eu essencialmente poe a si mesmo. Como o eu pode
por a si mesmo e a0 mesmo tempo, seu outro? Isto tem que ser possivel,
pois tanto a autoposi¢ao, quanto o pdr do ndo—eu sio atos origindrios do
eu sem os quais a consciéncia nio seria possivel. Mas parece que a dupli-
cidade dos atos origindrios do eu gera uma contradigao. Com isso, surgiu
uma situacio andloga as antinomias kantianas como contradi¢ées oriun-
das da prépria razio.

Se Fichte, nesse contexto, fala de um «experimento» pelo qual a opo-
sigao entre os primeiros dois principios deve ser superada, tal formulagao
lembra o fato de que Kant caracterizou a solugao das antinomias cosmo-
légicas como «experimentacio da razao». No entanto, aqui a ideia do
experimento possui um sentido diferente, de modo tal que uma diferenca
metodolégica com a dialética kantiana se evidencia. Pois a concep¢io
kantiana das antinomias como experimento da razio envolve a tese de
que o idealismo transcendental é o tinico ponto de vista pelo qual as
antinomias podem ser resolvidas. Desse modo, o idealismo transcenden-
tal, que jd tinha sido formulado e justificado na Estética Transcendental,
recebe uma corroboragao adicional e quase—experimental. Em contraste,
a ideia do experimento em Fichte diz respeito a um procedimento pelo
qual um 7nove principio é estabelecido, isto é, através do experimento,
descobre—se um ato do eu desconhecido até entio. «Precisamos», diz
Fichte, «fazer um experimento, e perguntar—nos: como ¢é possivel pensar
juntos A e nao—A, ser e nao—ser, realidade e negacio, sem que eles se
anulem e se suprimam?» (53/108).

Responder a essa pergunta exige conceber um terceiro ato fundamen-
tal do eu. Esse ato deve ser tal que por ele «o eu e 0 ndo—eu opostos devem
ser unificados, igualados, sem que se suprimam mutuamente» (53/107).
Segundo Fichte, a natureza desse ato nao pode ser deduzida a partir dos
primeiros dois principios. No entanto, hd uma solugao que se impée a
nés quando nos expomos a situagao experimental na qual devemos espon-
taneamente dar uma resposta a pergunta feita. Desse modo, pelo experi-
mento descobre—se «uma lei particular do nosso espirito que através desse
experimento deveria ser chamada a consciéncia» (54/108). Segundo essa
lei, 0 eu e 0 ndo—eu s6 podem coexistir na consciéncia na medida em que
eles se limitam mutuamente. Portanto, o terceiro ato fundamental do eu
divide a totalidade da realidade em duas esferas parciais, de modo tal que

100



a realidade contida numa dessas esferas nao pode ser atribuida a outra, e
vice—versa. Com isso, 0 eu e 0 ndo—eu tornam—se partes limitadas da
realidade que estdo determinadas pela sua relacio excludente com seu
outro, ou, como Fichte diz: «S6 agora, mediante o conceito estabelecido,
pode—se dizer de ambos: eles sao algo» (54/109). No entanto, cabe obser-
var que, no decorrer da sua exposi¢ao, Fichte passa dessa concepgao da
determina¢io mutua do eu e do ndo—eu pela sua relagao excludente com
o0 outro para uma concepg¢ao dinimica da «determinagao reciproca» do
eu e do nio—eu, que ¢ uma relagio mutua de supressio parcial de ativi-
dade. De acordo com essa concepgio, o nao—eu é uma «grandeza nega-
tiva, isto ¢, uma for¢a contrdria que diminui a atividade originariamente
posta no eu (pp. 54/110 e 67/131 ss.).

Com isso, mostrou—se que o terceiro principio da Doutrina da Cién-
cia, segundo o qual o eu e o ndo—eu devem ser pensados como esferas
parciais da realidade que se limitam mutuamente, é estabelecido como
solugio de uma contradicio gerada por atos fundamentais do eu, pelo
‘por’ de si mesmo e do seu outro. Desse modo, o terceiro principio é
estabelecido de modo muito parecido a solugao das antinomias da razao
pura em Kant. Por isso, ndo surpreende que Fichte caracterize os atos que
correspondem aos primeiros dois principios como «tese» e «antitese»,
usando os mesmos termos pelos quais Kant denomina as proposicoes
opostas da cosmologia racional (56 s./113 e 58/115). No entanto, ao deno-
minar o terceiro ato fundamental do eu, apresentado pelo terceiro prin-
cipio, de «sintese», Fichte vai muito além de meramente retomar a con-
cepgdo kantiana das antinomias no contexto da fundamentagao da
filosofia. Pois, com esse passo, a ideia da dialética como superagao de uma
situagdo antindmica fica amalgamada com a teoria da sintese, que ¢ cen-
tral na analitica transcendental de Kant. «Nenhuma sintese», diz Fichte
agora, «¢ possivel sem uma antitese» (57/113). Tal ligacio da sintese com
a oposicdo entre tese ¢ antitese estd alheia 4 16gica transcendental de Kant.
Segundo Kant, o ato da sintese refere—se ao diverso dado numa intuicio.
Ao ligar tal diverso de acordo com as regras categoriais do entendimento,
a imaginacio fornece a unidade da representacio que possibilita referi—la
a um objeto. Desse modo, a sintese nao pressupée nenhum ato mais
fundamental, mas apenas a intuigao dada na sensibilidade, intui¢io esta
que contém um diverso a ser sintetizado. Em contraste, Fichte defende
a tese de que a sintese pressupGe os atos da tese e da antitese. E s6 pelo
por e o opor que contetidos que podem (e precisam) ser sintetizados ficam

101



disponiveis & consciéncia. Com isso, a ideia kantiana da dialética trans-
cendental como solugao de antinomias é deslocada do contexto de uma
andlise critica da metafisica transcendente para o contexto da teoria da
sintese como ato que possibilita a experiéncia, cujo lugar na légica trans-
cendental de Kant ¢ a analitica transcendental.*

«A sintese fundamental (a do eu e do nido—eu)», segundo Fichte, sub-
jaz a toda representacio de objetos, de modo que ela envolve toda a
estrutura categorial da consciéncia. «Daquela sintese fundamental», Fichte
conclui, «tem de deixar—se desenvolver tudo o que deve pertencer ao
dominio da doutrina—da—ciéncia» (63/123). Tal desenvolvimento da Dou-
trina da Ciéncia ¢ possivel pelo fato de que a andlise da sintese funda-
mental descobrird contradi¢des que estao implicitas nela e cuja solugio
exige introduzir novos conceitos explanatérios. Desse modo, a transfor-
mada dialética kantiana torna—se o método pelo qual a Doutrina da
Ciéncia ¢é construida. No entanto, no Fundamento, Fichte nio fala de
dialética; em vez disso, o método da Doutrina da Ciéncia é caracterizado
como «método sintético» porque consiste em descobrir as sinteses de teses
e antiteses que subjazem 4 consciéncia representacional (63/123). Para tal,
é necessdrio detectar uma antitese que estd implicita na sintese funda-
mental e que ainda nao estd resolvida. Esse primeiro passo Fichte chama
de «andlise»: «A reflexdo tem de estabelecer essa agio antitética e essa
reflexdo ¢, nessa medida, em primeiro lugar analitica» (63/124). Sé em
um segundo momento, a reflexdo torna—se ‘sintética’, identificando o ato
pelo qual o eu unifica os opostos. Fichte enfatiza que a andlise nao é uma
construgao artificial de contradicoes pela reflexao. Em vez disso, a andlise
refere—se a «uma a¢io antitética, originariamente necessaria, do eu»
(63/124). Consequentemente, jé deve existir um ato pelo qual a antitese
est4 unificada — a reflexdo encontra a sintese «como seu achado» (63/124).
Portanto, Fichte entende a sua dialética, isto é, o «método sintético», nio
como procedimento construtivo, mas como método da descoberta dos
atos origindrios de antitese e sintese que subjazem a consciéncia repre-
sentacional.

Um exemplo desse procedimento ¢é a andlise da proposicio «O eu poe
a si mesmo como limitado pelo nio—eu», que estd contida na sintese

4. Para uma exposi¢do esclarecedora da dialética de Fichte como transformagédo da con-
cepgéo kantiana de sintese, ver Bykova (2022), especialmente pp. 196-200.

102



fundamental do eu e do nao—eu. (64/127). Segundo Fichte, essa propo-
sigao, por sua vez, contém as proposi¢oes «O ndo—eu determina (ativa-
mente) o ex (que nessa medida é passivo)», mas, pelo fato de que tal
determinagdo do eu pelo nido—eu é posta pelo préprio eu, ela contém
também a proposicao «O eu determina a si mesmo (por atividade abso-
luta)» (65/127). Na medida em que «o eu nao pode ser ativo se deve ser
passivo e vice—versa», hd uma contradigao entre essas duas proposigoes.
Segundo Fichte, a sintese das duas proposicoes exige que o eu, ao por
realidade (entendida como atividade) limitada em si mesmo e, desse
modo, determinar a si mesmo, a0 mesmo tempo ponha no nio—eu a
realidade (isto ¢, a atividade) que nio atribui a si mesmo, o que significa
que o eu concebe a si mesmo como sendo determinado pelo nio—eu.
Desse modo, o eu é autodeterminante (na medida em atribui a si mesmo
uma atividade limitada) e a0 mesmo tempo passivo (na medida em que
a causalidade responsavel pela limitagao da sua atividade ¢é atribuida ao
nao—eu) (69—71/134-136). Mostra—se aqui que a sintese fichtiana compa-
tibiliza duas proposi¢oes contraditérias, ao atribuir apenas uma validade
limitada a cada uma, isto ¢, cada proposicio é entendida como dizendo
respeito a um aspecto (ou ato) parcial de um ato complexo: «Portanto»,
diz Fichte, «o eu determina—se em parte e é determinado em parte — em
outras palavras: a proposicio deve ser tomada em duas significagdes, que,
entretanto, tém de poder subsistir uma ao lado da outra» (66/129). Que
o eu determine a si mesmo significa que ele atribui a si mesmo uma
atividade limitada; e que o eu seja determinado pelo nao—eu significa que
ele atribui a realidade que néo atribui a si mesmo ao nio—eu, concebendo
a atividade atribuida a0 nao—eu como suprimindo parte da realidade nele.
Trata—se aqui de dois atos distintos, mas insepardveis que essencialmente
fazem parte de um ato complexo do eu, sendo, por assim dizer, os dois
lados da mesma moeda.

Com isso, as categorias ‘dinAmicas’ e, particularmente, a categoria de
causalidade entram em cena: o eu poe a si mesmo como sendo determi-
nado pelo nao—eu (isto é, como ‘passivo’), concebendo o nio—eu como
«causa» da limita¢do da sua atividade. Segundo Fichte, fica claro, com
isso, qual a funcio origindria da categoria da causalidade, a saber, possi-
bilitar a sintese fundamental do eu e do nao—eu. Desse modo, o proce-
dimento sintético—dialético de Fichte fornece um novo método para
executar o projeto kantiano de uma «deducio» das categorias.

103



A dialética entre a finitude e a infinitude
do eu no Fundamento de 1794/95

A concepgio fichtiana de sintese envolve a ideia de que a tese e a antitese
devem ser «igualadas» sob algum aspecto para poderem ser unificadas.
Na sintese fundamental do eu e do ndo—eu, ambos sao igualados ao serem
entendidos como «algo», isto é, como partes limitadas da realidade que
se excluem mutuamente. No entanto, isto signiﬁca que, na sintese com
o nio—eu, o eu é «reduzido a um conceito inferior» (60/119), na medida
em que originariamente o eu ¢ o sujeito tltimo de todo ‘pdr’, aquilo pelo
qual tudo que estd na consciéncia é posto. Na sintese com o nio—eu, o
préprio eu torna—se uma realidade limitada que existe dentro da estrutura
sintética que é gerada por ele mesmo como sujeito absoluto. Nas palavras
de Fichte: «Eu e ndo—eu, na medida em que sdo igualados e opostos pelo
conceito da limitabilidade mutua, sio ambos algo (acidentes) no eu, como
substancia divisivel; posto pelo eu como sujeito absoluto, ilimitdvel, ao
qual nada ¢ igual e nada ¢ oposto» (60/119).

Isto significa que a sintese do eu e do ndo—eu gera uma nova oposigio,
oposi¢io essa que diz respeito ao préprio eu. Como sujeito de todo por,
o eu é absoluto e infinito, transcendendo todas as oposigoes. No entanto,
a0 mesmo tempo o eu estd posto como parte limitada da realidade, oposta
a0 nao—eu. Ja no terceiro pardgrafo do Fundamento, que estabelece a
sintese fundamental do eu e do nao—eu, Fichte observa que essa sintese
envolve uma oposi¢io entre aspectos do préprio eu: «Por conseguinte, o
eu, na medida em que lhe é oposto um nao—eu, estd ele mesmo oposto
ao eu absoluto» (54/110). No entanto, o eu ¢ um sé. Portanto, tem que
ser possivel entender como o eu pode possuir esses aspectos opostos de
modo tal que sua identidade seja mantida. Com isso, surge a necessidade
de uma nova sintese na qual a finitude e a infinitude do eu sio unificadas.

No quarto e no quinto pardgrafo do Fundamento, esse problema torna—
se central. Fichte deixa claro aqui que a sintese que é necessdria para
resolver a oposicdo entre a finitude e a infinitude do eu deve ser de natu-
reza diferente da sintese do eu e do ndo—eu que foi apresentada no terceiro
pardgrafo. Nessa sintese, o eu e 0 ndo—eu foram «igualados» ao serem
entendidos como esferas parciais da realidade, cada uma sendo limitada
pela outra. Desse modo, ambos sio iguais por serem «algo». Tal solugao
nio ¢é possivel no caso da oposi¢ao entre a finitude e a infinitude do eu.
Pois, Fichte explica, entre o finito e o infinito nio existe «<nenhum ponto

104



de unifica¢ion, eles ndo sdo iguais «em nenhum indice» (112-113/214).
Nesse sentido, Fichte diz que o finito e o infinito s3o «pura e simples-
mente opostos» (112/214).

A tarefa de unificar tais opostos exige uma nova concepgio da sintese.
Fichte refere—se a essa nova concepg¢io ao falar da «alternincia do eu em
si mesmo e consigo mesmo, em que ele se poe finito e infinito a0 mesmo
tempo» (113/215). Fichte exprime a natureza dessa alternincia pela met-
fora do «oscilar» da imaginagao. Diferentemente do entendimento, a
imaginagao ¢é capaz de produzir um contetido que esteja, por assim dizer,
«entre» finitude e infinitude, ou seja, entre determinagio e indetermi-
nacio. Fichte caracteriza esse contetido pelo conceito de «determinabili-
dade», referindo—se a estrutura do tempo e do espaco que (diferentemente
de Kant) ele nao entende como formas da sensibilidade, mas como pro-
dutos da imaginagio. Assim, o tempo é um fluxo continuo no qual o eu
sempre estd passando de um estado determinado para outro. Nio existem
momentos distintos no tempo nos quais o eu estaria, de modo estdtico,
meramente caracterizado por um determinado estado. O eu temporal é
«determindvel», isto é, determinado e, a0 mesmo tempo, sempre jd saindo
da sua determinacio e passando para outra, sendo, nesse sentido, situado
entre determinagio e indeterminacio. Do mesmo modo, no espago sem-
pre é possivel avancar, isto é, nenhuma representagio de um determinado
espago para o eu é uma determinagio ultima que ndo pode ser ultrapas-
sada. Portanto, em fungio da estrutura do tempo e do espaco, o eu nunca
coincide com uma determinagao; diante de qualquer determinacio, o eu
é aquilo que vai (ou pode ir) além da determinagio, e nisto realiza—se sua
natureza dupla de ser determinado e indeterminado (finito e infinito) de
modo tal que sua identidade seja preservada. Com a concepgio do osci-
lar da imaginagao, Fichte desenvolveu uma concepg¢ao original de um
tipo de sintese que deve ser considerado um elemento caracteristico do
seu método ‘dialético’ no Fundamento de 1794/95.

Ao voltar—se para a alternincia entre a finitude e a infinitude do eu,
Fichte aproxima sua dialética da discussao kantiana das antinomias cos-
moldgicas, nas quais a oposi¢io entre concepgdes ‘finitistas’ e ‘infinitistas’
do cosmo estd em foco. Assim, nio surpreende que, na ‘Dedugio da
Representacio’, Fichte refira—se explicitamente as antinomias kantianas.
A alternincia do eu entre sua finitude e sua infinitude, Fichte observa
aqui, envolve a0 mesmo tempo a alternincia entre a finitude e a infinitude
do ndo—eu como «universo». Na medida em que o eu torna—se consciente

105



de si como parte finita da realidade, o eu localiza—se no cosmo, esse sendo
considerado infinito; no entanto, quando o eu se torna consciente do
cosmo como objeto posto pela sua atividade, ele entende o cosmo como
finito e a si mesmo como sujeito infinito do por’: «se um deles ¢ finito,
o outro ¢ infinito, e vice—versa; um dos dois, porém, é sempre infinito
— (Aqui se encontra o fundamento das antinomias estabelecidas por
Kant)». Fichte acrescenta a observagio de que nisto o eu «fica em agao
reciproca meramente consigo mesmo» (131/245—246). Com isso, fica claro
que Fichte entende a sua exposicio da sintese do eu e do nao—eu, que ¢
ao mesmo tempo a sintese da finitude e da infinitude do eu, como apro-
fundamento da doutrina kantiana das antinomias cosmoldgicas, isto &,
da dialética kantiana.®

A concepeio do oscilar da imaginagio é o principal resultado da parte
teérica do Fundamento. No entanto, segundo Fichte a sintese tedrica da
finitude e da infinitude do eu pela imaginagio ainda nio ¢ suficiente para
entender a unidade interna do eu. Uma das teses centrais do Fundamento
¢ que a consciéncia representacional nio é possivel sem a relagao prética
do eu consigo mesmo e com o mundo. E nesse sentido que Fichte carac-
teriza o idealismo defendido por ele como «idealismo pratico» (82/156).
O aspecto pratico da consciéncia, segundo Fichte, baseia—se no principio
de que o eu poe a si mesmo como determinando o nao—eu. Ele jd estd
contido na sintese fundamental do eu e do nao—eu, segundo a qual o eu
e 0 nio—eu determinam um ao outro mutuamente. (133/246). No entanto,
a oposicdo a partir da qual Fichte desenvolve a fundamental sintese pré-
tica é apresentada a partir da oposi¢ao entre a finitude e a infinitude do
eu que, segundo Fichte, estd implicita no principio da parte prdtica da
Doutrina da Ciéncia. Desse modo, a sintese fundamental da parte pratica
do Fundamento diz respeito a unidade interna do eu. Assim, Fichte cons-
tata com relagio ao principio da determinagio prdtica do nao—eu pelo
eu: «A saber, hd nessa proposi¢ao uma antitese capital, que abrange todo
o conflito entre o eu como inteligéncia, e, nessa medida, como um ser

5. 0 novo entendimento das antinomias kantianas em Fichte foi focalizado em algumas das
primeiras reagoes ao Fundamento. Assim, Hélderlin escreveu numa carta a Hegel de 26 de
janeiro de 1795: «A respeito das antinomias, Fichte tem uma ideia notavel sobre a qual escre-
verei a vocé em outro momento.» Para uma apresentacéo esclarecedora da leitura da recons-
trucao fichtiana das antinomias kantianas em Hélderlin, Novalis e Hegel, ver Waibel (2010).

106



limitado, e 0 mesmo eu como um ser pura e simplesmente posto e, por
conseguinte, ilimitado, o que nos obriga a admitir como meio de unifi-
cagao uma faculdade prética do ew» (133/247).

Na parte prética do Fundamento, Fichte caracteriza a oposigao entre o
eu finito e o eu infinito ao falar da «dependéncia» e da «independéncia»
do eu. Com isso, um aspecto do problema da unidade interna do eu é
focalizado que ainda nao foi tematizado na parte tedrica. A finitude do
eu nio significa apenas que o eu possui uma relagao excludente com o
nio—eu, gerando representagoes através das quais ele representa o ndo—eu
como realidade diferente de si mesmo. Um teorema central da parte
teérica do Fundamento diz que o eu sé pode entrar na relacio represen-
tacional com o ndo—eu na medida em que uma condigio se realiza que
nido pode ser explicada a partir das suas atividades, a saber, um ‘travo’
(Anstoff) sobre a atividade do eu. Portanto, como um sujeito finito o eu
depende de algo outro. No entanto, sua esséncia ¢ ser autoconstitutivo
e, nessa medida, ndo depender de nada outro para efetuar—se. Com isso,
surge a tarefa de resolver a oposi¢ao entre a dependéncia do eu como
‘inteligéncia’ finita e sua independéncia essencial, ou seja, torna—se neces-
sdrio encontrar um conceito que possibilite a sintese da dependéncia com
a independéncia do eu. Segundo Fichte, o conceito que possibilita essa
fundamental sintese pritica é o conceito de ‘esfor¢o’ (Streben). De acordo
com esse conceito, embora o eu de facto sempre seja dependente de algo
outro, ele sempre busca superar essa dependéncia, a fim de tornar—se
completamente autodeterminante na sua relagio com objetos. Desse
modo, o eu é sempre finito e dependente. No entanto, sob o aspecto do
seu esforco ele é potencialmente infinito e autodeterminado: «E assim,
pois, a esséncia do eu estd agora determinada, na medida em que pode
ser determinada, e suas contradi¢oes solucionadas, na medida em que
podem ser solucionadas. O eu ¢ infinito, mas meramente segundo seu
esforco; esforca—se para ser infinito. Mas no préprio conceito de esforgo
jd estd contida a finitude, pois o que nio é contrariado (widerstrebt) nio
¢ um esforco» (145/270).6

6. Ao buscar a autodeterminagao absoluta, o eu subordina—se a exigéncia de tornar—se
autodeterminante. Por isso, Fichte identifica o esforgco com um imperativo autoimposto que
- seguindo Kant — ele denomina de «imperativo categbricon. Desse modo, para Fichte, a estru-

107



E através da concepcio das sinteses que dizem respeito 2 finitude e 2
infinitude do eu que Fichte apresenta os conceitos fundamentais das
partes tedrica e pratica da Doutrina da Ciéncia: o oscilar da imaginagio
e o esfor¢o do eu. Esses conceitos caracterizam o eu como um ser que
estd entre a finitude e a infinitude, entre a dependéncia e a autodetermi-
nagio absoluta, o que d4 origem a sua dinimica peculiar.” Desse modo,
a0 deslocar a ideia kantiana da antinomia da razdo pura como oposigao
entre concepgdes finitistas e infinitistas do contexto cosmoldgico para o
contexto da teoria do eu, Fichte desenvolveu uma nova teoria da subje-
tividade, teoria esta que pode ser caracterizada como ‘dialética’, na medida
em que ela é resultado de uma transformagio da dialética kantiana.

Dialética e demonstracao genética: a reorientagcao
metodolégica no decorrer do Fundamento

Até o quinto pardgrafo do Fundamento, o principal método adotado por
Fichte consiste em estabelecer conceitos como sinteses que unificam opos-
tos.® No entanto, nesse pardgrafo, que apresenta os fundamentais aspec-
tos préticos do eu, uma nova orientagao metodoldgica parece desenhar—
se. Apds a dedugio da exigéncia de causalidade absoluta como sintese da
dependéncia e da independéncia do eu, Fichte resume o argumento do
seguinte modo: «Que tem de haver originariamente no eu uma tal exi-
géncia de causalidade absoluta, foi mostrado a partir da contradi¢ao, que
sem ela nio poder ser solucionada, entre o eu como inteligéncia e o eu
como ser absoluto. Portanto, a prova foi feita apagogicamente; foi mos-
trado que, se ndo se admitir a exigéncia de uma causalidade absoluta,
tem—se de renunciar a identidade do eu» (146/270—71). Fichte caracteriza
aqui seu modo de proceder — até agora denominado de «método sintético»

tura da razao préatica de Kant pode ser explicada a partir da ideia da sintese da dependéncia
e da independéncia do eu (ver 140/260 e 142/263).

7. A concepcéo fichtiana da dindmica da consciéncia no Fundamento é focalizada em Klotz
(2016).

8. Um outro método, utilizado por Fichte ja na «Dedugéo da Representagao» no quarto para-
grafo do Fundamento, é o da reconstrucéo da hierarquia das reflexes do eu, seguindo o prin-
cipio de que «nada cabe ao eu, a ndo ser na medida em que o eu o confere a si» (122/229).

108



— como ‘apagdgico’, isto é, como um método de demonstragio que
envolve provas indiretas. E, de fato, um argumento que introduz um
conceito para resolver uma contradi¢io pode ser resumido do seguinte
modo: Se A (por exemplo, o conceito de esfor¢o) nio fosse adotado, entdo
haveria uma contradigio entre B e C (por exemplo, entre a dependéncia
e a independéncia do eu). Entdo, ndo aceitar o conceito A seria enredar—
se numa contradicio. Por isso, A deve ser adotado.

Ap6s ter destacado o cardter apagégico do método seguido até entdo,
Fichte faz uma observagio surpreendente: «Essa exigéncia tem de poder
também ser demonstrada direta e geneticamente; é preciso nio sé que se
torne digna de crédito por invocagio de principios superiores, que sem
ela seriam contraditos, mas que se deixe propriamente deduzir a partir
desses principios, de modo que se compreenda como uma tal exigéncia
surge no espirito humano» (146/271). Com isso, Fichte formula uma nova
ideia metodoldgica, a saber, a ideia do entendimento ‘genético’ do surgi-
mento de um conceito pelo qual opostos sio unificados. A mera intro-
ducio de um conceito como meio para evitar uma contradi¢do ainda nao
fornece tal entendimento. Para isto, uma nova reflexdo sobre o ‘espirito
humano’ é necessiria, isto é: uma nova reflexdo sobre a egoidade que
subjaz 4 consciéncia. E preciso entender como o eu pode ser a origem da
exigéncia de causalidade absoluta. Essa tarefa envolve uma tarefa parcial
que até agora nao foi solucionada, nem formulada no Fundamento: a
exigéncia de causalidade absoluta existe s6 na medida em que o eu é uma
inteligéncia finita cuja realidade ¢ limitada pela realidade do nao—eu.
Consequentemente, a exigéncia de causalidade absoluta pode ser demons-
trada ‘geneticamente’ a partir do eu s6 na medida em que a relagdo do
eu com o nio—eu pode ser explicada a partir da esséncia do préprio eu.
No entanto, na apresentagio dos primeiros dois principios da doutrina
da ciéncia nao encontramos nenhum argumento que estabeleca uma
relagio intrinseca entre a esséncia do eu e a posi¢ao do nao—eu. Portanto,
aideia da ‘demonstracio genética’ exige uma nova investigagao acerca do
eu, uma investigacio que explique em que medida a esséncia do préprio
eu d4 origem a posi¢io do nao—eu.

De acordo com a formulagao fichtiana do argumento genético, a chave
para tal investigagio ¢ a observagao de que o eu nao é apenas caracterizado
pela sua autoposigao. Além de por a si mesmo, o eu deve «pdr—se como
(als) posto por si mesmo» (147/274). Isto significa que o eu essencialmente

109



exerce uma reflexdo na qual ele entende a autoposi¢io como sua atividade
essencial. E esse conhecimento reflexivo do que é a sua esséncia que dis-
tingue o eu de qualquer coisa. No entanto, para poder entender a si
mesmo como autoposi¢io, o eu tem que dispor da nogio de um outro
por possivel que nao seja autoposicao. Na medida em que o eu apenas
poe a si mesmo, ele «estd fechado a toda impressao externa. Mas também,
se deve ser um eu, tem de pdr—se como posto por si mesmo; e por esse
novo pdr, que se refere a um por origindrio, ele se abre, por assim dizer,
a atuagio do exterior; exclusivamente por essa repeti¢io do pér, ele poe
a possibilidade de que também possa estar nele algo que nio seja posto
por ele préprio» (148/276).° Na medida em que a reflexo visa tornar—se
consciente de si como autoposi¢io infinita, tanto a autofinitizagao,
quanto a exigéncia de uma causalidade absoluta tém sua origem na
reflexio do eu. Fichte resume o argumento do seguinte modo: «O esfor¢o
origindrio do eu, por uma causalidade em geral, foi geneticamente deri-
vado da lei do eu segundo a qual ele deve refletir sobre si mesmo e exigir
ser encontrado, nessa reflexdo, como toda realidade; tao certo quanto
deve ser um eu. Essa reflexdo necessiria do eu sobre si mesmo ¢é o funda-
mento de todo sair de si mesmo, e a exigéncia de que ele preencha a
infinitude é o fundamento do esfor¢o por causalidade em geral; e ambas
estao fundadas exclusivamente no ser absoluto do eu» (148/276).

O argumento genético apresentado por Fichte no quinto pardgrafo do
Fundamento nao pode ser discutido de modo detalhado aqui. Mas diante
do que foi exposto, é possivel tirar uma conclusio importante: no quinto
pardgrafo do Fundamento de 1794/95, Fichte adota um novo procedi-
mento argumentativo, a fim de entender como a estrutura pratica do eu
surge a partir da esséncia do préprio eu. Diferentemente do procedimento
que até esse momento prevalece no Fundamento e que pode ser caracte-
rizado como ‘dialético’, 0 novo procedimento nio é «apagdgico», mas
busca entender, através de uma demonstracio direta, como um conceito
sintético surge a partir da esséncia do préprio eu. Desse modo, no Fun-

9. Outras formulagdes de Fichte no quinto paragrafo do Fundamento dizem respeito a
mesma questao: «Tem de poder ser indicado um fundamento do sair de si mesmo do eu,
somente pelo qual se torna possivel um objeto. Esse sair ... tem de estar fundado mera e
exclusivamente no eu» (146/271). O eu «tem de manter-se como que aberto para outro por»
(146/272). No entanto, cabe observar que o ‘outro por’ sé pode ocorrer na medida em que
ha o ‘travo’ (AnstoR) para o qual o eu esté aberto em funcdo da sua disposicao para refletir.

110



damento, Fichte nao apenas desenvolveu um novo pensamento dialético

a0 transformar a dialética transcendental de Kant, mas também buscou

ir além da dialética.*®

Bibliografia

Bykova, Marina F. (2022). «Fichte’s Original Presentation of the Foundational Principles
of the Wissenschaftslehre. The Question of Method». In: Giovanni Pietro Basile
e Ansgar Lyssy (org.), System and Freedom in Kant and Fichte. New York/London:
Routledge, pp. 178-205.

Fichte, Johann Gottlieb (1971). «Grundlage der gesammten Wissenschaftslehre»,
in: Fichtes Werke, vol. 1, Berlim: De Gruyter, pp. 83-328.

Fichte, Johann Gottlieb (1984). «A Doutrina da Ciéncia de 1794», traducao de Rubens
Rodrigues Torres Filho, in: Fichte (Os Pensadores), Sao Paulo: Abril Cultural,
pp. 35-176.

Hammacher, Klaus (1988). «Zur transzendentallogischen Begriindung der Dialektik
bei Fichte». In: Kant-Studien 79, pp. 467-75.

Hartkopf, Werner (1967). Die Dialektik Fichtes als Vorstufe zu Hegels Dialektik,
in: Zeitschrift flir philosophische Forschung, Bd. 21, pp. 173-207.

Kant, Immanuel (2001). Critica da Razao Pura, Tradugdo de Manuela Pinto dos Santos
e Alexandre Fradique Morujao, Lisboa: Fundagcao Calouste Gulbenkian (= CRP).

Klotz, Christian (2016). «Fichte’s Explanation of the Dynamic Structure of Consciousness
in the 1794-95 Wissenschaftslehre», in: David James e Gunter Zéller (org.), The
Cambridge Companion to Fichte, Cambridge: Cambridge University Press, pp. 65-92.

Lauth, Reinhard (1989). «Der Ursprung der Dialektik in Fichtes Philosophie», in: Id.,
Transzendentale Entwicklungslinien von Descartes bis zu Marx und Dostojewski,
Hamburg: Meiner, pp. 209-226.

Seebohm, Thomas M. (1994). «Fichte’s Discovery of the Dialectical Method», in:
Breazeale, Daniel e Rockmore, Tom (org.), Fichte. Historical Contexts/Contemporary
Controversies, Atlantic Highlands, New Jersey: Humanities Press, pp. 17-42.

Stiehler, Gottfried (1962). «J.G. Fichtes synthetische Methode als Keimform der
Dialektik», in: Deutsche Zeitschrift fir Philosophie, 1. Halbjahr, 10. Jahrgang,
pp. 639-652.

Waibel, Violetta (2010). «With respect to the Antinomies, Fichte has a Remarkable Idea.
Three Answers to Kant and Fichte — Hardenberg, Holderlin, Hegel». In: Breazeale,
Daniel e Rockmore, Tom (org.), Fichte, German Idealism and Early Romanticism,
Amsterdam/New York: Rodopi, S. 301-326.

10. O presente trabalho foi realizado com apoio do Conselho Nacional de Desenvolvimento
Cientifico e Tecnolégico — Brasil (CNPq). Agradeco a Elliot Scaramal pela revisdo do texto.

111






La inmanente estructura
de la dialéctica en Hegel

Diana Maria L6pez

Universidad Nacional del Litoral

Introduccion

La tesis histérico—filoséfica de este articulo se puede resumir de la siguiente
manera. La dialéctica que se conocié a través de Hegel y desde entonces
se ha asociado con su nombre surge sobre la base de una visién monista
del mundo o una filosofia de la unidad, que retoma enfoques de la Ilus-
tracién alemana tardia y se ve obligada a encarar cuestiones epistemolé-
gicas planteadas por Kant y Fichte a fin de tratarlas de forma intensiva.
Esta «filosofia de la unificacién», en un sentido integral y sistemdtico, es
el producto de los esfuerzos de Holderlin entre los anos 1795 y 1799, quien
en sus textos [Urtheil und Seyn y el prélogo a la llamada «pentltima
version de Hiperidn»], ponia de manifiesto su respuesta a la primera
versién de la Wissenschaftlehre de Fichte: lo absolutamente primero no
puede ser el yo en su autoposicién porque la autoposicién implica relacién
a si mismo y, por lo tanto, ya desdoblamiento, no pudiendo considerdr-
selo como «incondicionado» pues tiene por condicién el desdoblamiento
y la referencia a si mismo en ese desdoblamiento. Si la filosofia trata de
un «absolutamente primero», éste deberia ser anterior a toda reflexién.
En realidad, lo que aqui se cuestiona no es solo la nocién de absoluto
como «yo», sino también la de absoluto como «identidad», incluso si por
identidad no se entiende la de algo, sino la de aquello que no consiste en
otra cosa que en la identidad de la identidad misma, escisién como auto-
rreferencia, la cual no es posible sin divisién inicial... ;Cémo superar la
oposicién sin una unidad fundamental y cémo conservar un fundamento
que garantice la unidad sin sacrificar la oposicién? Fichte lo habia encon-

113



trado en la absolutez de la conciencia que solo es comprensible a partir
de la oposicién y no a partir del enlace de lo multiple, como decia Kant.
Para Holderlin, la autoconciencia solo puede ser pensada como correlato
de la conciencia de objeto, pero no como la buscada unidad por encima
de toda oposicin.

Por su parte Schelling, e indirectamente a través de su enfrentamiento
personal con Fichte, esgrime su propia respuesta desde la «filosofia de la
unificacién» entre los afios 1799 y 1802: el «yo» absoluto no es el dltimo
momento de incondicionalidad a inferir en el fondo de la conciencia del
yo finito por medio de una reflexién trascendental inmanente. Discre-
pancia que encierra una importancia singular para la historia de nuestro
problema dado que aqui surge una nueva antitesis y, al propio tiempo,
una nueva correlacién entre lo «ideal» y lo «real». Se trata ahora de desa-
rrollar filos6ficamente lo que alli no era méds que un simple esbozo. Tarea
que se ve reflejada en el Sistema del idealismo trascendental (1800), donde
el concepto de saber y el concepto de vida, se verdn desarrollados con-
juntamente en un mutuo entrelazamiento: el saber es la vida que ha
logrado claridad; la vida, el saber todavia no esclarecido que no ha cobrado
auin conciencia de si mismo. Es ocioso preguntarse cémo «llega» el pen-
samiento a la realidad, toda vez que no existe mds realidad que la que él
tiene y es en si mismo. Con lo cual hemos llegado directamente al umbral
de la «filosofia de la identidad», segin la cual no es posible establecer y
desarrollar un «paralelismo» entre la concepcién de la filosofia trascen-
dental y la de la filosofia de la naturaleza sin que el pensamiento se sienta
impulsado a sefialar, por asi decirlo, el punto infinitamente lejano donde
se unen estas dos lineas paralelas. Esta aspiracién se realiza con la «intui-
cién intelectual», que se convierte en el centro metodolédgico del saber
filoséfico en general. La identidad originaria representa ciertamente una
certeza suprema, pero no como objeto de un conocimiento descriptivo.
Esto implica abandonar la unilateralidad y relatividad de un «punto de
vista» concreto, arbitrariamente adoptado, para ir al encuentro de la rea-
lidad absoluta, la cual no seria ni subjetiva ni objetiva, ni real ni ideal,
sino, sencillamente, la indiferencia ante los antagonismos. Pero, para ello,
debe haber similitudes fundamentales entre el conocimiento como iden-
tidad pura y la identidad pura o productividad de la naruraleza. Ambas
surgen de la capacidad productiva de la divisién que pone en movimiento
la «calma absoluta» y el conocimiento libre de la coaccién impuesta por
la visién de las cosas. Ambas, aunque se excluyan mutuamente, se perte-

114



necen y constituyen la vida como un todo. La coincidencia comporta asi,
un diferenciarse, un proceso natural de auto—organizacién y auto—indi-
viduacidn en el contexto de una conexién teleoldgica plena de sentido,
en la que cada elemento no se limita simplemente a ser, sino que es
necesariamente en funcién del otro y de la totalidad. La filosofia de
Schelling se esfuerza asi por mantenerse en medio de esta dindmica del
proceso de la vida tratando, al mismo tiempo y en medio de ella, de
penetrar en la intuicién de una imagen primigenia, cuya sintesis, «no
expresa otra cosa que el esfuerzo infinito de la naturaleza por volver a esa
identidad absoluta de la que es arrancada por la divisién inicial» (Sche-
lling, 1856 [aD 1v], 6s.). En este sentido, es, en efecto, un intento vano
empenarse en representar lo real como un proceso dialéctico si previa-
mente no se determina la unidad de sujeto y objeto en una identidad
pura que se despliega en sus dos fases de «producto» y «productividad».
Segun Konglich, «A los ojos de Schelling, el hecho de que la naturaleza
y no el yo asuma las caracteristicas formales de lo absoluto, constituye
una confirmacién mds de su procedimiento, el cual siempre tuvo por
objetivo anclar la unidad sujeto—objeto en el absoluto mismo como algo
vivo y no como un principio éntico situado por encima de toda existen-
cia y conciencia finitas» (Kondylis,1979: 596).

En este contexto, lo que distancia a Hegel de la perspectiva filoséfica
del grupo de amigos de Tubinga, no es ciertamente que sea necesario ir
mds alld del yo como principio. Lo que estd en juego es si, ain después de
ese ir mds alld, hay que mantener elementos fichteanos. Fichte habia
mostrado que pensar la conciencia como posible exige tres distinciones:
el yo, en cuanto estd limitado y referido a objetos; estos objetos, en cuanto
determinados para la conciencia y por ellos limitados y ambos en mutua
determinacién; pero ademds un tercero, a saber, lo incondicionado que
mantiene en relacién ambas limitaciones. Para Hegel también, el verda-
dero absoluto —el «todo en todo»—, es el acontecer mismo de la iden-
tificacién comprendida sobre la base de las categorias de «unién» y «sin-
tesis» —términos fundamentales de la tradicién platdnica y del
pensamiento kantiano— y no un fundamento del cual éste deba dedu-
cirse. Sin embargo, para él, solo el movimiento total del espiritu puede
suprimir la distancia entre el sery el deber ser, concebidos hasta aqui como
«principio» y «fin», ambos absolutos y separados por una distancia tan
insalvable como inconmensurable. Por el contrario, ve mds plausible
aceptar que todo movimiento desde la «<inmediatez inicial» hasta la «inme-

115



diatez final», representa un autodesarrollo dentro de la inmediatez singu-
lar del proceso en su propia autodeterminacion. Solo la autotransforma-
cién de lo mismo, es decir, necesidad total (determinacién—negacién)
como siendo a su vez libertad absoluta en el sentido de autodeterminacién
y espontaneidad (ser), explica que el movimiento intelectual del pensar
se despliegue a partir de un basamento originario postulado no como
sustancia inmediata sino como principio del devenir que penetra la esfera
del concepto mismo. Sostener esto, supone para Hegel, orientar la inves-
tigacion de los préximos afios a la resolucién de tres problemas que con-
sidera pendientes: la relacién entre finitud e infinitud debe ser pensada
de tal modo que sus términos relacionados no provengan de un tercero
sino de las condiciones internas de su mismo estar relacionados; la supe-
racién de la oposicién de los términos unificados debe poder entenderse
a partir de la esencia misma de la unificacién —en su reflexion— y no a
partir de un principio pensado como anterior o exterior a ella; y, final-
mente, que el control del rigor racional de cada una de las funciones
l6gico—epistémicas que el saber despliega implique verificar procedimen-
talmente lo que se sostiene, colocando lo que se afirma bajo los principios
de un sistema que no se fundamente en nada distinto de si mismo,
unidad de método (Methode) y cosa (Sache).

Para lo cual y desde una perspectiva evolutiva, Hegel logrard diferenciar
formas especificas de mediacién para las diversas dreas de su légica espe-
culativa a partir de 1808, aunque en ese momento todavia no las designe
claramente como diferentes formas y tipos de dialéctica. Sin embargo,
esto revelé prefiguraciones y anticipaciones de las diversas formas que
diferencié sistemdticamente en su concepcién madura del sistema al
momento de la redaccién de la Wissenschaft der Logik (1812-1831). Aqui,
lo que Hegel entiende por «dialéctica», pone de manifiesto la estructura
intima de la Ciencia de la légica como ciencia de la «idea pura» en su
autodeterminacién, autoverificacién y autocercioramiento, a la vez que
problematiza su «cierre» como conclusién y trénsito hacia la Filosofia real,

1. Si no antecede otra sigla, la Wissenschaft der Logik (1812-1831) se cita por la Kri-
tisch—Historische Ausgabe preparada por el Hegel-Archiv de Bochun, patrocinada por la Aca-
demia Renana de Ciencias de Duseldorf, y editada por Felix Meiner en Hamburgo de 1968,
bajo el titulo Gesammente Werke (=GW). Tomos 11 (1978) o 12 (1981), segun corresponda.
En cuanto a las paginas, el primer nimero corresponde a esta edicion y el segundo a la pagi-
nacion de la traduccion espanola.

116



entendiendo que esta dltima representa un elemento nuevo y una esfera
diversa del propio dinamismo de «lo 16gico».

En razén de lo expuesto hasta aqui, consideramos que es necesario
desarrollar, primero, que lo que se entienda en este contexto por «dialéc-
tica» debe estar indefectiblemente asociado a la constitucién del sistema
bajo la peculiar forma de la conexidn interior y la reciproca referencia; y,
segundo, que la distincién y peculiaridad de sus momentos estructurales
debe mostrar si y en qué medida su cierre sigue o no siendo «légico» en
el sentido de lo generado por la /dgica misma. En este contexto, nos
proponemos en nuestro articulo sostener las siguientes afirmaciones: 1.
lo que se entiende por dialéctica en Hegel estd asociado a las categorias
de negatividad, reflexividad y contradiccion como condiciones necesarias
del operar inmanente del proceso de manifestacién de la verdad: absolu-
cién o liberacién de si por obra del propio ejercicio; y 2. el sistema con-
cluye en una unidad sin contradiccion, por lo tanto, en un sistema de la
identidad, que segin su concepto solo puede determinarse con precisién
en la mediacién sintética de una lograda totalizacién en sentido «posi-
tivo»: unidad consigo por la negacién, inseparabilidad de los opuestos y
restauraciéon de la primera inmediatez.

Inadecuacion del pensamiento y tendencia a la adecuacion

Segin Hegel, la importancia de la dialéctica no estd en el resultado sino
en la plenitud de lo que concibe. En su esencia encuentra explicacién lo
que se afirma, pues ella materializa y realiza lo absoluto como la univer-
salidad de la razén. La dialéctica para Hegel suele asociarse, grosso modo,
con la posibilidad del detalle de las formas que se repiten, el esquema-
tismo de las tesis y las antitesis que se «superan» en las sintesis, los nexos
generalizables, los transitos recorridos y los limites difusos de una dudosa
coherencia totalizante. Si es asi, la verdad de la palabra es absorbida en el
juego de una reglamentacién interpretativa que le es exterior a la cosa
misma, la cual solo puede captarse hundiéndonos en el contenido de su
propia realizacién. En este principio, en si mismo simple, radica la sin-
gularidad del movimiento propio de la dialéctica. Desde él, segtin Hegel,
es fécil entender que no se trata de un movimiento del objeto y del pen-

117



sar independientemente considerado,? sino que tal movimiento pertenece
al pensamiento que sigue la direccién del objeto, en la mis estrecha
relacién con sus contornos inteligibles. La misma movilidad es esencial-
mente un exponente de la inadecuacién del pensamiento y también de
la tendencia a la adecuacién que constantemente vuelve a resultar de ella.
El pensamiento hace la continua experiencia de que la cosa es diferente
de lo que la concebia y por eso tiene que variar. La labor de la dialéctica,
piensa Hegel, supone esta modificacién que se traduce como «el movi-
miento del concepror, en el que lo definido queda de algiin modo sujeto
a su constante transformacién. ;Su misién? Abrir el lenguaje hacia sus
posibilidades infinitas frente a la finitizacién abstractiva de los significa-
dos operada por el entendimiento reflexionante.

El entendimiento solo ha podido constituirse como polo que entiende,
o sea, procesa la objetividad como informacién pensable, mas no especula,
configura ni crea. La fractura de sus posibilidades, la confrontacién des-
estabilizante —porque radical— de sus certezas, se encuentra en la rzzdn,
nombre del puro pensar, el cual, desarrollado hasta la mdxima libertad
de su esencia, es la «idea absoluta» (cf. Hegel, 1981 [=G W 12]: 236; 384).
Aqui el pensamiento se enfrenta con los limites que lo circunscriben por-
que el movimiento dialéctico abre el camino para que un conocimiento
imposible se someta a un examen posible. Dice Hegel en la Enciclopedia:

La dialéctica (...) es este rebasar inmanente en el cual se expone la unilace-
ralidad y limitacién de las determinaciones del entendimiento tal como es, a
saber, como su propia negacién. Todo lo finito es este superarse a si mismo.
Por ello, lo dialéctico constituye el alma mévil del proceder cientifico hacia
adelante y es el Gnico principio que confiere conexién inmanente y necesi-

dad al contenido de la ciencia, del mismo modo que en él reside en general

2. En Kant, si bien la relatividad de la objetividad esté referida a la conciencia sensible, la
posibilidad en cuanto posibilidad del objeto, es posibilidad l6gica en cuanto subjetividad tras-
cendental: el entendimiento se ha fijado a si mismo los limites de su uso, pero desde dentro,
describiendo el &mbito de su validez. El punto sistematico es que el fundamento de la posibi-
lidad misma del entendimiento, que a su vez es la posibilidad misma del objeto y de la expe-
riencia, en su conjunto, no trasciende la autorrecurrencia subjetiva: las categorias, los concep-
tos, son acciones del sujeto l6gico que producen la necesaria unidad de la autoconciencia en
la diversidad de sus representaciones. Al respecto, puede verse Hans Wagner, 1959:15, 19.

118



la verdadera y no extrinseca elevacién sobre lo finito (Hegel, 1970 (8) [=Enz
§ 817]: 173; 184).

Para Hegel, la filosofia no es simplemente comprender, sino mds bien el
movimiento de autocomprensién del pensamiento de lo absoluto como
saberse a si mismo (Die Substanz ist als Subjekt zu denken). En este con-
texto, lo que las categorias representan ya no son, en terminologfa del
Differenzschrift (1801) «funciones» de una subjetividad dirigida hacia lo
objetivo. Mds bien se trata del operar de la reflexién absoluta en la que
la relacién de sujeto y objeto se muestra como la unidad de ambos. O,
segun la filosofia de la conciencia de la Phinomenologie des Geistes (1807)
funciones de un proceso de experiencia y conocimiento que entiende lo
aparentemente objetivo como el lado de una relacién que abarca tanto
la subjetividad como la objetividad. Por lo tanto, la categoria ya no es
la forma simple, puramente subjetiva, sino la absoluta, que es forma y
reflexion sobre la forma al mismo tiempo. De tal manera que, el esta-
dio superior del proceso determina el sentido en el que la categoria del
momento reflexionado, se cuestiona en su verdad. Como resultado, la
categoria que refleja lo categorial es en si misma siempre la categoria pre-
cedente,? de tal modo que, la exposicién de la Ldgica misma despliega este
movimiento reflexionante en el sentido doble de «representacién (recons-
tructiva) y criticar. Pero si la estructura fundamental de pensamiento en
un sentido eminente es la reflexividad, ésta requiere de la contradiccion, y
con ella de la negacidn, componentes necesarios de este proceso.

La cuestién acerca de cémo ha de interpretarse la contradiccion como
constitutiva de la dialéctica, nos lleva a distinguir a Hegel de Kant. En lo
que Kant (cf. K7V B 189 ss.) entiende como un componente necesario
pero improductivo del conocimiento, Hegel ve un momento objetivo y
metddico. Esta nocién de contradiccién la constituye en una condicién
esencial de la dialéctica en el sentido de que «lo antinémico no solo se
encuentra en los cuatro objetos especificos tomados de la cosmologia
(Kant), sino que se encuentra mds bien en zodbos los objetos de todos los
géneros, en todas las representaciones, conceptos e ideas» (Hegel, 1970
(8) [=Enz S 48 Z]: 127,128;149). Método no es, por tanto, una forma de

3. Esta es una caracteristica basica importante de las etapas de la dialéctica de Hegel, cf.
entre otras las consideraciones de Urs Richli, 1982:19 y Thomas Kesserling, 1984: 1V, § 5, I.

119



avanzar fijada de antemano por el filésofo (Enz § 81), sino el camino que
hace la cosa en virtud de su negatividad. A través de la dialéctica, algo
positivo emerge de la contradiccién —lo especulativo—, que lo contiene
como tal y al mismo tiempo estd como contenido: momento «superado»
(aufgehobene) y en si trascendido (cf. entre otros: Hegel, 1981 [=GW 12]:
125; 257). El sentido exacto de «contradiccién» se determina asi inicial-
mente de tal manera que puede entenderse légica y ontolégicamente en
cuanto incluye y proyecta el infinito potencial de contradicciones del
sistema absoluto. No como algo a ser excluido sino como el fundamento
(Grund) que hace posible la serie completa de sustituciones, traspasos y
flexiones de la totalidad de un desarrollo abierto a una unidad superior,
relativamente auténoma.

La forma de hacer esto solo puede comprenderse adecuadamente
mediante su recepcion en la Ldgica y su implementacién légico—especu-
lativa. A nivel de la Doctrina del ser (Seinslogik), 1a contradiccién no se
pone (gesetzt) como tal. El significado de esta categoria se hace visible
especificamente en la Doctrina de la esencia (Wesenslogik) en el contexto
de la «determinaciones de reflexién» (Reflexions—Bestimmungen), en que
se supera a si misma y se vuelve temdtica, para finalmente ser comprendida
como tal, al nivel de la Doctrina del concepto (Begriffslogik). Al consumarse
la contradiccién en la ruptura de la individualidad, la légica de la con-
tradiccién dialéctica circula y restringe la deducibilidad excluyente o
analitica del entendimiento y los contrarios se funden en el universal
concreto o «buen infinito». Termina la incompatibilidad formal; surge el
concepto compatibilizado, producto del libre operar de la razén.

La potencia de todo el proceso, la fuerza que anima este movimiento
es la oposicidn contradictoria como una relacién de «flexién» objetiva de
los conceptos «sobre si mismos» (a7 ihnen selber). En este sentido, Hegel
entiende el principio légico—formal de contradiccién como forma nega-
tiva del principio de identidad (A=A), de tal modo que, la diferencia (-A)
lejos de permanecer exterior a la relacién, emerge desde el interior del
movimiento mismo de reflexién. No hay opuestos en si mismos indife-
rentes. Mds bien, cada uno reduplica en si lo otro de si y reproduce la
relacién misma, transitando uno en el otro en una reciproca circulacién
dialéctica pasando de una figura a la otra en virtud de la implicacién
mutua que los caracteriza, hasta asumirse plenamente como momentos
de la unidad esencial que los comprende y simultdneamente mantiene la
distincién entre ambos. La oposicion contradictoria es asi contradiccion

120



reflexionada y como tal, autocontradiccion porque en ella se manifiesta la
determinacién propia de los lados de la oposicién, segin la cual «es esta
referencia la que constituye la determinacion o el ser en si de ellos, los
opuestos; es aqui donde ellos son en y para si» (Hegel, 1978 [=GW 11]:
275; 478). Por esto Hegel atribuye la autogénesis del concepto y sus deter-
minaciones, a la contradiccién como «alma dialéctica» (dialektische [v]
Seele) y «fuente intima de toda actividad» (innerste[m] Quell aller Titi-
gkeit) (Hegel, 1981 [=G W 12]: 2465 396). El retorno al fundamento (de la
identidad) solo estd motivado por la contradiccién, porque constituye el
«punto de inflexién en el movimiento del concepto» (ibid.) el cual con-
duce su desarrollo a ese momento en el que los contrarios perecen como
tales. Dice Hegel, al tratar acerca de la «disolucién de la contradiccién»:

La contraccién no contiene meramente lo negativo, sino también lo positivo
(...) subsistentes que no solo en si son subsistentes, sino que lo son por su
referencia negativa a su otro (...) el superar este ser puesto no es, por tanto,
como lo negativo de otro, sino que es el coincidir consigo mismo, es la uni-
dad positiva consigo: ser idéntica consigo por la negacién, no de otro, sino
de ella misma (...) ha regresado a su fundamento. (zu Grunde gehen) (He-
gel, 1978 [=GW 11]: 281; 484)

Al contener en si misma lo que excluye (in derselben Riicksicht enthilt was
sie ausschliesst), la contradiccidn como «negacién de la negacién», no es
privacidn sino potencia activa (cf. ibid.: 283;487), con lo cual, cobra sentido
el elemento dialéctico o racional-negativo de lo légico, y su diferencia con
el abstracto o propio del entendimiento y el especulativo o racional—positivo
(cf. Hegel, 1970 (8) [=Enz § 79]: 168; 182,183). Este logro de la negacién
reflexionante o absoluta debe pensarse como originaria en la medida en
que lo que era puramente positivo es llevado a su verdadero fundamento
para formar una unidad que lo media con su negacién; de modo que, no
se trata de lo puramente positivo en el sentido del «compendio de todas
las realidades» (Inbegriff aller Realititer) ni del (unilateral) negativo de un
principio de identidad que deba pensarse como absoluto por una intui-
cién intelectual, sino de una autorreferencialidad en la que la unidad y
la positividad de la «identidad consigo», yace en la contradictoria nega-
tividad de sus determinaciones. Ella es la unidad de la esencia: ser idéntica
consigo por la negacién, no de otro, sino de ella misma.

121



Esta dialéctica encuentra en la contradiccion la forma paradigmdtica
de la reflexion y el sentido originario e inmanente de la negacidn: una
negacién que contiene lo positivo solo es concebible como aquello que
en si mismo niega, es decir, es su propia negacidn. Si en una negacién lo
positivo es lo que niega, la negacién de la negacidn es una negacién que
niega que niega. Al hacerlo, se confirma como negacién y tiene, en la
medida en que se confirma, un resultado positivo. Estamos asf frente a
una estructura antindmica, es decir, produce su propio opuesto ponién-
dose a si misma (cf. Wandschneider,1995: 33). Si algo contiene in sich
determinaciones opuestas, hay una autorreferencia negativa dado que la
negacién solo puede negarse a si misma cuando estd puesta, pero solo
estd puesta cuando se niega a si misma. Esto supone que, lo que tiene
de antinémico la contradiccién de la negacién de la negacién es tal, por
una «autocondicién negativa» (ibid.: 30). Es decir, debe —formulado
paradéjicamente— presuponer primero lo que la produce.* En el caso de
la negacién de la negacién, el poner y el negar deben ser igualmente
originarios. He aqui el cardcter «productivo» de la antinomia, como dice
Kesselring: «una antinomia que puede describirse como estricta, muestra
siempre dos lados mutuamente negados y al mismo tiempo implicados»
(Kesselring (1984),98). Autorrelacién y negacién son mutuamente depen-
dientes y estdn reciprocamente implicadas. Con lo cual, se pone de mani-
fiesto un aspecto esencial de la autocontradiccién dialéctica que radica
en la «autocondiciény (Selbstbedingung) de la negacion reflexionante: la
flexién anula la irreversibilidad y libera la reversibilidad originando la
posibilidad de lo nuevo, negatividad incluyente primordial debido a su
papel constructivo creador.

La congruencia del concepto puro y la realidad

El sistema de la Ldgica tiene que acreditarse a si mismo como légica del
sistema. Si la nueva légica no iguala a la antigua en la claridad y capacidad
de comprobacién por medios deductivos, la supera por la plenitud de su

contenido, cuyo punctum saliens es el «movimiento del concepto». En
otras palabras, la virtud singular de la dialéctica de Hegel es que justifica

4. No es de extranar que sea la fuente de todo automovimiento para Hegel.

122



afirmaciones categoriales sobre el ser en general mostrando que son
momentos de autoexplicacién del pensamiento.” El ser del pensamiento,
que en si mismo es indiferente a la explicacidn, debe ser representado
dialécticamente como un momento en la explicacién completa del ser.
La necesidad, como el movimiento del concepto —del cual es insepara-
ble—, reside en la relacién entre ambos. Si la disposicién no ha de ser
arbitraria, la dialéctica debe establecer estas relaciones para mostrar que,
ordenadas como estdn, las categorias explican el pensamiento. La nega-
cién determinada es la forma dialéctica de hacerlo: si el ser es lo que es
solo por ser légicamente idéntico a lo que no es, y la negatividad es lo
que es mediante la determinacion de su negacién, entonces cada uno
debe ser explicado como lo que es en términos que dialécticamente lo
unen con el otro. Dado que el concepto es la unidad légica de lo negativo
consigo mismo y, por tanto, explicitamente dialéctico, toda alteridad
entre ser y pensamiento se agota asi gradualmente en movimientos de
primera y segunda negacién hasta que el ser ya no es mds que pensa-
miento, momento en el cual la explicacién del ser es igualmente el ser de
la explicacién, el pensamiento mismo.

La forma mds alta de dialéctica que puede reconocerse en la Ciencia
de la légica de Hegel, es la que corresponde al Légica Subjetiva, propia
del concepto (Lehre vom Begriffl. Esta produce los tipos de dialéctica que
corresponden a la esfera previa y presupuesta de la Légica Objetiva, en
sus dos momentos: Doctrina del ser (Lehre vom Sein) y Doctrina de la
esencia (Lehre vom Wesen)®. La dialéctica de la transicién propia del ser y
la de la reflexion, propia de la esencia, preceden y subyacen como prefor-
madas potencialmente latentes a las formas mds altas y fundamentales
del concepto, el cual representa la categoria culminante, el «basamento»
que ha devenido tal porque «se ha transformado en inmediato mediante

5. Dice Hegel: «La ciencia pura presupone la liberacién de la oposicion de la conciencia. La
ciencia contiene al pensamiento en la medida que él es, precisamente de la misma manera,
la Cosa en si misma, o bien contiene a la Cosa en si misma en la medida en que ella es. Pre-
cisamente de la misma manera, el pensamiento puro» (Hegel, 1978 [=GW 11]: 21; 199).

6. De las distintas formas de la dialéctica en la l6gica de Hegel se ocupa también Karl
Dussing, quien elabora en particular los tres tipos de dialéctica para la Setzung constituida de
la subjetividad absoluta y sefiala como esto condiciona a las diferentes estructuras de la
mediacion de las categorias. Cf. DUssing, 1995:327-332. Sobre el tema ver también G.M.
Wolfle, 1994:101-114.

123



la superacién de la mediacién» (Hegel, 1981 [=GW 12]: 115 125). Este
acontecimiento teérico representa un momento inédito respecto a los
anteriores porque la mediacién que termina en la «Idea» concibe a las
precedentes de una manera diferente a como ellas, por su parte, se con-
ciben. Mientras que en la esfera del ser prevalece la inmediatez sin rela-
cién, resulta de la estructura de la esencia un sistema de determinaciones
relacionales, superadas e integradas al darse el concepto la forma de la
«subjetividad». Claramente puede verse en este trdnsito, que el desarrollo
fundante para la construccién del proceso del ser al concepto a través de
la esencia, va indisolublemente asociado a una cada vez mayor inclusién
de los efectos de la negatividad como estructura relacional y ley del movi-
miento. La metafisica de la absoluta relacionalidad fundada en la Wesens-
logik es central para la tesis de Hegel de la autosuficiencia del «puro
pensar» que se vuelve criticamente contra toda presuposicion (Vorausset-
zung) en su abstraccién, unilateralidad e inmediatez. El despliegue
reflexionante de las determinaciones del pensamiento (Denkbestimmun-
gen) que desemboca en la reflexividad absoluta de la Idea es, precisamente,
lo que caracteriza su exposicién en su autodeterminacién y autoconoci-
miento. El saber no se distingue ya aqui de su contenido. La /dgica tiene
que ver con aquello que estd presente como «contenido» en el pensar y
despliega las determinaciones del pensamiento de esa presencia. De tal
modo que, la razén que se conoce a si misma no es el puro Yo en su
abstraccién sino el pensamiento que en tanto «unidad negativa» contiene
en si lo contrapuesto y se constituye en la dialéctica misma de lo absoluto
de la Idea.

En este contexto, la Idea es «finalidad», no como finalidad externa sino
como la forma dltima en la cual se «logra» mantener conciliados los
términos antitéticos como momentos puestos reflexivamente, ahora pre-
sentes en su especificidad y alteridad, sin perder su independencia y
encontrando su verdad en la implicacién totalizante del sistema. En otros
términos, en la «Idea absoluta», Gltimo capitulo de la Doctrina del con-
cepro, la dialéctica misma se convierte en el contenido del pensamiento,
habiéndose verificado el desarrollo del concepto como «productividad»
y el accionar de la productividad como realizando su telos (Grund 'y Ziel)
en el tltimo momento de «lo 16gico». Cabe ahora preguntarnos: ;puede
este Gltimo momento 16gico—especulativo del desarrollo del concepto,
determinado como positivo, lograr la acabada totalizacién de la Ldgica y

124



alcanzar el tercer sentido de la Aufhebung como elevatio? Esto es crucial
para nuestro problema porque se trata del cierre (Abschluss) de la Ligicay
por tanto del sistema, en la medida en que la conclusién como resultado
de la autoexplicacién exhaustiva de lo légico—especulativo determina la
resolucién de la contradiccién antinémica.

Veamos. La dialéctica especulativa reivindica la reflexividad como teo-
ria de principios légico—metafisicos porque trata de probar que en la
explicacién de si misma y de sus objetos de referencia hay una reflexividad
transsubjetiva categorial que debe ser explicada, pero solo puede hacerlo
vélidamente, al final. Al hacerlo, opera en completo contraste con la
actitud objetivista de la 16gica formal, para la cual las consecuencias de la
reflexividad de los conceptos (juicios y silogismos) —la tautologfa o la
contradiccién— son inaceptables, justificando su punto de vista irre-
flexivo desde precisamente estas consecuencias ex negativo. Al respecto,

dice Hegel:

todas las oposiciones aceptadas como fijas, tales como p.e. finito e infinito,
singular y universal, no estdn en contradiccién por obra acaso de un nexo
exterior sino que, como muestra la consideracién de su naturaleza, son mds
bien en y para si transicién: la sintesis y el sujeto en que ellas aparecen es pro-
ducto de la propia reflexion de su concepto. Mientras que la consideracién
carente de concepto se queda detenida cabe la relacién exterior de aquéllas,
es el concepto el que las mueve como siendo su alma y saca a la luz su dia-

léctica. (Hegel, 1981 [=G W 12]: 2445 394)

Estd claro que la pretensién de Hegel de integrar (o aufzuheben) la con-
tradiccion en el contexto de su deduccién 16gico—especulativa de las cate-
gorias, se explica por lo que representa la nocién de la «absoluta negati-
vidad» (cf. Hegel, 1978 [=GW 11]: 284; 488) como posibilidad de dejar
de entender «lo positivo» en el sentido de «la vacua abstraccién» y «lo
simple idéntico consigo» (ibid.). En la medida en que esto produce la
contradiccién antindmica al influir en la reflexidn, tanto la «identidad»
como la «diferencia»: «se convierten en momento o en ser—puesto, porque
ellos, en cuanto reflexién, son la referencia negativa a si mismos» (bid.:
266; 466). Negatividad como antinomia explicita asi la reflexividad como
negativa y los medios 16gico—especulativos como mutuamente depen-
dientes. Por lo tanto, la negacién de la autorrelacién puede presentarse

125



como la autorrelacién de la negacién, la negacién absoluta.” Esta nega-
tividad es, en cuanto contradiccidén que se supera a si, restauracion de la
inmediatez primera, de la simple universalidad pues es inmediatamente
lo otro de lo otro, lo negativo de lo negativo, lo positivo, idéntico, univer-
sal (Hegel 1981 [=GW 12]: 247;397). Asi, tesis y antitesis son llevadas a
una nueva unidad positiva: «Es este punto de flexién del método donde
el decurso del conocer retorna a si mismo» (76id.) Y esto es precisamente
lo que quiere decir lo especulativo: la «imagen especular» (Wandschneider,
1997:124), producida por la inseparabilidad de los momentos antitéticos
dado que uno no puede existir sin el otro. El pensamiento esencial (y por
lo tanto verdadero) consiste en superar en la mediacién incluso la media-
cién misma. Dice Hegel:

El sentido de la elevacién del espiritu consiste precisamente en atribuir al
mundo un ser que solo es sin embargo apariencia, no es verdadero ser, no
es verdad absoluta (...) Siendo esta elevacién trdnsito y mediacion, es ella
igualmente superacion del trinsito y la mediacién (...), con esta mediacién
se supera incluso la mediacidn (...) aquella elevacién, tal como se da en el
espiritu, corrige ella misma esta apariencia; su entero valor estd mds bien en

la correccién de esta apariencia. (Hegel, 1970 (8) [=Enz § 50]: 132,133; 152,153)

Con esto, Hegel parece pensar en un zercio (tertium) que no es explicita-
mente tenido en cuenta en las posiciones que quieren probar que el
pensar es incondicional, ni en aquellas que declaran que el pensar de la
totalidad es —necesariamente— contradictorio. Hegel obviamente ha
pensado aqui algo en conexién con lo que se viene desarrollando. La
l6gica trata de mostrar que una forma reflexiva de referir el concepto a si
mismo, también como «ser» y «esencia», conduce a su desarrollo. Pero eso
quiere decir: a través de la reflexividad, se produce una posicion, algo surge
Mientras el pensar formal, propio del entendimiento, convierte para si
la identidad en ley, dejando caer el contenido contradictorio en una
dualidad propia de la esfera de la representacion segtin la cual los contra-

7. La conexion interna entre negacion y reflexividad ya es tangible en la Realphilosophie
de Jena en relacién con la concepcion de la autoconciencia, comparese con la referencia a
la Vorlesung Uiber Geschichte der Philsophie para el semestre de invierno 1805/06, de Bon-
sipien (1977).

126



dictorios quedan uno fuera del otro, en el marco de la Légica Subjetiva
(Begriffslogik) pensar la contradiccién es el momento esencial del con-
cepto. Ahora, su autotematizacion, especulativamente hablando, formula
un nuevo sentido légico a través de la reflexividad. Asi dice Hegel: «Dado
que lo primero o inmediato es el concepto en si —por consiguiente,
también, solo ez 57 lo negativo—, el momento dialéctico consiste, en su
caso, en que la diferencia que el contiene en s venga puesta dentro de él»
(Hegel, 1981 [=GW 12]: 245;395). De este modo, el concepto finalmente
concibe su propia ley de desarrollo: la negatividad como punto de flexién
del movimiento y «alma dialéctica que todo lo verdadero tiene en si
mismo» (ibid.).

En el marco de una teorfa que no permite la distincién abstracta,
propia del entendimiento, entre forma y contenido, pensamiento y cosa,
esto significa que el tnico y auténomo «medio» (Miztel) que, como
método, no puede aislarse de su objeto y considerarlo «exterior», es aquel
momento dialéctico que consiste «en poner la unidad que dentro de él
estd contenida» (/bid.); es aquel explicans de la reflexividad, en que la
contradiccién antindmica bajo la forma de la absoluta negacién, opera
como elemento de formacién de estructuras de conceptos; es aquella
instancia que, como marco légico—estructural del triple paso dialéctico
(dialektischen Dreischritts) cumple la funcién de sintesis entendida aqui
como positiva autoafirmacién que se abre en un nuevo nivel, el de la
ampliacion (Erweiterung) —dentro del autodespliegue categorial— y
«restauracién de la inmediatez primera, de la simple universalidad; pues
es inmediatamente lo otro de lo otro, lo negativo de lo negativo, lo posi-
tivo, idéntico, universal» (/bid.: 247;397). De este modo, la contradiccién
como tal queda integrada en la Ldgica bajo la forma del sistema, el cual
tiene ya un resultado de su desarrollo y como conclusién la identidad
paraddjica de un fin entendido como el proceso integral de la actividad
subjetiva de si consigo de la Idea, plena resolucién (Auflosung) de la posi-
tividad autotrascendente de lo absoluto.

Conclusién
Segin Hegel, la dialéctica logra describir la estructura y el despliegue del

pensar puro. Muestra esto cuando sostiene que una descripcién de las
estructuras del pensar solo puede resolverse metédicamente. Lo 16gico,

127



no es sino el método in actu exercitium pensindose a si mismo, lo que en
realidad y verdaderamente estd siendo: el ser, visto desde la perspectiva de
la reflexién determinante y desarrollado hasta la maxima libertad de su
esencia en el concepto absoluto como saber in—finito que se sabe a si
mismo. Solo el pensar absoluto es la verdad del ser. En el dltimo capitulo
de la Begriffslogik, la Idea absoluta expresa esta implicacién reciproca del
ser y del pensamiento. El pensamiento puro, tomado inicialmente como
abstractamente inmediato, es ahora, como Idea absoluta, el pensamiento
concreto que habiendo superando la mediacién, explica y resuelve la
indiferencia prima facie del ser, la reflexividad de la esencia y el dilema
de la superacién (Aufhebung) de la contradiccién que presenta el desa-
rrollo del concepto. La superacién conduce a ese dominio, que eleva y
redne, de la verdad puesta de modo absoluto en el sentido de la certeza
completamente desplegada del saber que se sabe a si mismo. Dado que
la dialéctica del pensar, en la medida en que lo es, es también la dialéctica
de la cosa, encuentra su razén en la reflexividad de la «pureza légica» de
la Idea donde toda enajenacién (Entdusserung) queda explicada, toda
diferencia contenida y toda pre—suposicién mediada. En esta sintesis la
superacién especulativa se entiende en el sentido de su integracién: «Cada
nueva etapa del ir fuera de si, es decir de la determinacion ulterior, es
también un ir-dentro—de—si; y la extensidn mds grande, precisamente en
el mismo sentido, intensidad mds alta» (Hegel, 1981 [=GW 12]: 251; 402).

Referencias bibliograficas

Bonsipien, Wolfgang (1977). Der Begriff der Negativitat in der Jenaer Schriften Hegels,
Bonn, Bouvier Verlag.

Diissing, Karl (1995). Das Problem der Subjektivitdt in Hegels Logik,Bonn, Meiner, 3ra. ed.

Hegel, G.W.F. (1968). Differenz des Fichteschen und Schellingschen Systems der
Philosophie] (1801) Hrg. von H. Buchner und O. Péggeler. Meiner. Hamburgo
(Duseldorf) En: Gesammelte Werke, Bd. 4, Hrg. von der Rheinisch-Westfalischen
Akademie der Wissenschaften.

Hegel, G.W.F. (1978). Wissenschaft der Logik. Erster Band. Die objektive Logik
(1812/1813). Hrg. von Fr. Hogemann/Walter Jaeschke. Meiner. Hamburgo (Duseldorf)
En: Gesammelte Werke, Bd. 11, Hrg. von der Rheinisch-Westfalischen Akademie
der Wissenschaften. [= GW 11]. Trad.esp.: F. Duque, Volumen [: La Légica Objetiva
(1812/1813) Abada Editores, Madrid, 2011.

128



Hegel, G.W.F. (1981). Wissenschaft der Logik. Zweiter Band. Die subjetive Logik (1816).
Hrg. von Fr. Hogemann/Walter Jaeschke. Meiner. Hamburgo (Duseldorf)

En: Gesammelte Werke, Bd. 12, Hrg. von der Rheinisch—-Westfalischen Akademie der
Wissenschaften. [= GW 12]. Trad. esp.: F. Duque, Volumen II: La Légica Subjetiva
(1816) Abada Editores, Madrid, 2015.

Hegel, G.W.F. (1968). Phdnomenologie des Geistes (1807) Hrg. von Fr. Hogemann/Walter
Jaeschke. Meiner. Hamburgo (Duseldorf) En: Gesammelte Werke, Bd. 9, Hrg. von der
Rheinisch-Westfalische Akademie der Wissenschaften [=Phg]. Trad.esp.: W. Roces.
F.C.E. 2da. Reimpresién, México, 1973.

Hegel, G.W.F. (1970). Enzyklop&die der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse
(1830). Erster Teil: Die Wissenschaft der Logik. Mit den mindlichen Zusé&tzen.

En: Werke von 1832-1845 [Theorie Werkausgabe], Neu edierte Ausgabe. Redaktion
Eva Moldenhauer und Karl Markus Michel. Suhrkamp. Frakfurt/M. En: Werke in
zwanzig Bénden, Bds. 8-10. [= Enz]. Trad. esp. R. Valls Plana. Alianza, Madrid, 1997.

Henrich, Dieter (1974). Formen der Negation in Hegels Logik, Hegel-Jahrbuch Koln,
pp. 245-256.

Hélderlin, Friedrich. (1968). Samtliche Werke GrofRe Stuttgarter Ausgabe (Hrsg. F.
Beissner). Stuttgart: Kohlhammer, Cotta.

Kant, Immanuel (1968). Kritik der reinen Vernunft (1781). En Kants Werke. Akademie
Textausgabe. Berlin, Walter de Gruyter. [= KrV]. Traduccién: Critica de la razén pura,
edicion bilingte trad. Mario Caimi, Buenos Aires, Colihue, 2007.

Kesserling, Thomas (1984). Die Produktivitdt der Antinomie, Frankfurt/M., Suhrkamp.

Kondylis, Panajotis (1979). Die Entstehung der Dialektik, Klett—Cotta. Stuttgart.

Richli, Urs (1982). Form und Inhalt in Hegels Wissenschaft der Logik, Wien—-Munchen,
Oldenbourg.

Schelling, FW.J. (1856). Allgemeine Deduktion des dynamischen Prozesses [AD],
Sémtliche Werke, hrsg. v. K.F.A. Schelling, Stuttgart-Augsburg (1813).

Schelling, FW.J. (1965). System des transzendentalen Idealismus en Shellings Werke,
Mt inchner Jubilatiimsdriick, C.H. Beck, Minchen (1800).

Waghner, Hans (1959). Philosophie und Reflexion, Minchen & Basel: Ernst Reinhardt
Verlag.

Wandschneider, Dieter (1995). Grundzlige einer Theorie der Dialektik, Stuttgart,
Koénigshausen Et Neumann.

Wandschneider, Dieter (1997). Zur Struktur dialektischer Begriffsentwicklung. In Dieter
Wandschneider, Das Problem der Dialektik. Bonn: Bouvier.

Wolfle, Gerhard Martin (1994). Die Wesenslogik in Hegels «Wissenslogik der Logik»,
Stuttgart-Bad Canstatt.

129






Lo dialéctico

es el pulso de la vida
Dialéctica y teleologia
retrospectiva en Hegel

Eduardo Assalone
Universidad Nacional de Mar del Plata — CONICET

Este movimiento en que consiste la filosofia se encuentra

ya cumplido en tanto ella, al concluir, comprende su propio concepto,
es decir, hacia atvds ve solamente su propio saber.

Hegel, 1830*

Pensamiento, dialéctica y vida

La concepcién hegeliana del pensamiento y de la vida van de la mano. La
manera como Hegel comprende el pensamiento, y con él, el concepto,
la Idea, el conocimiento y el método, es en gran medida correlativa a su
comprensién especulativa de la vida.? El pensamiento para él es algo vivo;
las determinaciones del pensamiento concreto, del concepto, esto es, la
universalidad, la particularidad y la singularidad, son movimientos pro-
pios de algo viviente, son «movimientos animados» o «vivos» (lebendige
Bewegungen) (WdL, 11:294). Esa vitalidad del concepto permite enten-
der las conexiones entre lo universal, lo particular y lo singular como
transiciones propias de un ser vivo en su autodeterminacién. A su vez lo

1. La cita es de los paragrafos de la Enciclopedia dedicados a la presentacion de la filo-
sofia como parte conclusiva del sistema (Enz., Ill: § 573, p. 379 [592]). En todos los casos,
los numeros de pagina de las traducciones al espaniol utilizadas en las citas textuales se indica
entre corchetes luego del nimero de pagina de la edicion en aleman.

2. Sigo en esto a Sell (2013), Bordignon (2014) y Ng (2020).

131



viviente, realizado como organismo natural o espiritual, presenta la misma
estructura del concepto. Asi, por ejemplo, todo animal es un individuo
concreto (singularidad), que es de una especie particular (particulari-
dad) y de un género determinado (universalidad) (Ferrini, 2011:204). As{
también el Estado, que es un organismo en sentido estricto, aunque un
organismo de la voluntad o espiritual (Siep, 1986:410—411), se articula en
tres poderes, uno que provee la ley, la universalidad, el Legislativo, otro
que aplica el cuerpo normativo a situaciones particulares concretas, el Eje-
cutivo, y un tercero que, en su singularidad, le da unidad y subjetividad al
gobierno y al Estado en su conjunto: el Poder del Principe (PhR: § 273).

En la filosofia de Hegel, entonces, el pensamiento no estd divorciado
de la vida y la vida no es una realidad ajena al pensamiento, algo impe-
netrable a la razdn, un misterio irracional. Al contrario, si lo viviente vive,
eso se debe a que el concepto lo anima desde el interior, es su «alma», la
que lo lleva a la realizacién de su propio ser. «[E]l concepto es aqui el
alma omnipresente», dice Hegel en la Ciencia de la Légica (WdL,
11:472[482]). Al mismo tiempo, lo viviente nos permite comprender el
movimiento interno del pensamiento, cémo este avanza por medio de la
negacién de si mismo, por medio del desdoblamiento de si, la contradic-
cién, y gracias a la superacién de las contradicciones en la especulacién.

Ese movimiento de negacién de si y de superacién de las contradic-
ciones se encuentra en la historia de la filosoffa, en la refutacién perma-
nente de un sistema por el otro, pero también, por ejemplo, en el desa-
rrollo de cualquier organismo vegetal. De alli que Hegel recurra en
distintas oportunidades al devenir de las plantas para hacer mis com-
prensible coémo es que la permanente negacién de si no conduce necesa-
riamente a un estancamiento del desarrollo de lo vivo, sino, muy por el
contrario, a su realizacién cada vez mds plena. Tomemos el caso del Pré-
logo de la Fenomenologia del espiritu, cuando el filésofo critica la opinién
que ve como antagénicos lo verdadero y lo falso. Esa opinién:

No concibe la diversidad de los sistemas filoséficos como el desarrollo pro-
gresivo de la verdad, sino que solo ve en la diversidad la contradiccion. El ca-
pullo desaparece al abrirse la flor, y podria decirse que aquél es refutado por
esta; del mismo modo que el fruto hace aparecer la flor como un falso ser alli
[0 una falsa existencia: Dasein] de la planta, mostrdndose como la verdad de
esta en vez de aquélla. Estas formas no solo se distinguen entre si, sino que

se eliminan las unas a las otras como incompatibles. Pero, en su fluir, consti-

132



tuyen al mismo tiempo otros tantos momentos de una unidad orgdnica, en
la que, lejos de contradecirse, son todos igualmente necesarios, y esta igual
necesidad es cabalmente la que constituye la vida del todo. (PhG:12[8])

La negacién es un momento esencial de todo proceso de desarrollo y
realizacién, sea este el proceso que lleva a una conclusién en un razona-
miento o a un fruto en un 4rbol. La l6gica de la vida y la vida de la légica
son una y la misma cosa, y la negacién es el concepto que permite com-
prender el auto-movimiento tanto del pensar como del ser; cémo de la
unidad pasamos a la dualidad y, con ella, a la diversidad, y cémo esa
diversidad no socava la unidad, sino que, al contrario, la determina, la
complejiza y la vuelve mds concreta.

Ahora bien, ese momento de negatividad, de contradiccién, de duali-
dad y de particularidad es el propiamente dialéctico. Es cierto que todo
movimiento del pensamiento o de la realidad se produce por negacién.
Algo tiene que dejar de ser lo que es, tiene que 70 ser eso, para cambiar,
para transitar hacia lo otro de si. Incluso la Aufhebung es una forma de
negacién. Su traduccién habitual por «superacién» nos deja conformes
demasiado pronto, porque si bien la traduccién resalta el elemento de
conservacién de lo negado en una forma mids elevada, y aleja el fantasma
de una pérdida total tras esa forma de negacién, tiende no obstante a
soslayar que la elevacion es producto de una cancelacién, incluso de la
abolicién lisa y llana de lo precedente.

Se trata en definitiva de la negacién de una negacién, como Hegel lo
aclara expresamente cuando aborda el método en la Ciencia de la Légica.
«El segundo negativo, lo negativo de lo negativo, al que llegamos consiste
en aquella eliminacién [Aufheben] de la contradicciéon» (WdL, 11:563[573]).
El «segundo negativo» o la segunda negacién que caracteriza la tercera
determinacién o el tercer momento del método es el de la «<negacién de
la negacién». Es una nueva negacién que elimina la contradiccién y, solo
asi, la supera. El momento de la Aufhebung, por tanto, es el de la negacién,
la desmentida o la refutacién del presunto caricter irreductible de una
contradiccién. Es el movimiento a través del cual queda en evidencia que,
asi como la razén no puede evitar caer en contradicciones, asi también
ella tiene la capacidad de ir mds alld de la contradiccién y producir, o
restaurar, de ese modo, la unidad perdida entre los contradictorios, sin
por ello abandonarse a un volver a empezar infinito, que no reconozca
avance ni progreso en un proceso real o conceptual.

133



Viéndolo de esta manera, no es desacertado afirmar que la dialéctica
es «el método de Hegel», como tantas veces se ha dicho, porque la nega-
cién, que es lo propio de la dialéctica, es el nervio que atraviesa todo
proceso de transformacién, sea en el pensamiento puro, sea en la natu-
raleza, sea en el espiritu. «La Idea [es] esencialmente proceso, negatividad
absoluta y por ello [es] dialéctica», dice Hegel en las lecciones sobre la
Légica del semestre de verano de 1831 (Hegel, 1831:796). O como lo habia
expresado en las lecciones de Légica y Metafisica de 1817: «Lo dialéctico
es el pulso de la vida en general» (Hegel, 1817:13). La dialéctica es la pul-
saci6n de lo viviente, el movimiento binario de positividad y negatividad,
de determinacién y de negacién de una determinacién (o de «negacién
determinada); es la serie de ceros y unos que explica a la vez la deduccién
de las categorias del pensamiento puro, la palpitacién de un organismo
animal o el ascenso y la caida de los pueblos en la historia universal. La
dialéctica es el «principio motor del concepto, que disuelve pero también
produce las particularidades de lo universal», como dice Hegel en la
Filosofia del Derecho (PhR: § 31, Obs., p. 84 [s1]). En ese sentido, «dia-
léctica» es el nombre para todo movimiento del concepto, no tinicamente
para el momento de mayor contradiccién de ese movimiento.

Dicho esto, es necesario sefialar que la dialéctica, al menos en palabras
de Hegel, no es el nombre para el método como tal, en su conjunto, sino
para ese momento especifico del método, el mds negativo, el de la con-
tradiccién o la particularidad (WdL, 11:562—563. Enz., I: § 79, p. 168). Lo
«particular» es entendido en ese contexto como lo «partido», lo «escin-
dido», lo que al afirmarse en si mismo se recorta de lo demds y se pone
en tension tanto con el contexto inmediato como con otros particulares
surgidos del mismo movimiento de particularizacién. Es esta la «contra-
diccion absoluta» que tiene lugar al interior de la vida. En la contradiccién
«el concepto se ha desdoblador (mit sich entzweit), «el viviente es asi por
si mismo este desdoblamiento [Entzweiung], y tiene el sentimiento de
esta contradiccién, que es el dolor» (ibid.:481[490—491]).2 El momento
propiamente dialéctico es entonces el de la contradiccidn, en el que el
dolor insoportable del desgarramiento del concepto demanda ir mds alld

3. Véase también lo que Hegel afirma en la Légica de la Enciclopedia: «Las cosas vivas
tienen el privilegio del dolor por encima de las cosas que carecen de vida [leblosen]». (Enz.,
I: § 60, Obs., p. 144 [162])

134



de la contradiccién en bisqueda de la recomposicién de la unidad per-
dida. Es, por tanto, un momento necesario del proceso, pero solo un
momento que debe a su vez ser negado y al fin superado.

La teleologia retrospectiva en la Filosofia Real

¢Pero qué significa concretamente «recomponer la unidad perdida»? No
pregunto por el cudnto de la recomposicién, cudnto se pierde y cudnto se
recupera, sino por la posibilidad del retorno de lo crefamos definitiva-
mente perdido. Cémo es que algo de ello puede volver; cémo es posible,
por asi decir, «viajar en el tiempo» y encontrarnos en el futuro con el
pasado, como cuando el fruto nos entrega la misma clase de semilla que
lo origind, sin que ello implique caer en el mal infinito de la repeticién
incesante de lo mismo, donde no hay progreso ni enriquecimiento alguno
de la vida, sea esta l6gica, natural o espiritual. El ejemplo, que no es
metédfora, del fruto y la semilla nos indica que es posible que algo asi
suceda, que viajar en el tiempo, al menos para los seres bioldgicos, es algo
factible. Solo que ese tipo de viaje no necesita mdquina alguna, ni va hacia
atrds, como habitualmente nos lo representamos, sino indefectiblemente
hacia adelante. Nosotros no vamos hacia atrds, sino que lo que estaba
atrds reaparece ahora delante de nosotros.

Por esta razén el progreso es un hundimiento hacia el fundamento.
Esto es valido para el método filoséfico de Hegel en general, incluido el
de la Ldgica. La deduccién de las categorias revela progresivamente el
verdadero fundamento de ellas, con lo cual el final acaba justificando la
necesidad del comienzo (que todo el curso de la demostracién haya
comenzado por ahi y no por otra parte) y del desarrollo que lleva desde
ah{ hasta el final del recorrido, en cada uno de sus avances (Herszenbaun,
en prensa). Por eso:

cada paso del progreso en el determinar ulterior (Fortgangs im Weiterbestim-
men), al alejarse del comienzo indeterminado, es también un acercamiento
de retorno (eine Riickanniherung) a este, y asi lo que primeramente pue-
de aparecer como diferente, es decir, la fundamentacion regresiva (das riic-
kwdrtsgehende Begriinden) del comienzo y su ulterior determinacion pro-
gresiva (vorwidrtsgehende Weiterbestimmen), caen una en la otra, y son la
misma cosa. (WdL, 11:569[580])

135



Dar un paso hacia adelante, alejarse de la necesaria indeterminacién de
todo comienzo, ganar determinacion o progresar, es también, paradéji-
camente, acercarse, retornar al comienzo, regresar. Porque lo que se revela
progresivamente no es mds que el fundamento presente desde el inicio.
Solo que ya no se presenta en la forma indeterminada, inmediata y abs-
tracta del comienzo, sino de forma determinada, mediada y por ello més
concreta. En ese sentido, el progreso es auténticamente un progreso, a
pesar de coincidir con el movimiento regresivo hacia el comienzo o al
hundimiento en el fundamento.

El desarrollo de la vida es el cumplimiento de un destino, de un fin,
incluso de un imperativo ontolégico, que estd alli desde el principio,
conduciendo el proceso hasta el final. El ser debe revelarse como concepto
y realizarse como Idea; la bellota debe ser roble; el nino o la nifa deben
poder ser adultos y llegar a ser reconocidos por la sociedad en virtud de
sus talentos y aportes a la comunidad; el Estado despético debe convertirse
en un Estado constitucional o de lo contrario estd llamado a desaparecer;
la comprensién intuitiva de lo absoluto por el arte debe dar paso a la
comprension conceptual que solo la filosofia puede ofrecer. Podriamos
multiplicar los ejemplos, pero la idea central es la misma: e/ comienzo
determina el fin, porque las cosas deben llegar a ser lo que esencialmente
son desde siempre, pero no es menos cierto que e/ fin determina el
comienzo, porque solo sabremos lo que las cosas efectivamente son si
echamos una mirada a su fin, al resultado, y lo comprendemos justamente
como el final de un proceso.

Parece haber aqui una diferencia entre el ser y el saber. En el orden del
ser lo determinante es el comienzo, la semilla, la bellota, porque de ella
no saldrd otra cosa que un roble, pero en el orden del saber lo esencial es
el fin, el fruto o, siguiendo el ejemplo, el roble, porque si queremos saber
qué es un roble, jamds nos conformariamos con la bellota. Como lo
expresa Hegel en el Prélogo de la Fenomenologia:

No nos contentamos con que se nos ensefie una bellota cuando lo que que-
remos ver ante nosotros es un roble, con todo el vigor de su tronco, la ex-
pansién de sus ramas y la masa de su follaje. Del mismo modo, la ciencia,
coronacion de un mundo del espiritu, no encuentra su acabamiento en sus

inicios. (PhG:19(12])

136



Si bien es cierto que «[l]o verdadero es el todo», donde el todo refiere a
la totalidad del proceso, desde el inicio hasta su final, incluyendo cada
paso que fue necesario para llegar hasta ahi, no es menos cierto que «el
todo es solamente la esencia que se completa mediante su desarrollo», y
por ello Hegel afirma que el absoluto «es esencialmente resultado, que
solo al final es lo que es en verdad» (ibid.:24[16]). La referencia a la cien-
cia, como coronacién de un mundo espiritual, parece confirmar que de
lo que estamos hablando es de nuestro saber sobre las cosas, no sobre las
cosas mismas. Que el final o el resultado es determinante para el conoci-
miento, no para el ser mismo.

Asi llegamos a un punto crucial de mi argumentacién en este ensayo.
Solo somos capaces de comprender qué es realmente un roble, incluso
entender que la bellota es su semilla, que el proceso de su desarrollo es
tal o cual, si ya tenemos el drbol adulto en toda su plenitud. Algo tiene
que haberse realizado ya, debemos haber llegado a alguna clase de final
de un proceso vital para poder comprender al menos parcialmente lo que
tenemos enfrente. Porque, por mds que examinemos insistentemente la
bellota, de ella no extraeremos jamds el concepto de un roble ni obten-
dremos jamds la sombra donde descansar en las tardes térridas del verano.
Para eso necesitamos que el proceso haya concluido. Que tengamos ante
nosotros el roble «con todo el vigor de su tronco, la expansiéon de sus
ramas y la masa de su follaje».

El punto crucial de mi argumento es que para Hegel hay una necesa-
ria retroactividad en el conocimiento, pero no solo en el conocimiento.
La légica de la vida (asi como la propia vida de la 16gica) presenta un
movimiento progresivo, productivo, prospectivo, dirigido al futuro, que
apunta a la realizacién de un fin. Por eso Hegel deja claro que la vida
presupone la teleologia, aunque, siguiendo aqui a Klaus Brinkmann
(1996), debemos entenderla como una «teleologia retrospectivar, no «pro-
yectiva». Brinkmann estd pensando en el organismo animal, pero sus
referencias van mds alld de la Filosofia de la Naturaleza. Si Hegel se
hubiera valido de una teleologia proyectiva, habria intentado derivar, por
ejemplo, del concepto de organismo animal, caracteristicas concretas
como tener circulacién sanguinea. Lo que restaria es simplemente veri-
ficar que los animales reales la tengan. Cosa que Hegel no hace en ningtin
momento, porque ello implicarfa asumir como filésofo una cierta omnis-
ciencia y la capacidad de predecir el resultado de la historia natural o
espiritual. La filosofia solo hace comprensible lo que ya es, expone la

137



racionalidad de la realidad y su conformidad con ciertos fines. Esto hace
de la filosofia una disciplina reconstructiva y teleoldgica, pero de una
teleologia retrospectiva que es capaz incluso de incorporar en el sistema
de la ciencia novedades que en principio podrian parecer enigmdticas o
que no pueden deducirse a priori de la progresion de las categorias. Como
no se trata de deduccidn, sino de reconstruccién, el problema de su
deducibilidad es ajeno a este campo. Si nueva informacién sobre c6mo
es el mundo no «encaja» con las reconstrucciones previas de la ciencia
filoséfica, entonces una nueva reconstruccién racional debe realizarse a
fin de que esa informacién se deduzca naturalmente de sus premisas
conceptuales (Brinkmann, 1996).*

Esta via retrospectiva y reconstructiva completa el movimiento inverso
al de la deduccidn categorial tipico de la Légica. Es el movimiento propio
de la filosofia que, como en la cita del epigrafe de este trabajo, siempre
«mira hacia atrds» (zuriicksieht) y lo que ve es su propio conocimiento.
Es un movimiento que va del presente al pasado, y que es igualmente
necesario para la vida. Es necesario en el sentido epistemoldgico de que
el fin nos permite comprender el pasado y al proceso que conduce nece-
sariamente a ese fin, porque, sin el roble adulto, no sabriamos que la
bellota es su semilla. Y, si no supiéramos eso, sabriamos bastante poco
del roble en general.

Pero el proceso es necesario, ya no solo para el conocimiento o para la
filosofia, sino también para la realidad misma. Sobre este punto volveré
mds adelante, porque antes quisiera profundizar en la pregunta sobre la
necesidad del proceso, en qué sentido es necesario el proceso que estoy
describiendo. Aqui las aguas se dividen entre la Légica, como ciencia que
estudia las determinaciones puras del pensamiento, y la Filosofia Real, la
otra gran parte del sistema hegeliano que incluye la Filosofia de la Natu-
raleza y la Filosofia del Espiritu. No es, a mi modo de ver, la misma
necesidad la que se encuentra en una y otra parte del sistema. En la
Légica, la deduccién de las categorias del pensamiento es necesaria vy,
aunque también avanza hacia —o regresa a— el fundamento, que es la
Idea absoluta, no lo hace de manera retrospectiva, sino prospectiva. Cada
categoria se desprende necesariamente de las anteriores y no hay contin-
gencia alguna que pueda alterar ese procedimiento, ni exigir su revisiéon

4. Sobre este tema, véase mi trabajo: Assalone (2019).

138



global, porque el mismo es un progreso puramente conceptual, que se
daen el terreno del pensamiento puro. La contingencia es, en ese campo,
una categoria mds del pensamiento. Pensar supone pensar la contingen-
cia tanto como la necesidad. Pero esto mismo es un hecho necesario, no
contingente.

En la Filosofia Real no es posible construir demostraciones de este tipo,
«a espaldas» de la realidad e ignorando la radical contingencia de las
producciones naturales y espirituales. Podria haber un nuevo planeta en
el sistema solar, una guerra podria haberse ganado, y no perdido, un
pueblo podria no haber existido jamds sobre la faz de la tierra y yo bien
podria no haberme acordado en este momento de la batalla de Caseros.
Son ocurrencias, acontecimientos contingentes. Negar su contingencia
serfa un acto de necedad por parte de un filésofo o de una filésofa, quien
se expondria asf al desafio de Krug de demostrar con necesidad la exis-
tencia de su pluma, sin poder hacerlo (Enz., 11: § 250, nota, p. 35).

La contingencia tiene un amplio espacio en el mundo objetivo, sobre
todo en la naturaleza, donde «tiene rienda suelta» (ihr freies Ergehen hat)
(Enz., I: § 145, Agregado, p. 285). Aunque la contingencia no sea lo mds
importante para la filosoffa, ella forma parte, no obstante, de la realidad
efectiva y debe tener, en consecuencia, algin lugar donde desenvolverse.
Es en la naturaleza, pero también en el «arbitrion (Willkiir), donde
encuentra ese lugar. Seria necio entonces que la filosofia, cuando se ocupa
de esta objetividad, olvidara el hecho de que es justamente ese el terreno
de la contingencia desatada.

Pero que la contingencia tenga amplios mirgenes de accién en el
terreno de la Filosofia Real no quiere decir que ella sea incompatible con
la necesidad. Que la filosofia hegeliana admita la necesidad de la contin-
gencia no implica el rechazo de la necesidad misma, al contrario. En
efecto, es la necesidad lo que debe buscar la filosofia, no la contingencia.
Para ello tenemos el concepto. El concepto es el que nos permite distin-
guir en un proceso real —sea natural o espiritual— la paja de la contin-
gencia del trigo de la necesidad. Necesario serd aquello que en la objeti-
vidad siga al concepto. Los monstruos, los «seres intermedios» (Mitteldinge)
y toda otra creatura que en la naturaleza desafie las sistematizaciones
teéricas de la Naturphilosophie por su caprichosa anatomia (Enz., 11: §
250, Obs., pp. 35—36 [310-311]), lo mismo que un Estado autoritario, en
el cual los ciudadanos no pueden realizar sus fines particulares (PhR: §
270, Agregado), serdn cargados en la cuenta de lo puramente contingente,

139



de lo que se ha apartado del concepto, que es su patrén ontoldgico, nor-
mativo y epistemoldgico. Asi se explica la «<impotencia de la naturaleza»,
que no acierta a plasmar del todo el concepto en la realidad (Enz., 11: §
250, p. 34 [309]). Quizds sea mejor decir que es ¢/ concepto el que no
encuentra en la naturaleza el dmbito propicio para realizarse plenamente.
Para ello serd necesario el desarrollo del espiritu, el Gnico capaz de captar
el concepto en el elemento propio del concepto, es decir, conceptual-
mente. Justamente eso es lo que hace la filosofia.

La mirada retrospectiva de la filosofia pone al descubierto, en una
realidad ya consumada, la estructura conceptual que sostuvo todo el
tiempo a esa realidad concreta; revela el armazén de conceptos por cuyas
articulaciones transité la vida como un flujo irresistible, necesario. Pero
lamentablemente no tenemos ojos para esa necesidad mientras ella ocu-
rre. No podemos anticipar hacia dénde se dirigird, ni qué configuraciones
de la naturaleza o del espiritu adoptard, a no ser que ya las haya adoptado
y, en una fase declinante de su vitalidad, la filosofia «pinte gris sobre gris»
sobre ese mundo espectral, en el que nada verdaderamente nuevo cabe
ya esperar. Recordemos el célebre pasaje del final del Prefacio de la Filo-
sofia del Derecho, cuando Hegel dice que la filosofia llega siempre tarde
y agrega inmediatamente: «En cuanto pensamiento del mundo, aparece
en el tiempo solo después que la realidad ha consumado su proceso de
formacién y se halla ya lista y terminada» (PhR:27[20]).

El animal sagrado de la filosofia es el btiho, no el gallo. Los filésofos y
las filésofas no estdn para anticipar o predecir cémo serd el futuro. No
son adivinos, tampoco constructores de mundos. No pretenden ensefiar
cémo debe ser el mundo (76id.:24); no dicen qué es lo que hay que hacer,
ni mucho menos cémo hacerlo. Pretender ensefarle al mundo cémo debe
ser, tanto como anticipar cémo serd, significa desconocer que el objeto
de la filosofia, en dltima instancia la razdn, ya estd presente en la realidad
y por lo tanto no hay que buscar muy lejos, ni usar demasiado la imagi-
nacién, para encontrar algo verdadero en la filosofia.

Por su mirada retrospectiva y por la necesidad de situarse en el final
de un proceso para saber realmente de qué se trata, la tarea de la filosofia
se limita a la reconstruccién de mundos perimidos. Como quien extrae,
del cuerpo de un animal muerto, el esqueleto que lo mantuvo firme en
vida, para estudiarlo y asi encontrar su lugar en el sistema de los verte-
brados. O como el arqueblogo que recorre ruinas y a partir de ellas recrea
en su mente complejos sistemas de culto o de trabajo. En la Filosofia

140



Real, la necesidad es un espiritu que recién puede atraparse cuando se ha
desembarazado totalmente del cuerpo.

Esta idea de una necesidad que solo se puede captar de modo retros-
pectivo puede inducirnos a pensar que toda contingencia es en verdad
una ilusién en el terreno de la Filosofia Real. Que lo que ddbamos por
contingente era en verdad necesario, solo que no lo sabiamos. Creo que
esa lectura es desacertada. La necesidad retrospectiva no elimina la con-
tingencia, al contrario, se funda en ella. Un mundo histérico, el del
Imperio Romano, pongamos por caso, bien podria no haber existido
jamds. Su emergencia en la historia es por tanto un hecho contingente.
Sin embargo, existié. Nuestra reconstruccion filoséfica de su sentido en
la historia no puede moverse ya en el terreno de la pura contingencia,
desconociendo que, si bien lo contingente, por contingente, pudo ser de
otra manera, sin embargo, es como es. Un hilo de necesidad debe conectar
las piezas desordenadas de ese devenir real. Algo del orden del concepto
encontrd una via de realizacién en Roma, quizis el concepto de persona o
en general el derecho como existencia de la voluntad libre. Si el concepto
encontrd alli un 4mbito propicio para su realizacién, no debemos suponer
ya pura contingencia donde vimos la huella de la necesidad.

Si otra hubiera sido la historia, si Roma nunca hubiera existido, o si
nuestro conocimiento de la historia, por nuevos descubrimientos cienti-
ficos, llegase a cambiar sustancialmente, el esfuerzo de reconstruccién
filoséfica deberia reanudarse, volver a empezar desde el comienzo de los
tiempos, porque debe ofrecer un relato global coherente y porque la
persistencia en una concepcién particular del mundo no es precisamente
una virtud filoséfica. Hegel no pregona en ninguna parte la obstinacién
como valor metodolégico, sino que mds bien demuestra con el ejemplo
la necesidad de una actualizacién permanentemente sobre el estado del
conocimiento cientifico, incluso empirico, de la época. A partir de ese
acerbo tedrico, el fildsofo o la filésofa pone en marcha un esfuerzo recons-
tructivo que busca ordenar esa ingente cantidad de informacién, jerar-
quizdndola y poniéndola en perspectiva.

La guia la proporciona el concepto. Para eso existe la Légica y por eso
la Légica debe ser comprendida como la base conceptual de todo el sis-
tema, el arsenal de categorias sin el cual es imposible obtener un conoci-
miento cientifico tanto del mundo natural como del mundo espiritual.
La base conceptual, el pardmetro de toda racionalidad, realidad y nor-
matividad, no puede variar sustancialmente. De lo contrario, no seria

141



una buena base y un buen pardmetro. No hay ninguna teleologia pro-
yectiva que nos permita deducir, por anticipado, el Imperio romano, ni
ninguna de las consecuencias histéricas que se siguieron de él, como por
ejemplo el derecho romano. Pero, una vez acaecidos tanto ese imperio
particular como el sistema juridico que el mismo elabord, podemos adver-
tir que la relacidén entre ambos estd marcada por la necesidad: ningtin
otro sistema juridico podria derivarse coherentemente de aquel imperio,
y ese es probablemente el mayor aporte de aquel mundo histérico a la
historia universal. Ahora bien, el concepto de necesidad, que nos permite
establecer la relacién histérica correcta entre el Imperio romano y el
derecho romano, dos hechos de por si contingentes, no es él mismo un
hecho contingente. La necesidad como categoria légica es siempre la
misma, es l6gicamente necesaria, tanto como la categoria de contingen-
cia. Por eso la Légica se sustrae a la contingencia radical que atraviesa la
Filosofia Real, y por eso a esta tltima solo le queda la tarea reconstructiva
que encuentra la necesidad retrospectivamente, solo cuando el fin se ha
realizado.

La determinacion del fin

Es curioso que Hegel, un filésofo tan preocupado por los comienzos,
porque prejuzgan de alguna manera el todo, sea conocido, en nuestros
dias, mds bien como el filésofo de los finales: el del fin de la historia, el
fin del arte, la clausura de la filosofia, etc. Sin embargo, donde Hegel
demuestra poner un mayor interés no es en los finales, justamente, sino,
como decia, en los comienzos: por dénde debe comenzar la ciencia (WdL,
L:65 y ss); si el «camino hacia la ciencia», que es la fenomenologia del
espiritu, es «ya él mismo ciencia» o no (PhG:80[60]); si es necesario
realmente dar un rodeo, como prescribié Kant, por la teoria del conoci-
miento antes del conocer mismo, etc. Cuantas menos presuposiciones
contenga el comienzo, o cuanto mds justificadas estén las presuposiciones,
tanto mejor serd para la demostracidn filoséfica posterior, porque avanzard
sin supuestos arbitrarios, sin concesiones incémodas por parte del inter-
locutor, sin darle oportunidad al demonio escéptico para que meta la cola
en el mecanismo de la argumentacién y lo trabe irremediablemente.
Pero, aunque Hegel sea decididamente un filésofo de los comienzos,
hay un nicleo de verdad en la imagen popular de Hegel como el filésofo

142



que anuncia solemnemente los finales. Mds alld de si las tesis del fin de
la historia, del fin del arte o de la clausura de la filosofia en el altar del
saber absoluto tienen algin asidero en la obra de Hegel —no es lo que
quiero discutir aqui—, me interesa pensar mds bien en qué medida es
atinada, desde el punto de vista de la propia filosofia hegeliana, la repre-
sentacién del filésofo como aquel que, situado en el final, narra la histo-
ria de la naturaleza o de la cultura a través de un relato global y conclusivo.
Creo que esa representacion es perfectamente compatible con la tarea de
reconstruccién que, como mencioné antes, es tipica de la filosoffa (real).
Y ello sin negar la contingencia de lo natural y lo espiritual, y sin declarar
el final de todo futuro posible.

Sin embargo, la mirada retrospectiva no deja inalterada a la realidad
misma. El conocimiento es capaz de modificar sustancialmente la realidad
rocosa del pasado. Este es el aspecto quizds menos explorado, sin dudas
el mds interesante y original, de la concepcién hegeliana de la reconstruc-
cién del pasado, que va més alld de la mera retrospeccién. No se trata tan
solo de mirar atrds para entender mejor la realidad presente, o, lo que en
parte es lo mismo, de tomar el presente (el resultado o el fin) como base
para reconstruir el pasado. No es simplemente una cuestién de «mirar»
o de «inspeccionar, sino de hacer algo con el pasado. Salvo que el «mirar
atrds» tenga la capacidad de modificar sustancialmente el pasado. Hacia
esa capacidad particular del espiritu quisiera orientar mi argumentacién
en lo que sigue.

Robert Brandom (2011) sostiene que, al ser creaturas esencialmente
autoconscientes, los seres humanos tenemos una cierta capacidad auto—
constituyente. «Cémo algo que es esencialmente autoconsciente se aparece
a si mismo es parte de lo que ese algo realmente es». Un ser asi «puede
cambiar lo que es ez si mismo al cambiar lo que es para si mismo». Esto
abre la posibilidad de la auto—transformacién, porque lo que un ser
humano es en si es el resultado de un proceso de desarrollo. «Los seres
esencialmente autoconscientes no tienen naturalezas, tienen historias,
dice Brandom. La experiencia en Hegel —tipicamente, la Erfahrung de
la conciencia en la Fenomenologia— es un proceso de auto—constitucién
y auto—transformacién por parte de estos seres esencialmente autocons-
cientes. Un proceso que se basa en la identificacién y el sacrificio. Cuando
advertimos que sostenemos al mismo tiempo dos posiciones mutuamente

143



incompatibles, sentimos la exigencia de aprobar una de ellas, con la cual
nos identificamos, y sacrificar la otra (Brandom, 2011:25-30).°

Como entes esencialmente autoconscientes e histéricos, los seres
humanos somos capaces de narrarnos a nosotros mismos y, gracias a esa
narracién, darnos una identidad —la cual, por supuesto, sin el reco-
nocimiento, sin la mirada aprobatoria de los otros, jamds serfa confir-
mada—. El modo en el que narramos nuestra propia historia nos define
esencialmente, porque en gran medida somos realmente eso que creemos
ser. Una inconsistencia sensible en nuestra narracidn, algo que produzca
una contradiccién insostenible en nuestro relato de nosotros mismos,
nos obliga a explicar de alguna manera esa contradiccién, demostrando
que no es realmente tal cosa, o nos exige asumirla como tal y reformular
el relato entero de nuestra identidad para que deje de ser contradictorio.
Porque, a la vez que seres esencialmente histéricos y autoconscientes,
somos también esencialmente racionales: no podemos consentir la contra-
diccidn en el corazén de nuestra propia identidad. En esa intolerancia a la
contradiccién se funda, no solo la posibilidad del conocimiento riguroso,
sino también el compromiso, la honestidad y la responsabilidad, actitudes
eminentemente pricticas, que cimientan las relaciones intersubjetivas.

La auto—comprensién histérica del espiritu es un logro milenario que
es producto de innumerables y colectivos esfuerzos de calibracién de
nuestras —muchas veces contradictorias— descripciones de nosotros
mismos. Un pais se comprende a si mismo como una tierra de libertad,
pero al mismo tiempo admite los centros de reclusién mds temibles, por
fuera de todo derecho y toda ley. Cuando los derechos humanos fueron
promulgados, se les atribuia una universalidad estricta. Sin embargo, esa
pretendida universalidad excluia a las mujeres y a los esclavos, para quie-
nes nada de lo humano parecia serles propio. Fue un esfuerzo social
sostenido el que obligé a revisar esa concepcién excluyente de la huma-
nidad y a ampliar los mdrgenes de la ciudadania occidental. La auto—des-
cripcién no contradictoria de nosotros mismos es a la vez un logro social
y un elemento constitutivo de nuestra identidad histdrica, tanto a nivel
personal, como a nivel nacional y global.

Pero mi interés estaba puesto principalmente en la accién, en cémo
hacemos algo con el pasado. Lo indicado recién tenfa como objetivo evi-

5. Sobre este tema, véase mi articulo: Assalone (2015).

144



denciar cudn decisivo, cudn constitutivo, es contar con una narracién
histérica coherente de nosotros mismos. Ahora quisiera mostrar que para
Hegel esa intolerancia hacia la contradiccién en la historizacién de nues-
tra identidad lleva incluso a zransformar el pasado para adecuarlo a los
logros del presente. Esta es otra manera de entender la «determinacién
del fin» con respecto a un proceso vital. Ya no como una determinacién
epistémica, o en el orden del conocimiento (el final determina nuestro
conocimiento del pasado), sino como una determinacién ontoldgica o en
el orden del ser mismo (el final constituye el pasado).

Esta idea, que corre el riesgo de ser prejuzgada como una justificacion
filosé6fica de las manipulaciones de la verdad histérica, tiene, al contrario,
sentidos perfectamente compatibles con el apego a la verdad. Es lo que
comunmente llamamos «resignificacién», la cual no consiste en una mera
operacién retdrica (aunque ninguna operacion retérica es realmente una
mera operacién retdrica), un cambio del significado de las palabras o de
la definicién de los conceptos, sino una transformacién de la realidad
misma aludida por esas palabras y esos conceptos.

Resignificar un intercambio desafortunado de palabras como «mal-
trato» es algo mds que cambiar palabras, es modificar la historia misma.
No se modifica solo nuestra comprensién de ese hecho pasado, sino el
hecho mismo. ;Qué ocurri6 finalmente? ;Fuimos maltratados verbal-
mente por alguien o fue solo un intercambio mds o menos afortunado
de palabras el que tuvimos? Si fue maltrato, no empez6 a ser maltrato en
el momento en que lo concebimos de esa manera. Siempre lo fue, y
justamente por eso es que finalmente llegamos a concebirlo como tal.
Hay un nicleo de realidad en el pasado que nos obliga a esforzarnos cada
vez por mejorar nuestra comprensién de lo ocurrido, porque en ello se
nos va, si no la vida, al menos si nuestra identidad. Pero también es cierto
que, sin esa comprension retrospectiva, sin ese conocimiento del pasado,
no se habria expuesto jamds ese nicleo de realidad a la luz del dia. En ese
sentido, el conocimiento retrospectivo constituye el pasado, y por eso la
retrospeccion se revela como retroactividad, como algo que hacemos desde
el futuro con el pasado, al punto tal de transformarlo sustancialmente,
llegado el caso.

La capacidad del espiritu de transformar el pasado a partir de una
modificacién de su comprensién de si mismo aparece expresamente dicha,
aunque escasamente desarrollada, en la Fenomenologia del espiritu, en el
momento culminante del capitulo v1, dedicado al Espiritu. Me refiero a

145



la escena que enfrenta a la conciencia que acttia y a la conciencia enjui-
ciadora (PhG:v1.C.3), que es el alma bella en su devenir mds cruel. En
ese pasaje clave de la Fenomenologia, Hegel expresa con todas las letras,
pero sin explayarse sobre el asunto, la capacidad que tiene el espiritu de
transformar el pasado en virtud de su comprensién de si mismo. Dice:

Se muestra, asi, como la conciencia abandonada por el espiritu y que reniega
de éste, pues no reconoce que el espiritu, en la certeza absoluta de si mismo,
es duefio de toda accidn y de toda realidad y puede rechazarla y hacer que
no acaezca. (PhG:491[389])

Dicho en estos términos, no alcanza a percibirse la radicalidad del plan-
teo de Hegel. La traduccién de Gémez Ramos es més elocuente y estricta:
«el espiritu, en la certeza absoluta de si mismo, es duefio y maestro de
todo acto y de toda realidad efectiva, puede rechazar ésta y hacer que no
haya ocurrido» (Hegel, 2010:769). El texto original dice: ungeschehen
machen kann. El espiritu puede hacer que la realidad no haya ocurrido,
que lo acaecido sea algo no—acaecido, ungeschehen.

Estamos en la situacién en la que el alma bella no devuelve, a la con-
fesién del mal por parte de la conciencia que actda, su propia confesion.
Se convierte asi en el «corazén duro», inflexible, que no se conmueve ante
la confesién sincera del otro y no acepta el perdén. El alma bella, como
conciencia que juzga, no entiende que el espiritu tiene la capacidad de
hacer que lo que ocurrié no haya ocurrido, que el dafio ocasionado sea
abolido por el perdén. No por obra de un simple olvido selectivo o un
engafio consentido, sino porque el dano, una vez perdonado, ya no duele,
por tanto, ha dejado de ser, estrictamente, un dafo. Cuando compren-
demos al otro en sus motivaciones, cuando sentimos que su arrepenti-
miento es auténtico y aceptamos sus disculpas, el hecho que nos dafi6 ya
no nos dafa mds, es como si nunca hubiera sucedido. Esa capacidad
terapéutica del espiritu, que puede transformar en sentido estricto el
pasado, es lo que llamo la retroactividad del espiritu. La cual es la madxima
expresion del poder sobre la realidad de la mirada retrospectiva —y cons-
titutiva— del espiritu sobre los procesos vitales de formacién.

146



Conclusion

El argumento principal de este ensayo parte de la identificacién, en la
filosofia de Hegel, entre el pensamiento y la vida. Ese punto de partida
nos permite comprender al pensamiento como algo vivo y a la vida como
algo racional, al mismo tiempo que nos ayuda a determinar los rasgos
esenciales de cada uno: por qué el concepto tiene las tres determinaciones
que tiene y por qué lo viviente no tolera la contradiccién en si mismo.
La identidad entre el pensamiento y la vida explica a su vez el valor de la
dialéctica en el método hegeliano. Dialéctico es en general el movimiento
del concepto y de la realidad, precisamente porque todo movimiento es
negativo: un nuevo estado surge como resultado de la negacién del estado
anterior. Pero, mds especificamente, la dialéctica alude al segundo
momento del método o del pensamiento vivo, donde se concentra la
mayor negatividad y se consolidan todas las contradicciones. Es el
momento de la particién, de la particularidad del concepto. Como el
pensamiento y lo viviente en general no pueden tolerar la contradiccién
por mucho tiempo, una nueva negacién, esta vez de la contradiccién
misma, produce una superacién y un retorno a la unidad, pero como un
nuevo concepto o una nueva configuracién vital.

El objetivo principal de este trabajo es poner de relieve que ese retorno
a la unidad supone un movimiento que ya no es productivo o prospectivo,
como en la deduccién de las categorias 16gicas o en el desarrollo de un
ser vivo, sino retrospectivo y retroactivo. Comprender la equivalencia
entre el pensamiento y la vida, y entender que la dialéctica en Gltima
instancia corresponde al pulso de lo vivo, nos permite extraer la conclu-
sién de que el método de la filosofia y, por lo tanto, en algiin sentido
también la dialéctica como motor del método, operan en esta direccién
retrospectiva, por lo menos en el dmbito de la Filosofia Real.

El cardcter retrospectivo de la filosofia pone restricciones muy nitidas
a las pretensiones de la ciencia filoséfica. No nos cabe esperar de la filo-
soffa ni la adivinacién, ni la prediccidn, ni la construccién de realidades
ensonadas, por muy estimulantes que ellas puedan ser, sino la reconstruc-
cién de la estructura y de la dindmica conceptual de realidades consuma-
das y de mundos agonizantes o extinguidos. La filosofia debe pensar el
mundo, no crearlo. Esta modestia metodoldgica elimina cualquier infa-
tuacién por parte del filésofo. El no debe jugar a ser Dios. El mundo debe

147



estar dado; al filésofo o la filésofa solo le cabe comprenderlo y hacerlo
comprensible a los demds.

Lo cual no es poco, porque la comprensién del mundo no deja inal-
terada a la realidad. De lo contrario existiria un abismo entre la ciencia
y la realidad, entre el pensar y el ser. Un abismo que seria bastante poco
hegeliano y sobre todo peligroso para el conocimiento, porque en esa
brecha dualista crecen todos los escepticismos y todos los relativismos.
Asi como la transformacién de la realidad o del conocimiento de la rea-
lidad obliga a la ciencia a transformarse a si misma, produciendo nuevas
reconstrucciones del pasado, como ocurre a nivel personal o social con
nuestras narraciones de auto—comprension e identificacion histérica, asi
también, a la inversa, una modificacién sustancial de la comprensién del
mundo o de nosotros mismos tiene efectos reales. Esto es lo que llamé
en este ensayo la retroactividad del pensamiento. Ella da cuenta de la
determinacidn, no solo epistémica, sino ahora también ontoldgica, del
fin sobre el proceso, del resultado sobre el desarrollo. Por ello es posible
decir que «lo absoluto es esencialmente resultado».

La estructura teleoldgica estd presente en todo el sistema hegeliano,
pero la direccién prospectiva o retrospectiva de esa teleologia distingue
la Légica de la Filosofia Real. La Filosofia de la Naturaleza o la Filosofia
del Espiritu abordan conceptualmente objetos atravesados por una con-
tingencia que, en ultima instancia, no podemos eliminar ni integrar com-
pletamente en el curso necesario de las cosas que la Filosofia Real tiene
como tarea explicitar. Esa contingencia radical hace de toda conclusién
filoséfica una conclusion provisional y de toda reconstruccién del pasado
una reconstruccion parcial. Nuevos conocimientos o nuevas realidades
obligan a la filosoffa a retomar su misién reconstructiva. La Légica, en
cambio, no tiene ese problema porque no estd atravesada por la contin-
gencia, sino por la necesidad. La contingencia estd incluida en su esfera
como una categoria mds que se deduce necesariamente del desarrollo de
las demds categorias del pensamiento puro. Es por lo tanto legitimo
asumir la invariabilidad de esa parte del sistema, precisamente el que le
da su fundamento.

La retroactividad del conocimiento o del auto—conocimiento en la
realidad revela el dominio del concepto sobre la objetividad. «Lo que es
racional debe acontecer» (was verniinftig ist, mufS geschehen), proclama la
Filosofia del Derecho de 1817/18 (Hegel, 1817/18: § 134, p. 192). Lo racional

debe ser real, pero también lo real debe ser racional, debe cumplir cohe-

148



rentemente con el imperativo ontoldgico del concepto. Pero la retroac-
tividad del conocimiento muestra también la prioridad del fin sobre todo
comienzo y desarrollo. Al fin y al cabo, eso es la teleologia, el gobierno
del fin. Aunque resulte crucial saber cudl es —o elegir muy bien— el
punto de partida de una argumentacién o de un relato histérico, porque
el comienzo también es determinante, es en tltima instancia el fin el que
tiene la dltima palabra. Es desde el fin que hacemos filosofia. Desde ahi
«vemos hacia atrds», narramos nuestra historia y extraemos de ella las
conclusiones que son decisivas para nuestra vida. Si la dialéctica no inclu-
yera esta retroactividad del pensamiento como un momento esencial de
su dindmica, entonces seria incapaz de dar cuenta, a la vez, de la vitalidad
del pensamiento y de la racionalidad de la vida.

Referencias bibliograficas

Assalone, Eduardo (2015). Hegel normativista. La prioridad de la practica, la
autoconciencia como logro social y como sujeto de estados normativos, en el Cap. IV
de la Fenomenologia del espiritu. Ideas y Valores, LXIV (158), 61-84.

Assalone, Eduardo (2019). Contingencia y necesidad en la Filosofia de la Naturaleza y en
la Filosofia del Derecho de Hegel. Una teleologia retrospectiva. En Pulley, R. (Comp.)
Assalone, Eduardo y Pulley, Romina (Eds.). Lo Real: Dimensiones tedricas y practicas.
Actas de las VIl Jornadas Nacionales de Filosofia Moderna (pp. 38-52), organizadas por
la Universidad Nacional de Mar del Plata.

Bordignon, Michela (2014). A I6gica especulativa como légica da vida. En Ferreiro, H.,
Hoffmann, Thomas S. y Bavaresco, Agemir (Eds.). Los aportes del itinerario intelectual
de Kant a Hegel. Comunicaciones del | Congreso Germano—Latinoamericano sobre
la Filosofia de Hegel (pp. 247v273). Editora Fi-EdiPUCRS.

Brandom, Robert B. (2011). The Structure of Desire and Recognition: Self —
Consciousness and Self —Constitution. En Ikaheimo, H. y Laitinen, A. (Eds.).
Recognition and Social Ontology (pp. 25-51). BRILL.

Brinkmann, Klaus (1996). Hegel on Animal Organism. Laval théologique et philosophique,
52(1), 135-153.

Ferrini, Cinzia (2011). The Transition to Organics: Hegel’s Idea of Life. En Houlgate, S.

y Baur, M. (Eds.). A Companion to Hegel (pp. 203-224). Wiley —Blackwell.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1807). Phdnomenologie des Geistes. Suhrkamp (1986).
[= PhG]. Trad. esp.: W. Roces, México, Fondo de Cultura Econémica, 2006. También
traduccién espanola de Abada Ediciones, 2010.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1812). Wissenschaft der Logik I. Erster Teil. Die objektive
Logik. Erstes Buch. Suhrkamp (1986). [= WdL, I].

149



Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1816). Wissenschaft der Logik Il. Suhrkamp (1986). [=
WdL, II]. Trad. esp.: Augusta y Rodolfo Mondolfo, Buenos Aires, Ediciones Solar, 1968.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1817). Vorlesungen Uber Logik und Metaphysik.
Heidelberg 1817. Mitgeschrieben von F.A. Good. En Vorlesungen. Ausgewéhlte
Nachschriften und Manuskripte, Band 11. Felix Meiner Verlag (1992).

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1817 /18). Vorlesungen Uber Naturrecht und
Staatswissenschaft Heidelberg 1817/18 mit Nachtrdgen aus der Vorlesung 1818/19
Nachgeschrieben von P Wannenmann. En Vorlesungen. Ausgewéhite Nachschriften und
Manuskripte, Band 1. Felix Meiner Verlag (1983).

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1821). Grundlinien der Philosophie des Rechts oder
Naturrecht und Staatswissenschaft im Grundrisse. Suhrkamp (1989). [= PhR]. Trad.
esp.: J. L. Vermal, Buenos Aires, Sudamericana, 2004.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1830a). Enzyklopédie der philosophischen
Wissenschaften im Grundrisse — 1830. Erster Teil. Die Wissenschaft der Logik.
Suhrkamp (1986). [= Enz., I]. Trad. esp.: R. Valls Plana, Madrid, Alianza Editorial,
2000.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1830b). Enzyklopédie der philosophischen
Wissenschaften im Grundrisse 1830. Zweiter Teil. Die Naturphilosophie. Suhrkamp
(1986). [= Enz., Il]. Trad. esp.: R. Valls Plana, Madrid, Alianza Editorial, 2000.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1830c). Enzyklopédie der philosophischen
Wissenschaften im Grundrisse 1830. Dritter Teil. Die Philosophie des Geistes. Suhrkamp
(1986). [= Enz., lll]. Trad. esp.: R. Valls Plana, Madrid, Alianza Editorial, 2000.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1831). Vorlesungen (ber die Wissenschaft der Logik.

En Gesammelte Werke, Band 23.2. Felix Meiner Verlag (2015).

Herszenbaun, Miguel (en prensa). Método analitico-método sintético-método absoluto.
Una interpretacion de la idea del conocer en la Ciencia de la Iégica. En Pulgar,

Py Aragliés, R. (Comps.). La légica del concepto. UMA Editorial.

Ng, Karen (2020). Hegel’s Concept of Life. Self —Consciousness, Freedom, Logic. Oxford
University Press.

Sell, Annette (2013). Der lebendige Begriff. Leben und Logik bei G. W. F. Hegel. Verlag
Karl Alber.

Siep, Ludwig (1986). Hegels Theorie der Gewaltenteilung. En Lucas, H. —Ch.

y Poggeler, 0. (Orgs.). Hegels Rechtsphilosophie im Zusammenhang der europdischen
Verfassungsgeschichte (pp. 387-420). Frommann-Holzboog.

150



Qué no es la dialéctica:
Una respuesta a Karl Popper

Héctor Ferreiro

Pontificia Universidad Catélica Argentina — CONICET

Popper sobre la dialéctica

En el afno 1940, Karl Popper publica en la revista Mind un articulo bajo
el titulo «;Qué es dialéctica?» (Popper, 1940:403—426), articulo que dos
décadas mds tarde incluye como un capitulo de su libro Conjeruras y
refutaciones (Popper, 1962). A pesar de sus evidentes deficiencias exegéti-
cas, dicho articulo ha ejercido una notable influencia especialmente —
aunque no exclusivamente— entre los lectores de tradicién analitica. La
interpretacién critica de la dialéctica hegeliana propuesta alli por Popper
puede ser resumida en tres tesis principales y, a ojos del propio Popper,
estrechamente vinculadas entre si:

La primera es que, dado que segin Hegel la contradiccién serfa una
propiedad de la realidad misma y no solamente un fenémeno especifico
de la esfera del pensamiento humano, las contradicciones no podrian ni,
en rigor, deberfan ser evitadas (Popper, 1940:411). En este contexto,
Popper recuerda que una ley esencial del pensamiento es justamente el
principio de zo—contradiccidn, el cual prescribe evitar las contradicciones
como condicién necesaria de posibilidad del conocimiento: en efecto, si
dos proposiciones que afirman lo contrario acerca de algo son ambas
verdaderas se sigue que cualquier proposicién sobre ese algo puede ser
verdadera (Popper, 1940:410).

La segunda critica de Popper dirigida contra lo que a sus ojos implica
la dialéctica hegeliana es que para ésta el dnico criterio de verdad para
decidir entre distintas proposiciones y, mds en general, entre distintas
teorias seria su respectiva razonabilidad (reasonableness) (Popper, 1940:413,

151



416). Popper caracteriza a esta posicién como «racionalismo» por contra-
posicidn a «empirismo», y sostiene que, en opinién de Hegel, resulta
entonces posible construir el entero cuerpo del saber y la ciencia sin
referencia a la experiencia sensible, solo haciendo uso de la razén, dado
que una proposicién razonable tiene que ser, segin la légica de dicho
criterio, una descripcién verdadera de los hechos (Popper, 1940:414—415).
A esta posicion Popper opone la actitud empirista, la cual mantiene, por
el contrario, que es en dltimo andlisis la percepcidn sensible la que permite
decidir acerca de la verdad o falsedad de una proposicién y, ulteriormente,
de una teorfa general sobre la realidad. El puro razonamiento (pure rea-
soning alone) no es nunca suficiente para establecer la verdad de una
teoria; siempre es necesario recurrir a su confrontacion con la percepcién
sensible (Popper, 1940:413). En la medida en que excluye el recurso a la
percepcion sensible, el criterio de la razonabilidad 7o permite como tal
decidir entre diversas teorfas. Solo pensando o razonando se puede llegar,
segun Popper, con igual pretensién de validez a teorfas muy diferentes e
incluso contrarias acerca de lo mismo. En este contexto, Popper recuerda
las antinomias kantianas y las interpreta expresamente de una manera
laxa, es decir, no las acota al conflicto particular que se plantea entre
finitud y el requerimiento de infinitud de nuestra razén, sino que sostiene
que la idea de base detrds de las antinomias tratadas por Kant es que, si
se deja a la razén humana regirse por su propia legalidad sin recurrir a la
experiencia sensible como el freno que corrige la actividad de teorizacién,
la razén puede generar teorias contrapuestas acerca de lo mismo, teorfas
que, segtin la légica de la pura razonabilidad, pueden ser simultdneamente
consideradas como correctas (Popper, 1940:414). Por esto —prosigue
Popper— es necesario, tal como lo sostuvo Kant, que el entendimiento
permanezca siempre dentro de los limites de lo experimentable: Kant
sostuvo, en efecto, que el pensamiento no debe ir mds alld del campo de
lo experimentable para evitar asi construir sistemas metafisicos a partir
de la pura razén. Los idealistas alemanes posteriores a Kant, por el con-
trario, habrian abandonado esta advertencia y precepto de la filosofia
kantiana y, al hacerlo, habrian abierto la puerta a la libre teorizacion de
la razén. La conclusién de Popper es que el puro racionalismo o antiem-
pirismo, es decir, la postura que descarta a la percepcién sensible como
criterio primario de verdad, es el fundamento Gltimo de que el pensa-
miento no pueda superar las contradicciones en las que puede eventual-
mente incurrir.

152



La tercera tesis implicada, segin Popper, por la dialéctica es la tesis que
la mente puede entender el mundo porque el mundo es similar a la mente
(mind—like). Popper considera a esta tesis como la tesis central de la
posicién idealista (Popper, 1940:414, 420—421). En este contexto, Popper
aclara que resulta todavia aceptable una forma de idealismo que reserve
una dosis, aunque mds no sea modesta, de realismo, dado que dicho
realismo modesto puede complementarse con un empirismo también
modesto —o, para decirlo con John McDowell, con un «empirismo
minimo» (McDowell, 1994a:11, 67 ez passim; McDowell, 1994b:190—205;
McDowell, 1999, 87—104; McDowell, 2003:75-88)—. El Gltimo limite
aceptable para el enfoque idealista es asi el que Kant puso a su idealismo
trascendental. Los idealistas posteriores a Kant, por el contrario —aqui
Popper menciona expresamente a Fichte y a Hegel (Popper, 1940:415)—,
abandonan este tltimo bastién de realismo y empirismo y consideran
que lo racional es idéntico a lo real. Esta identificacién puede, por su
parte, conciliarse con el principio de razonabilidad como criterio Gnico
y exclusivo de verdad, dado que en tal paradigma lo que la razén elabora
segtin su propia legalidad es real, es decir, es el mundo mismo. Popper ve
asi{ un vinculo intrinseco entre el idealismo y el racionalismo y, ulterior-
mente, entre la tesis racionalista—idealista y la tesis que el principio de
contradiccién no tiene validez, dado que al estar librado el pensamiento
a su propia actividad libre, sin control de la experiencia sensible, propo-
siciones y teorias contrarias pueden ser ambas una descripcién correcta
del mundo.*

Recapitulemos, a modo de resumen, la interpretacién de Popper sobre
la dialéctica —o, mds precisamente, sobre las condiciones tedricas de
posibilidad de la dialéctica—: dado que pertenece a la realidad misma y
no es tan solo un fenémeno especifico de la esfera del pensamiento, la
contradiccién no puede ni debe ser evitada; el criterio de verdad de las
proposiciones es la razonabilidad, por lo cual resulta posible construir el
entero cuerpo del saber sin referencia a la percepcién sensible; toda vez
que una proposicién razonable es una descripcién verdadera de los
hechos, lo racional es idéntico a lo real, o, en otros términos, la realidad

1. Popper no busca ofrecer una critica del idealismo radicalizado de los idealistas poskan-
tianos; a sus 0jos, la tesis que el pensamiento es el mundo le parece lisa y llanamente insos-
tenible, la premisa de una reductio ad absurdum (véase Popper, 1940:415).

153



se identifica con el pensamiento. Estas tres tesis estdn para Popper intrin-
secamente vinculadas entre si: las contradicciones no pueden ni deben
ser evitadas, porque forman parte de la realidad; forman parte de la rea-
lidad, porgue el pensamiento es idéntico a lo real, y el pensamiento es
idéntico a lo real, porque es la razonabilidad misma, sin control de la
percepcidn sensible, la que determina si algo es real o no. El antiempi-
rismo es asi lo que en la lectura de Popper funciona como la clave de
béveda de la entera argumentacién de Hegel a favor de la dialéctica.

Contradiccidn y percepcidn en el idealismo absoluto

En rigor, no pocas de las tesis que Popper le atribuye a Hegel en relacién
con la dialéctica son, en esencia, correctas; es mds bien la valoracién que
Popper hace de esas tesis donde radica la diferencia respecto de Hegel.
En efecto, desde un punto de vista exegético y conceptual no es ilegitimo
afirmar que para Hegel las contradicciones no afectan tan solo al pensa-
miento, sino que son también caracteristicas de la realidad, que el criterio
de verdad es la razonabilidad y no los supuestos datos de la experiencia
sensible y que una proposicién que se integra coherentemente en la acti-
vidad de comprensién es una proposicién que por ello mismo describe
lo real, de modo que la realidad es en esencia idéntica al pensamiento.
Hay, no obstante, dos afirmaciones que Popper atribuye a Hegel que son
incorrectas tanto exegética como conceptualmente, a saber: que las con-
tradicciones no deben ser resueltas y que resulta posible justificar el cono-
cimiento humano sin referencia alguna a la experiencia sensible. Estas
dos afirmaciones incorrectas alteran, sin embargo, el entero sentido del
idealismo que Hegel propone. En efecto, las primeras tres afirmaciones
correctas de Popper, esto es, que la contradiccién es una caracteristica de
la realidad, que el criterio de verdad es la razonabilidad y que el pensa-
miento y la realidad son idénticos adquieren sentidos especificamente
diferentes si implican —como cree el mismo Popper— que la contradic-
cién no debe ser evitada y que el conocimiento de lo real puede consti-
tuirse sin apelacidn a la percepcién o, en cambio, si implican —como es
de hecho la posicién que sostiene Hegel— que las contradicciones si
deben ser evitadas y que la comprensién de la realidad no excluye al
conocimiento sensible.

154



En lo que respecta a la primera de las afirmaciones infundadas de
Popper, esto es, que segiin Hegel las contradicciones no pueden ni deben
ser resueltas, es preciso aclarar que para Hegel la contradiccién afecta no
solo al pensamiento, sino a la realidad misma, pero al contrario de lo que
supone Popper esto en modo alguno significa a sus ojos que la contra-
diccién no deba por ello ser superada cuando efectivamente se plantea;
en rigor, es exactamente a la inversa: precisamente porque la contradiccién
concierne a las cosas mismas Hegel afirma que nuestra concepcion de la
realidad debe ser modificada, y debe serlo justamente porque, dado que
nuestra concepcion sobre el mundo es siempre y en cada caso la que nos
informa cémo es el mundo real, si no se la corrigiera serfa entonces la
realidad misma, y no nuestra concepcién sobre ella, la que seria contra-
dictoria; es justamente este corolario el que debe inducirnos a corregir el
modo como nuestra mente concibe qué es real y qué no lo es. En forma
enteramente contraria a lo que Popper le atribuye, Hegel critica a Kant
precisamente porque, en su opinién, Kant 7o resuelve la contradiccién
de las antinomias, dado que conserva como tal la contraposicién de los
dos términos que ellas contraponen para simplemente desplazarla y reu-
bicarla en el pensamiento del sujeto (Hegel, 1970c [W20]: 357ss.; Hegel,
1970b (8):126 [Enz §48]). En la filosofia de Kant, las antinomias resultan
ser, en tltimo andlisis, contradicciones internas de la subjetividad misma,
contradicciones que derivan del conflicto entre la tendencia a lo incon-
dicionado de la razén y el cardcter finito y limitado de los objetos fenomé-
nicos de la sensibilidad. Es, pues, el sujeto cognoscente el que en la
postura de Kant termina asumiendo y cargando sobre si mismo, en su
propia naturaleza, la tensién de la antinomia. A esto justamente se refiere
Hegel al hablar de la «excesiva delicadeza para con el mundo» (eine zu
grofSe Zirtlichkeit fiir die Welt) que muestra Kant en su intento de solucién
de las antinomias (Hegel, 1985 [cw 21]:232; Hegel, 1970b (8):126 [Enz
§48A]; Hegel, 1978 [aw 11]:272). Segtin Hegel, un idealismo todavia
formal, es decir, un idealismo con una dosis de realismo y empirismo,
como lo recomienda Popper, no resuelve las contradicciones, ya que en
tal caso sus dos términos no pierden, en rigor, su carcter reciprocamente
excluyente y contradictorio. El modo como Kant busca evitar el conflicto
de esos términos es refiriéndolos respectivamente a dos esferas ontoldgi-
cas diferentes, sin relacién mutua, es decir, en la prictica, distanciando y
alejando un término respecto del otro, de modo que ya no se repelan e
impugnen mutuamente. Mds claramente: la solucién ingeniada por Kant

155



es que las dos tesis de la antinomia no se encuentren frente a frente,
repeliéndose, en la realidad misma, sino tan solo en la razé6n humana que
decide confrontarlas en su propio plano interno (Kant, 1998:621 [KrV, A
533/B 561], 629—630 [KrV, A 543—544/B 571—572]). Para Hegel, esta estra-
tegia significa una pseudo—solucidn, pues la tesis de la antinomia —por
ejemplo, en la tercera antinomia, la libertad como causacién incausada—
no deja de tener por ello una relacién como tal contradictoria con la
antitesis —la necesidad de la causalidad natural. Asi, a ojos de Hegel en
las antinomias la oposicién entre tesis y antitesis, lejos de ser resuelta por
el idealismo trascendental que Kant propone como su solucién, es abso-
lutizada por ¢l (Hegel, 1970a [W2]:319; Hegel, 1970c [W20]:358). La
tinica auténtica solucién a las antinomias no puede consistir sino en
mostrar que a pesar de su cardcter aparentemente irreconciliable la tesis
y la antitesis no contienen en verdad determinaciones contradictorias. Lo
que las antinomias revelan no es para Hegel mds que la nulidad e insufi-
ciencia de las categorias del pensamiento abstractivo y representacional
para interpretar adecuadamente la realidad (Hegel, 1970a [W2]:320). En
opinién de Hegel, si Kant hubiera abandonado el dualismo entre la mente
humana y el mundo podria haber llegado a tomar conciencia de que la
que contiene las determinaciones contrapuestas en las antinomias es la
realidad misma y que, precisamente por ello, es el entendimiento humano
el que las concibe como reciprocamente excluyentes. El cardcter contra-
dictorio de esas determinaciones podria de ese modo haber sido resuelto,
ya que ellas habrian quedado subsumidas bajo la identidad de la realidad
misma y asi, reconciliadas en y por la realidad, habria quedado demos-
trado que su mutua repulsién y contradiccién es, en rigor, una apariencia
resultante de una consideracién deficiente por parte del entendimiento
humano. Para Hegel es el entendimiento el que interpreta como incom-
patibles y mutuamente excluyentes las determinaciones que en la realidad
coexisten —por lo visto— pacificamente; es, pues, el modo general de
concepcién del entendimiento lo que debe ser criticado y superado y no
tan solo un grupo limitado y arbitrariamente elegido de contradicciones
concretas (Hegel, 1985 [W21]:179-180; Hegel, 1970c [W20]:356). De este
modo, en las antipodas de lo que Popper le atribuye, Hegel considera a
la contradiccién como el motor mismo que mueve a la actividad cognitiva
del espiritu a ponerse a prueba y a corregirse, en la precisa medida en que
esa actividad no debe persistir en las contradicciones, sino intentar resol-
verlas, discutiendo y cancelando las condiciones tedricas de su posibilidad.

156



Segiin acaba de exponerse, si lo que el sujeto concibe como contradicto-
rio resulta ser intrinseco a la realidad misma, entonces —sostiene Hegel
en abierta contraposicién a lo que le atribuye Popper y, mds en general,
a lo que Popper cree que implica como tal la tesis de la unidad del ser y
el pensar— las contradicciones deben ser resueltas. Para Hegel, superar
las contradicciones y superar el dualismo de fenémeno y cosa en si, es
decir, desde otra perspectiva, el dualismo de idealismo y realismo y de
racionalismo y empirismo son dos caras de una misma moneda.

Esto nos lleva a la segunda de las afirmaciones erréneas de Popper
acerca de lo que Hegel habria sostenido, a saber: que es posible elaborar
una teorfa acerca del mundo sin recurrir a la experiencia sensible para
decidir si dicha teoria es verdadera o no lo es. Lo que define a una con-
cepci6én empirista del conocimiento no es la simple aceptacién de la
diferencia —por lo demds, irreductible— entre percepcién sensible y
conocimiento no—perceptual o inteligible, sino los compromisos onto-
légicos que esa concepcién le confiere a ambos: para el empirismo, la
percepcion sensible debe contener el vinculo con el mundo real del con-
tenido que el sujeto conoce como algo real, mientras que el conocimiento
no—perceptual contiene solo su propio contenido cualitativo —su deter-
minidad—, el cual es interpretado entonces como un contenido que
como tal es solamente posible, es decir, un contenido de suyo meramente
mental o subjetivo. Cuando el pensar es concebido como una actividad
en cuanto tal subjetiva y formal, el hecho que al menos en algunas oca-
siones estamos conociendo el mundo real implica que el sujeto tiene que
estar poniéndose en contacto con el mundo en al menos uno de sus actos
de pensamiento; de lo contrario, zodos los contenidos que el sujeto piensa
serfan contenidos meramente subjetivos. La correlacién entre percepcién
sensible y realidad se presenta, pues, como un corolario de concebir al
pensar como una actividad de suyo puramente formal. Ahora bien, si no
se lo concibe como de suyo formal, queda abierto el camino a que la
referencia del pensar a la realidad pueda ser explicada de un modo espe-
cificamente diferente de como lo hace el empirismo, a saber: sin atribuirle
a la percepcidn sensible un cardcter receptivo ni compromisos ontolégi-
cos determinados. En este punto preciso es donde Popper pierde el hilo
de la argumentacién que propone el idealismo poskantiano.

Para los idealistas posteriores a Kant, el mundo real es lo que en cada
caso la mente humana «concibe como» real; segtin este nuevo modelo
tedrico, la concepcién de cémo es el mundo ni se ha confrontado ni se

157



confronta jamds con hechos, sino siempre con otras concepciones de la
propia mente humana, las cuales pueden ser nuevas concepciones de un
mismo sujeto o bien concepciones diferentes de sujetos diferentes. El
modelo que disocia al pensar respecto del mundo para tener luego que
buscar el punto en el que ambos se vinculan interpreta a los contenidos
solamente mentales de las imdgenes y los conceptos abstractos como el
paradigma del pensamiento mismo. Al universalizar este tipo particular
de contenidos llega entonces a considerar a todos los contenidos del
pensamiento no—perceptual como contenidos meramente mentales y, en
esa medida, como eventualmente arbitrarios, mientras que, correlativa-
mente, se ve llevado a interpretar a los contenidos percibidos como reci-
bidos en mayor o menor grado de forma inmediata desde el mundo real
mismo y, con ello, como una suerte de punto fijo con la capacidad de
constrefir al pensar en su propio libre girar «en el vacio». Por el contrario,
Hegel considera que es tan solo la capacidad que tiene el sujeto de repre-
sentarse imdgenes y conceptos abstractos la que es libre en el sentido de
lo potencialmente arbitrario (Hegel, 1970b (10):262—263 [Enz §455A];
264—265 [Enz §$4557], 269 [Enz §4577], 270—271 [Enz §458A]).2 Sin
embargo, ademds de la capacidad de la imaginacién y la fantasia la mente
humana tiene también la capacidad de comprender mediante juicios e
inferencias el contenido de sus percepciones, imdgenes y conceptos abs-
tractos. Este tipo de actividad cognitiva, aunque de suyo no—perceptual,
dado que opera mediante significados lingiiisticos, no es, empero, nece-
sariamente arbitraria. En efecto, si bien la mente puede vincular a gusto
entre si imdgenes y conceptos abstractos, no puede elaborar mediante
combinaciones caprichosas una teorfa plausible para explicar el contenido
de sus actos subjetivos de percepcién. Para elaborar una teoria general
sobre la realidad, el sujeto debe siempre ajustarse a normas internas de la
actividad misma de teorizar que determinan cudndo es legitimo y cudndo
no lo es organizar la totalidad de contenidos de esa actividad de un deter-

2. Enz §455A: «Die sogenannten Gesetze der Ideenassoziation haben besonders in der
mit dem Verfall der Philosophie gleichzeitigen Blite der empirischen Psychologie ein grofes
Interesse gehabt. Flrs erste sind es keine Ideen, welche assoziiert werden. Fiirs andere sind
diese Beziehungsweisen keine Gesetze, eben darum schon, weil so viele Gesetze Uber dieselbe
Sache sind, wodurch Willkiir und Zufélligkeit, das Gegenteil eines Gesetzes, vielmehr statthat;
es ist zufallig, ob das Verknipfende ein Bildliches oder eine Verstandeskategorie, Gleichheit
und Ungleichheit, Grund und Folge usf., ist.» [El resaltado es nuestro, H.F.].

158



minado modo o de otro. La actividad de comprender tiene asi, pues, la
consistencia suficiente para ofrecer a partir de s{ misma la «friccién»
requerida para controlar la abstractamente libre espontaneidad de su
imaginacién y fantasia.

Si bien la actividad de comprensién tiene una estructura primaria-
mente lingiiistica, a ojos de Hegel no excluye los contenidos perceptua-
les.® Ni las percepciones sensibles ni las imdgenes ni los conceptos abs-
tractos desaparecen del proceso cognitivo cuando el sujeto ha logrado
elaborar una teorfa coherente sobre el mundo; por el contrario, todas esas
instancias deben ser subsumidas e integradas en dicha teoria; su integra-
cién exitosa es de hecho indispensable para asegurar la coherencia reque-
rida a la teorfa. La diferencia entre inteligibilidad y sensibilidad es de suyo
irreductible, pues no solo representarse imdgenes y conceptos abstractos,
sino también comprender contenidos perceptuales mediante pensamien-
tos lingiiisticamente formulables son actividades que en cuanto tales no
son estrictamente perceptivas: en efecto, aunque la percepcidn esté
mediada desde teorfas, no por ello el contenido propiamente perceptual
se reduce a la teorfa desde la cual se lo interpreta y comprende. Pero para
Hegel esto en modo alguno significa que en razén de la diferencia irre-
ductible entre el contenido perceptual y la actividad conceptual deban
entonces ser los contenidos perceptuales los que aportan a los conceptos
y, ulteriormente, a la actividad cognitiva en general su vinculo con el
mundo real. En el marco tedrico del idealismo absoluto, el conocimiento
sensible no goza legitimamente de la propiedad de ser el acto exclusivo
de pensamiento que refiere a lo real; por el contrario, para Hegel el cono-
cimiento sensible refiere a lo real solo en la medida en que él mismo recibe
esa referencia a través de la actividad inferencialmente estructurada del
comprender. Es la subsuncién consistente bajo la teoria de nuestra mente
sobre el mundo como los contenidos perceptuales —que estdn siempre
determinados cualitativamente, pero no por ello contienen como tales
una referencia inmediata a la realidad— se ordenan en torno a un objeto
y devienen recién por ese acto caracteristicas de cosas reales del mundo.
Para Hegel, pues, el pensar no necesita recibir la referencia al mundo de

3. Véase en este respecto, por ejemplo, Hegel, 1970b (10):97 [Enz §400A]: «Alles ist in
der Empfindung und, wenn man will, alles, was im geistigen Bewuftsein und in der Vernunft
hervortritt, hat seine Quelle und Ursprung in derselbenl.]»

159



la percepcién sensible, como si la percepcién fuera un acto especial y
tinico de pensamiento con la misteriosa propiedad de poner al pensar en
contacto con algo que no es pensar. Por el contrario, la percepcién es ella
misma un acto de pensamiento, una instancia del pensar mismo. Mien-
tras las teorfas estindar de conocimiento distinguen dos formas generales
de conocimiento, a saber: el conocimiento sensible y el conocimiento
inteligible, Hegel busca superar esta concepcién y los problemas correla-
tivos a ella con una divisién tripartita del conocimiento en intuicién
(contenidos sensibles), representacién (contenidos abstractos solamente
mentales) y pensar (contenidos inferencialmente articulados a partir de
aquellos dos tipos de contenidos). Aun cuando a primera vista esta tlltima
forma de conocer, esto es, la comprensién, pareciera poder ser caracteri-
zada como una forma de conocimiento inteligible, para Hegel ella no es,
en rigor, ni inteligible ni sensible, sino la #nidad del conocimiento sen-
sible y el inteligible.

Para Hegel, los contenidos de nuestras percepciones no tienen, en
cuanto tales, ningdn tipo de compromiso ontoldgico; son, segin se ade-
lanté, puras cualidades sensibles secundarias o qualia. Mds claramente:
que nuestra actividad cognitiva sea efectivamente conocimiento de lo que
hay en el mundo no es un daro de la percepcién sensible —ni, en rigor,
el dato de ningtin acto cognitivo en particular—. Que los contenidos de
algunos actos de pensamiento correspondan a algo real —es decir, desde
otro dngulo, que sean verdaderos— es para Hegel, por el contrario, el
resultado de una teoria general consistente acerca de lo que hay. Es esta
teoria la que transfiere la realidad a todos los demds actos cognitivos que
se integran en ella coherentemente. La percepcion sensible en modo
alguno nos pone en contacto con lo real, pues ella misma es un acto tan
ideal como cualquier otro, esto es, para utilizar el lenguaje de Descartes,
que Hegel de hecho asume, ella es un «pensamiento» mds. Segin Hegel
es, pues, la teorfa general consistente acerca del mundo la que en cada
caso le transmite a los contenidos de las percepciones la propiedad de ser
aspectos de un objeto real. Esta es justamente la razén por la que, cuando
el contenido de la percepcién no se deja integrar coherentemente en la
teorfa general que poseemos acerca de lo que hay juzgamos que ese con-
tenido no pertenece a un objeto real y lo consideramos consecuentemente
como el contenido de una ilusién sensorial, es decir, como un contenido
que el sujeto ciertamente posee como el contenido de un acto de su
propio pensamiento, pero que no le informa nada acerca de lo que real-

160



mente hay en el mundo, precisamente porque el contenido sensible no
contiene de suyo al mundo por el mero hecho de ser sensible. Que un
contenido mental corresponda a una cosa real es para Hegel la conclusion
(Schluf§) de un sistema coherente de inferencias cuyo resultado necesario,
segun las normas del propio razonar, debe ser que tal o cual contenido no
es una representacién meramente subjetiva, sino una cosa real del mundo.
En este paradigma sobre la actividad cognitiva, los contenidos percep-
tuales y los contenidos inteligibles son ambos determinaciones en cuanto
tales ideales, que son unificadas por la actividad de comprensién en una
identidad singular diferenciada en si misma, a saber: el objeto real mismo,
el cual es tanto inteligible como sensible asi como la identidad que retne
sus determinaciones sensibles y no—sensibles es toda ella ideal no menos
que toda ella es real (Ferreiro, 2022:182-189).

Antiempirismo, coherentismo y dialéctica

A ojos de Hegel, la actividad de pensar debe ser concebida de una manera
especificamente diferente de como la concibe el sentido comin: el cono-
cimiento del mundo debe ser explicado como una actividad del sujeto,
pero al mismo tiempo también como una actividad en la que es el mundo
real mismo el que le aparece al sujeto sin que por ello quede reducido a
un mero contenido subjetivo. Los pensamientos meramente subjetivos
son solo un tipo particular de pensamiento dentro de la totalidad de
pensamientos posibles del sujeto. Las representaciones meramente sub-
jetivas son contenidos abstractamente aislados de la totalidad de la teoria
que el sujeto desarrolla sobre lo que hay: precisamente porque esos con-
tenidos no estdn integrados coherentemente en dicha teoria es que devie-
nen unilateralmente subjetivos. Pero pensar es, segiin Hegel, una activi-
dad mds amplia que representar; abarca literalmente a todo acto de
pensamiento. «Un mds alld del pensamiento es impensable» gustaba decir
el idealista francés Edouard Le Roy en una misma linea con Hegel, quien
afirmaba por su parte que «el concepto de la existencia es esto negativo
de la autoconciencia, no algo afuera del pensamiento, sino pensamiento
del afuera del pensar» (Hegel, 1970c [W20]:145).* Ya Kant habfa sostenido

4. «Der Begriff des Daseins ist dies Negative des SelbstbewufStseins, nicht aufSer dem
Gedanken, sondern Gedanke von dem AuBer des Denkens.»

161



antes que Hegel que el yo estd presente en toda representacién mental,
«pues de lo contrario serfa representado en mi algo que no podria ser
pensado, lo que equivale a decir que la representacién o bien seria impo-
sible o, al menos, no seria nada para mi (Kant, 1998:178 [KrV, B 131-
132]).» Que todo sea pensamiento significa que no solo las representacio-
nes meramente subjetivas —aquello que Hume llamé «ideas» (ideas), es
decir, las imdgenes sensibles y las construcciones mentales sin referencia
a un objeto real— son pensamientos, sino que también lo son las percep-
ciones —esta particular concepcién sobre la percepcidn sensible es la que
puede ser caracterizada en la filosofia de Hegel como «antiempiristar—.
Para Hegel es tinicamente la actividad de comprensién la que es capaz de
decidir en el marco de su propia teoria general sobre el mundo c6mo es
el mundo y qué cosas hay en él. Solo en la medida en que los contenidos
sensibles se dejan integrar en teorfas es como se convierten en propieda-
des de objetos reales y dejan de ser meros contenidos mentales. Las per-
cepciones son solo un contenido mds dentro de dicho conjunto general;
en opinién de Hegel, no poseen como tales un vinculo inmediato con el
mundo real, sino siempre solo sus propios contenidos cualitativos; es
siempre una teoria la que ordena esos contenidos perceptuales a partir de
conceptos, cuyos propios contenidos y sentido son determinados, por su
parte, en el marco de los juicios e inferencias de la teoria a la que perte-
necen. La determinacién del contenido conceptual es asi la que otorga a
la minima y maleable determinidad presente en la percepcién —esa deter-
minidad estd constituida nada mds que por meros y unidimensionales
colores, sonidos, olores, etc.— su sentido, al asigndrsela a un objeto en
torno al cual esos colores, sonidos y olores son jerarquizados y refuncio-
nalizados. Es, pues, a partir de su inherencia en los objetos de la teoria
como el contenido de la percepcién recibe «objetividad», es decir, el ser
una propiedad de una cosa del mundo real.

Ahora bien, si el pensamiento contiene ya desde siempre su vinculo
con el mundo y si son entonces solo ciertos pensamientos particulares
los que no nos informan acerca de cémo es el mundo, entonces es ¢/
pensamiento mismo segin sus normas internas el que en ultima instancia
decide en qué casos deben ser corregidas sus propias teorfas. En efecto,
el modo como el pensamiento corrige en cada caso su teoria acerca del
mundo es siempre una actividad interna del propio pensamiento, una
autocorreccién del mismo. En el caso que el contenido de la percepcién

162



no corrobore la hipétesis del sujeto, Popper habla de «falsacién». Pero
para Hegel es el objeto mismo el que en el caso de un desfasaje entre su
concepto y sus aspectos sensibles no puede ya mds ser explicado satisfac-
toriamente segun los términos de su anterior concepto; éste, sin embargo,
habia obtenido su sentido y funcién al interior de una teorfa determinada
y a partir de ella; en esa medida, es la propia teoria la que debe modificar
el concepto del objeto para intentar restituir la identidad consigo mismo
del objeto y, con ella, la de la teorfa misma. Por esta razén, Hegel prefiere
hablar de «contradicciény, pues es la logica especifica de la teorfa y no sus
contenidos particulares la que no permite la persistencia de la negacién,
en la medida en que la negacién significa una contradiccién —o, para
decirlo con Thomas Kuhn, una «anomalia»— de la teorfa consigo misma.
En cuanto totalidad que abarca a todas sus instancias posibles, esto es,
tanto a los contenidos perceptuales como a los contenidos inteligibles, es
siempre el pensamiento el que se reacomoda siguiendo sus propias leyes
y; al hacerlo, avanza hacia concepciones més correctas sobre la realidad, es
decir, hacia teorfas que logran nuevamente reunificar bajo una identidad
diferenciada los distintos aspectos de todos los tipos de contenidos que las
conforman. No es, pues, el contenido percibido el que determina cémo
es el mundo real, sino la coherencia y consistencia interna del conjunto
total de contenidos de la teoria general acerca del mundo. Con esto, la
dialéctica deviene un dmbito general de teorizacién filoséfica auténtica,
independientemente de la forma precisa que esa teorizacién pueda haber
adoptado en la obra del propio Hegel. En efecto, el pensar, segtn se
adelanté, es el que se corrige a si mismo mediante intentos sucesivos de
recobrar el equilibrio cuando su teorfa sobre el mundo lo pierde debido
a una incongruencia interna. Pero esta incongruencia no necesariamente
es provocada en todos los casos por un contenido perceptual divergente,
sino que puede serlo también, por ejemplo, por la incompatibilidad de las
conclusiones de una de las subdisciplinas de la teoria con las conclusiones
de otra de las subdisciplinas de la misma teorfa, o por un conflicto interno
de indole puramente formal-matemdtica. En este contexto mds amplio y
complejo que el que senala el estrecho caso de la eventual incongruencia
de un contenido perceptual cobra legitimidad la reflexién general del pen-
samiento sobre sus propias leyes como método para comprender mejor la
dindmica de sus operaciones de constitucién de sentido y de formacién
de conceptos y teorias sobre la realidad.

163



Referencias bibliograficas

Ferreiro, Héctor (2022). Actualidad de la filosofia hegeliana de la mente. En Miguel
Giusti (Ed.). Actualidad del pensamiento de Hegel (pp. 179-197). Herder.

McDowell, John (1994a). Mind and World. Harvard University Press.

McDowell, John (1994b). The Content of Perceptual Experience. Philosophical Quarterly,
15, 190-205.

McDowell, John (1999). Scheme—-Content Dualism and Empiricism. En Lewis Edwin Hahn
(Ed.). The Philosophy of Donald Davidson (pp. 87-104). Open Court.

McDowell, John (2003). Hegel and the Myth of the Given. En Wolfgang Welsch y Klaus
Vieweg (Eds.). Das Interesse des Denkens. Hegel aus heutiger Sicht (pp. 75-88).
Wilhelm Fink Verlag.

Popper, Karl (1940). What is Dialectic? Mind, 49 (196), 403-426.

Popper, Karl (1962). Conjectures and Refutations. The Growth of Scientific Knowledge.
Routledge & Paul.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1970a). Jenaer Schriften (1801 -1807). En idem,
Werke in zwanzig Bénden, vol. 2, editadas por Eva Moldenhauer y Karl Markus Michel.
Suhrkamp. [= W2]

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1970b). Enzyklopéadie der philosophischen Wissens-
chaften im Grundrisse | —lll. En idem, Werke in zwanzig Bénden, vols. 8-10, editadas
por Eva Moldenhauer y Karl Markus Michel. Suhrkamp. [= Enz]

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1970c). Vorlesungen Uber die Geschichte der Philosophie
Ill. En idem, Werke in zwanzig Banden, vol. 20, editadas por Eva Moldenhauer y Karl
Markus Michel. Suhrkamp. [= W20]

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1978). Wissenschaft der Logik. Erster Band. Die objektive
Logik (1812/1813). En idem, Gesammelte Werke, vol. 11, editadas por Rheinisch
—Westfalische Akademie der Wissenschaften in Verbindung mit der Deutschen
Forschungsgemeinschaft. Meiner. [= GW 11]

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1985). Wissenschaft der Logik. Erster Teil. Die objektive
Logik. Die Lehre vom Sein (1832). En idem, Gesammelte Werke, vol. 21, editadas
por Rheinisch —~Westfalische Akademie der Wissenschaften in Verbindung mit der
Deutschen Forschungsgemeinschaft. Meiner. [= GW 21]

Kant, Immanuel (1998). Kritik der reinen Vernunft. Editada por Jens Timmermann. Meiner.
[= KrV]

164



Capital y dialéctica
de lo complejo
en el Marx tardio*

Pablo Pulgar Moya

Universidad Diego Portales

Los numerosos tratamientos sobre la teorfa de Marx de la formacién social
encuentran en la relacién de Marx con Hegel un horizonte interpretativo.
Nos concentramos aqui en entender el relato de la economia politica
como una tarea critica y en examinar este relato de las interpretaciones
particulares de la construccién sistemdtica de las categorias. Intérpretes
contempordneos de Marx siguen manteniendo numerosas discusiones
sobre una posible lectura de una metodologia critica en los escritos sobre
la naturaleza del capital, sobre si los textos que abordan el juicio de la
economia como tal pueden contribuir a una determinada epistemologia.
Para tal propésito se analiza los conceptos de complejidad y dialéctica.

Introduccion

Con la popularizacién del paradigma contempordneo de la Neuwe Marx
Lektiire durante los ahos 70, se establecieron distinciones mds nitidas
entre niveles de abstraccién a lo largo de £/ capital de lo que fue la tradi-
cién epistemoldgica durante el siglo xx. La nueva hermenéutica de los
estudiosos de Marx como Reichelt, Backhaus y Heinrich, intenta aclarar
la formacién histérica del valor, el dinero y el capital por Zeleny (1968)
y Rosental (1969), entre otros, mediante un andlisis estructural formal de
las manifestaciones. Esta recepcidn revisada del capital discute la dimen-
sién epistemoldgica del modo de abstraccién de Marx como autocom-

1. Este escrito es una version revisada del articulo publicado en Cogency 17:1 (2025).

165



prension. En este contexto, la exposicion de la forma valor es un punto
de controversia respecto a la emergencia programadtica del Capital, en la
medida en que plantea una exigencia metodolégica del andlisis del capi-
tal. El procedimiento categorial de la estructura expositiva se despliega
resolviendo problemdticas genéticas del valor bajo un despliegue progre-
sivo y correctivo. En este tratamiento correctivo constituye lo propio de
lo que debe entenderse por exposicion critica.

Los Manuscritos sobre la critica de la economia politica sugieren la impor-
tancia de concebir la economia (politica) como una critica estable. La
critica de las categorias, determinaciones y momentos del desarrollo del
valor permite la reconstruccién conceptual de la sociedad burguesa. La
estructura del andlisis de la sociedad burguesa se refleja en las manifesta-
ciones del capital, es decir, en su critica. Segin Marx, el procedimiento
metodoldgico de la economia politica mienta un despliegue categorial
no arbitrario. A partir de ahi, cabe preguntarse en este escrito por las
fuentes de esta exposicién y su relacién con el concepto de critica. Parti-
cularmente importante serd la influencia del procedimiento de la Ldgica
de Hegel sobre la investigacién de Marx en E/ capital. Si bien Hegel y
Marx coinciden medianamente en una unidad inmanente de las preten-
siones y epistemoldgicas, tenderd Marx gradualmente hacia la critica de
la ontologizacién en el desarrollo de su obra tardia. La premisa que estruc-
tura este ensayo es que la herencia de Hegel del modo critico de exposi-
cién de Marx se refiere también al reconocimiento de la supuesta inme-
diatez estructurada en las formas del capital, que para Marx se desarrollan
uniformemente de forma reconstructiva en una conexidn interna entre
formas de la naturaleza, pensamiento y sociedad. Se plantea aqui que la
caracterizacién metateérica del método de Marx parece fundamental en
la discusién de hoy para explicar esta disputa epistemolégica. La exigen-
cia metodoldgica (Wolf, 2008:48) de problematizar la critica concierne a
la esencia de la exposicién y sienta las premisas para reconocer las con-
tradicciones dialécticas especificas.

La problematizacion de la critica en Marx
La caracterizacién metatedrica del método de Marx representa quizds la

problematizacién mds polémica de la cientificidad de su critica de la
economia. A pesar de las grandes diferencias entre los lectores diversos

166



paradigmas del método en Marx, se puede encontrar algo comin en todas
estas lecturas: el reconocimiento comun del relato de la economia politica
como critica:

La obra en cuestién al principio es ‘Critica de las categorias econdmicas’ o,
if you like, el sistema de la economia burguesa representado criticamente. Es
a la vez exposicion del sistema y, a través de la exposicion, una critica del
mismo (MEw 29:550, énfasis de P.P.).

Seglin Marx, el anilisis de la sociedad burguesa y de sus categorias debe
realizarse ante todo criticamente. Asi pues, la critica no es solo una desig-
nacién de la exposicién, sino un componente esencial de su cientificidad.
La reconstruccion teérica de la ciencia por Marx encuentra en la concep-
cién de la critica de Hegel un instrumento fundamental para el desarro-
llo de una dialéctica expositiva.

Capital, como término genérico, de toda la critica une en este sentido
todas las etapas de la formacién social burguesa. La hegemonia del capi-
tal es el objeto critico de andlisis en la obra tardia de Marx. En este sen-
tido, todo el despliegue de E/ capital se entiende como una tarea critica
de la economia politica. Lo que la critica significa, de hecho, es ese ani-
lisis sistemdtico y correctivo de la riqueza capitalista en la sociedad
moderna. La hipétesis aqui ilustrada muestra que (i) las manifestaciones
criticas del capital en Marx, en primer lugar, solo pueden reproducirse
como una exposicién operativa subordinada, y que (ii) el concepto de
critica de Marx debe entenderse como esencia del método de exposicidn,
en detrimento del concepto de dialéctica.

La necesidad de una forma unitaria de exposicién de la pluralidad
formas determinadas de la estructura del capital es expresada por Marx
en los Grundrisse y concierne a las diferentes fases de la dimensién eco-
némico—politica por él delimitada. Sin embargo, lo que se entiende por
critica debe estar determinado por los respectivos dmbitos de exposicién.
La critica es, pues, la exposicién conceptual de lo econédmico como correc-
cién de sus propias manifestaciones, apelando a la necesidad de revisar
la totalidad de la clasificacién de los fundamentos econémicos. Las deter-
minaciones de esta exposicién deben establecerse segtin un criterio no—
arbitrario, para lo cual no se trata de especificar las fases previamente
dadas, sino que requieren de un modo especifico de determinacién. Sin
criterio, no hay ciencia.

167



El objeto de la critica de Marx tiene una exigencia: el responder sobre
cudl es el objeto de la economia politica o el modo de produccién capi-
talista. La pregunta fundamental es de qué manera se critica esta econo-
mia politica. Esta exigencia critica aparece en forma de dialéctica. Con-
viene aclarar, sin embargo, aqui algunos aspectos de la concepcién de
Hegel para comprender esta exigencia. Hegel critica la concepcién kan-
tiana de los hechos relacionales a determinar en el sentido de un cierto
modo separativo de exponer el conocimiento. La iluminacién especulativa
del concepto como correccién del pensamiento, como adaequatio rei et
intellectus constituye también la disolucién de toda trascendentalidad.
De manera similar, se organiza el desarrollo marxiano del valor. La res-
tauracién de la critica como modus operandi de lo cientifico, en la que la
economia politica se aprehende en el concepto como sintesis categérica
del trabajo socialmente necesario, marca el cardcter negativo del desarro-
llo conceptual de la forma social capitalista. La descripcién del compor-
tamiento de las formas del capital debe vincularse al estudio de las influen-
cias sobre su concepto de critica, donde se realiza un examen escéptico
continuo de las formas de la sociedad burguesa.

El énfasis en el concepto de critica manifiesta la necesidad de la diso-
lucién de las categorias de la modernidad en la exposicién y se diferencia
de la filosofia cldsica alemana en la medida en que esta tltima reivindica
una conexién de la actividad material o practica con la teoria sin deter-
minar prima facie los fundamentos epistémicos (Haug, 2014:59).

El concepto de critica en la modernidad funciona, entonces para Marx,
como término genérico fundante de su prictica social (Schmied—Kowar-
zik, 2008:49). En este sentido, la critica es también una exigencia analitica
que comprende dos caracteristicas fundamentales heredadas de la tradi-
cién filoséfica griega: kpitikr) 6pOn (Aristoteles, EN 1143a 23) y Svvapig
kptikny (Aristoteles, De an, 424a 5). El juicio critico como momento
necesario en la exposicién de la economia politica se torna en la carac-
teristica principal del pensamiento metodolégico de Marx. La critica
como KpLTikr 0pOr y como S0vapug kpitikn constituye la determinacién
esencial del modo de exposicion de la economia politica. Asi pues, en la
obra tardia, la economia es siempre también una critica de la economia,
0 una exposicién critica de la economia politica. El andlisis de Marx
sobre el capital se concibe entonces esencialmente como exposicién en
forma de critica.

168



El capital, como objeto de lo econémico, plausibiliza la critica de las
fases de la produccién, donde tiene lugar la correccién de las inconsis-
tencias epistemoldgicas y filoséficas (Fineschi, 2020:197).

En este respecto, el modo del tratamiento critico de Marx, sin ser
isomorfico al hegeliano, estd en linea con la propia presentacién critica
que ya se presentaba en la Ldgica. Theunissen comenta que «la critica de
la critica de Hegel se basa en una reacentuacién, pero Marx supone que
responde a la intencién de Hegel, que al mismo tiempo se oculta en su
expresion lingtiistica» (Theunissen, 1978:48). No solo £/ capital, sino toda
la obra tardia de Marx constituye una investigacién metodolégica del
sistema econdémico, mds alld de la especificidad de una critica de la eco-
nomia politica.

El despliegue expositivo del capital moderno consiste en un desarrollo
general del modo de produccién y circulacién en el contexto de la domi-
nacién del capital y sus relaciones econdmicas de produccidn. Estas rela-
ciones de produccion son etapas de la produccion que producen una socie-
dad moderna de clases resultante (abstracta) que es la acumulacién de
capital.

Marx presenta la tarea principal de E/ capital bajo dos aspectos, por
un lado, como relato programdtico y metodolédgico del conjunto de la
sociedad burguesa y, por otro, como una critica de la economia politica.
El método o programa de la reconstruccién del concepto de sociedad
consiste en el desarrollo de la totalidad de las relaciones de produccidn,
es decir, en el desarrollo de la totalidad de las fases necesarias de la pro-
duccién, que por regla general transforman la sociedad de clases mediante
la acumulacién de capital.

La pregunta de Dieter Wolf, formulada repetidamente en los tltimos
lustros, «;por qué la Ldgica pudo ‘prestar un gran servicio’ a Marx?» (Wolf,
2011:27 y §), NO tematiza una cuestién menor cuando se trata de la estruc-
tura, el método y la exposicién critica de E/ capital de Marx. Las simili-
tudes entre ambas obras en su estructura de movimiento deben ir acom-
panadas de la distincién y clarificacién de los objetos de investigacion.
En la obra tardia de Marx, especialmente en E/ capital y los Grundrisse,
la cuestién del contexto mediador inmanente de las formas sociales del
capital se relaciona —de forma conflictiva— con la estructura de pensa-

169



miento de Hegel (MEw 23:27).? Las cuestiones metatedricas de este
método dialéctico en Marx se plantean en el marco de una ldgica peculiar
o ldgica de suyo [eigentiimliche Logik] (Mew 1:296). La peculiaridad de
esta 16gica aparece en la obra tardia como una caracterizacién fundamen-
tal del procedimiento metodoldgico. La exigencia de una ldgica peculiar
se traduce asf en la necesidad de una exposicién especifica de esta 16gica.

La critica marxiana de la economia se concibe a si misma como correc-
cién (o inversién) de la 16gica especulativa mediante el desarrollo con-
ceptual de las determinaciones de la totalidad de la sociedad civil/bur-
guesa. La orientacién de esta critica representa simultdineamente i) una
concretizacién dialéctica de las categorias de las relaciones politico—eco-
némicas y ii) un modo materialista de abstraccién. Es Adorno quien
enfatiza en este punto, acentuando que la concretizacién econémico—cri-
tica de la obra tardia de Marx culmina en la exposicién programdtica
negativa de las categorias. La critica del capitalismo solo puede entenderse
si es critica de sus categorias. Estas categorias exponen una totalidad que,
en su reconstruccién metodoldgica, sistematiza lo econdémico y expresa
«formas objetivas de pensamiento» (MEw 23:90). Los postulados econé-
mico—criticos solo se hacen plausibles, en este sentido, como método
critico de exposicién de las formas de pensamiento politico—econémico.
Sin este método objetivo, no habria cientificidad en todo el modo de
abstraccién que subyace en las formas de valor de los primeros capitulos
(Adorno, 1974:34).

Puntualmente, la descripcién que Adorno hace de la ‘critica’ es acertada
cuando sugiere que la totalidad expositiva solo puede reconstruirse a
partir del intercambio légico y la forma mercancia. Sin embargo, este
principio de intercambio [ Tauschprinzip] no debe interpretarse axiomdti-
camente, sino en términos generales como una concatenacién social de
leyes politico—econdmicas que determina el acto de intercambio como
base inmanente de la economia. Para Adorno, la totalidad de la sociedad
capitalista dentro del método critico de exposicién se constituye sobre la
base de estas «leyes estructurales» (Adorno, 1970:151) econdémicas, como
la realizacién de las relaciones progresivas de intercambio. La exposicién

2. En este punto, la nocion de Adorno (2007:15) de una dialéctica negativa como desga-
rramiento [Unversdhnheit] estd muy cerca de la concepcion de Marx de una teoria critica de
la exposicion.

170



de lo econémico, sin embargo, es una determinacién critica bésica del
método en general.

En relacién con la teoria del valor, la critica adorniana debe entenderse
rayana a la critica de Marx como la esencia de la exposicién, en la medida
en que es completamente una forma negativa contra el simple plantea-
miento de las determinaciones del pensamiento, la cual exprime «la
potencia propia de los fragmentos resultantes de la disgregacién antes
que la construccién de una unidad conciliatoria de la disolucién»
(Moreno, 2020:324).

En la adopcién marxiana del procedimiento metafisico clésico (aqui,
en el sentido de Hegel y, en parte, de Kant), se trata de adoptar un ins-
trumento conceptual para sustituir las «autorrelaciones subjetivas sobre
la base de presupuestos socioestructurales» (Fink—Eitel, 1987:164), sobre
todo porque el procedimiento burgués aparece como una teoria defici-
taria y sin presupuestos de la intersubjetividad. La critica expositiva de
lo econémico examina la contradictoriedad de las relaciones fundamen-
tales con resultados concretos: la cosificacién sistemdtica de las determi-
naciones en relacién con la produccién y la subjetivizacién de sus fun-
damentos materiales.

Hegel: metafisica critica

Marx intenta establecer la dialéctica como esencia del método de expo-
sicién a través de su andlisis de la forma—valor. Sin embargo, su pretensién
cientifica es liberarse de una comprensién, segtin su punto de vista, idea-
lista.® La reconstruccién de la dialéctica en la obra tardfa de Marx aparece
también como una adopcién critica de la terminologia de Hegel, que,
sin embargo, refleja el proceso del pensamiento en la realidad efectiva
material (MEW 23:27). Marx concibe su método en relacién con determi-
naciones de la reflexién, que objetivan las abstracciones de la realidad en

3. «Las afirmaciones tempranas y tardias de Marx sobre la dialéctica de Hegel y sobre la
transformacion que iba a llevarse a cabo con ella concuerdan entre si en puntos centrales.
Los puntos de acuerdo son al menos los siguientes: el error basico de Hegel, también con
respecto a su concepcion de la dialéctica, es el idealismo. [...] Una consecuencia del idea-
lismo son las mistificaciones que sufre la dialéctica en manos de Hegel. Hay que criticar estas
mistificaciones» (Fulda, 1978: 183 ss).

171



la exposicién. En la estructura fundamental de la formacién social, la
exposicién solo se hace posible como critica de un proceso de pensa-
miento metafisico.

Sobre esto dltimo, es menester acentuar que la relacién entre logica y
metafisica es abordada como problema, ya desde su etapa en Jena, como
desarrollo critico de la metafisica cldsica. La metafisica de Hegel se ocupa
de la fundamentacién de la ciencia filoséfica de un modo critico (Pippin,
2019:41). Segun Theunissen, el hecho de que la 16gica hegeliana sea critica
significa que la critica de la metafisica es al mismo tiempo una forma
critica de la exposicién de lo légico, es decir, es una correccién de las
categorias l6gicas. Con esto queremos decir que el problema légico se
presenta del mismo modo que un problema metodolégico (de anilisis
del concepto a través de su desarrollo). Se trata de una cuestién del pro-
cedimiento de pensamiento como autocorreccién. Sin embargo, esto
también significa que el concepto hegeliano mienta una restauracién
ontolégica en relacién con su negatividad. La restauracién del ser como
critica de su contenido. Con estas caracteristicas, nos referimos por un
lado a una légica del fundamento [Grundlogik], o una metateoria, sin
presupuestos en la que las determinaciones ontoldgicas solo pueden pre-
sentarse como pre—reflexivas, como simple posicién y primer operandum
de lo légico. Por otra parte, la determinacién del ser se refiere a una légica
del objeto [Objektlogik], al objeto del pensar: el pensar puro. El paso de
la légica del ser a la de la esencia muestra la significacién del proceso
légico como operacién correctora de la indeterminacién, como resultado
negador del devenir. La critica de Hegel a la metafisica reacciona osten-
siblemente contra una teoria del conocimiento que forma el proceso de
cambio del pensamiento y su correspondiente correccidn, con lo que en
tltima instancia llegamos al resultado de la operatio negadora del operandi.
En esta continuacién, el concepto aparece como la verdad correctora del
ser y de la esencia.

El concepto solo es vlido como concepto cuando se estabiliza en la
operatio de identidad entre el ser—en—y—para—si y el ser—puesto; es decir,
el hecho de fijar las determinaciones del ser se articula mediante la media-
cién (en la reflexion) con lo interno y esencial del ser. El concepto es lo
que postula y viceversa. Esta formacién de conceptos es la autoexposicion
de la anulacién de la negacién anterior y la restauracién del ser como
contradiccién superada. La estructuracién del concepto a través de la
sistematizacién de los momentos del pensamiento en general es, sin

172



embargo, mds una correccién del ser restante que una operacién de cons-
truccion de categorias. De esta misma manera, se quiere explicar el con-
cepto general de ser postulado y su contenido epistémico, es decir, el ser
como producto del proceso de negacién no es lo mismo que el ser sim-
plemente postulado a través de la determinabilidad. El concepto es ahora
una estabilizacidn y una autocorreccion del pensamiento en el ser. El statu
quo en el espacio légico de Hegel, por otra parte, ha de considerarse
también ontoldgicamente, es decir, aunque se haga referencia a una iden-
tidad estilisticamente parmenidea (no absoluta) de las determinaciones
formales del pensar (voeiv) y del ser (eivat), no estamos en condiciones
de afirmar que esta identidad sea netamente ontoldgica.

En este sentido, podemos captar aqui dos grandes dimensiones de la
metafisica hegeliana: (i) como estructura cientifica en si de determina-
ciones del pensamiento en la que el ente se reconoce a si mismo como
adecuado al pensamiento, como conocimiento epistemoldgico unificado
de la cosa como multiplicidad estdtica o patrén de categorias que separan
verdad y validez; (ii) como relato critico de la metafisica o, en otras pala-
bras, como metafisica especulativa, es decir, como negacién del dualismo
entre forma de la realidad y entidad del pensamiento en la percepcién
del concepto (Koch, 2006:206).

Autorrealizacion del concepto

Hasta ahora, sin embargo, solo tenemos un esbozo del problema. En
este contexto, la realizacién absoluta final de la objetividad, en la que se
presenta la autorrealizacion de la idea y la autosuspensién de la meta-
fisica cldsica in rebus (Koch, 2006:214), muestra la idea como lo real,
no en tanto una representacion regulativa, sino la estructura en la que
las cosas se realizan de forma estable en el mundo. La Idea se realiza a
través de la adecuacién del concepto de finalidad, por lo que podemos
decir que la teleologia encuentra una autorrealizacién existencial de su
propia abolicién, en la medida en que el final del desarrollo de la Idea
en el punto de partida reaparece a su vez como la autoabolicién inicial
(Hegel, Enz 1, W 8, § 204). El fin se desarrolla en la unidad del silogismo
con su realizacién, a través de un medio, de tal manera que su relacién
final es, al mismo tiempo, la unidad de tal fin y del medio. Solo de esta
forma se puede llegar a la conclusién de que la teleologia (el fin) es la

173



existencia libre del concepto, como liberacién existencial como concepto
que reside esencialmente en su relacién extrasubjetiva. La forma objetiva
y exteriorizada de la teleologia puede entenderse como finalidad y, como
tal, encuentra su limitacién, su medida (por asi decirlo, como sintesis de
las finalidades puramente cuantitativas y puramente cualitativas), por lo
que se produce la restriccién del contenido a la capacidad conjuntiva de
su forma general.

En resumen, el concepto postulado en la objetividad de sus determi-
naciones reales, expresa la unidad de fin, y en este proceso tiene lugar una
adecuacién que puede llamarse una idea que expone una unidad del
concepto absoluto consigo mismo en relacién con lo real.

Al final de la doctrina del concepto se puede vislumbrar que todo el
proceso de la cosa en si no es otra cosa que el movimiento de la idea
misma, por lo que la totalidad del desarrollo comporta una exposicién
de la idea en la légica, y donde la 16gica se entiende como el automovi-
miento gradual del concepto.

La légica, por tanto, presenta [darstellt] el automovimiento de la idea
absoluta solo como la palabra originaria, la cual es una expresion
[AufSerungl, pero que ha desaparecido inmediatamente de lo exterior
[AuSeres] en el que ella estd (Hegel, W 6:550.)

En este automovimiento se supera simultdneamente una incoherencia,
en la medida en que este ser suspendido forma parte de los rasgos estruc-
turales del pensamiento, donde la antinomia se resuelve mediante la
operacién negativa (Goretzki, 2011:X). Lo 16gico o la cosa en si es lo
mismo que su desarrollo.

Marx: la desontologizacion critica

Se pueden encontrar referencias criticas a la exposicién critica de la meta-
fisica hegeliana en numerosos pasajes de los textos de Marx. Pero para
hacer un andlisis concreto, nos centramos en la critica de la metodologia
de Hegel en los Grundprisse y El capital. El hecho de que para Hegel la
metafisica coincida con la epistemologia contribuye a que el ser de la
esencia no sea otra cosa que el ser del concepto. La ldgica es en conse-
cuencia una propedéutica de las determinaciones del pensamiento, que
Hegel piensa en determinaciones metafisicas; asi se puede decir que la
correccién de las categorias del pensamiento es la correccién de la onto-

174



logia. Para Marx, esta propedéutica desempefia un papel importante en
la construccién de su propio fundamento y modo de exposicién. No
obstante, podemos constatar que la exposicién de las categorias en Marx
no sigue isomérficamente el mismo modo de desarrollo que la contenida
en la Ldgica. En otras palabras, podemos encontrar diferencias temdticas,
terminoldgicas, fraseoldgicas, estructurales y doctrinales en la formacién
de métodos en Marx y Hegel. Nos centramos en la diferencia estructural
especifica entre las dos concepciones de la dialéctica y su método corres-
pondiente. En el desarrollo de las diferentes teorfas sobre el concepto de
método de Hegel, se puede encontrar a menudo una fusién tedrica entre
los conceptos de dialéctica y método. Estos dos conceptos son también
fundamentales en la teorfa marxiana, en la medida en que funcionan, por
un lado, como resultados de la determinacién del pensamiento y, por
otro, como requisitos previos de estas determinaciones. En contraste a
Marx, la dialéctica hegeliana no es parte inmanente del mismo método,
sino un rasgo de la consideracién dialéctica general (Hegel, W 6:107). La
dialéctica forma asi parte del proceso de generacién légica, in sensu lato
como principio del movimiento del concepto (Hegel, W 6:237s.), como
su contemplacion esencial, pero precisamente por ello no constituyente
del movimiento del método (Wolff, 2014:71-86; Wolff 2017). No debe-
mos olvidar, sin embargo, que aunque no podamos identificar estos con-
ceptos, debemos reconocer que la dialéctica funciona como esencia abar-
cadora del método, que, de acuerdo con el desarrollo de las categorias, se
entiende como la unidad del método analitico y sintético. La dialéctica
aparece como la cadena que une inmanentemente el concepto consigo
mismo en su proceso de correccién y restitucién en el ser desde el prin-
cipio. Ahora bien, para aclarar estos conceptos (dialéctica y método) en
la teoria critica de Marx, hay que prestar atencién a la diferencia con
Hegel que aqui se describe. Se trata de aclarar por qué esta metodologia
representa en Marx una desontologizacién, tanto en forma de critica de
la metafisica como en forma de dialéctica de las formas légicas, pero sin
ninguna relacién con una forma directa del ser.

En primer lugar, debemos entender que cuando Marx hace una dis-
tincién entre el modo de investigacién y el modo de exposicién en £/
capital, entiende el método de descubrimiento orientado a la investiga-
cién con respecto a las categorias econdémicas como no idénticas con su
ordenamiento categorial. Solo con esta distincién se puede comprender
que el modo de investigacién, sobre la base del método, debe clasificarse

175



como materialismo, es decir, en el sentido de una teoria que se refiere a
la cosa—en—el-mundo como directamente real (en contraste con Hegel,
sin realizacion del concepto). El modo de exposicién de Marx se refiere
en cambio directamente a la dialéctica, es decir, al proceso de autocorrec-
cién de las categorias de la economia politica. A diferencia del procedi-
miento 16gico de Hegel, para Marx la dialéctica es la expresion negativa
de lo metafisico y no su identidad critica. A diferencia de Hegel, el
método dialéctico de Marx se refiere a una abstraccién real de las relacio-
nes sociales, que se concreta en un proceso que va de lo simple a lo més
complejo. Marx entiende, aunque sin mayor tratamiento, esta tarea como
una nversion de la dialéctica de Hegel. Esto solo puede entenderse si
distinguimos especificamente los métodos de presentacién. Por un lado
(i) porque para Marx no hay un reposicionamiento ontolégico en el
pensamiento especulativo, sino una objetivacién en el pensamiento de
las cosas en el mundo, asi como el pensamiento es siempre adecuado a
los elementos del mundo. Esta adecuacién aparece como abstraccién real
o concreta; por otra parte, (ii) el desarrollo marxiano del capital no puede
ser otro desarrollo que uno en relacién, oposicién o didlogo con el modo
hegeliano de abstraccién (y no solo con sus términos), porque el desarro-
llo critico de Hegel de las manifestaciones del pensamiento funciona
como base para el desarrollo critico de Marx de las manifestaciones del
valor burgués. En este contexto, el andlisis de la forma—valor de Marx,
como primera abstraccién metodoldgica real del capital, aparece como
una tarea necesaria de esta investigacion.

Esbozo de una exposicion critica de las formas
de valor de Marx

La posibilidad de una presentacién orgdnica de la esencia productiva
capitalista ya fue reconocida por el propio Marx en E/ capital (Mew 23,
p. 27 s). Dado que los momentos respectivos del modo de produccién
capitalista en su conjunto funcionan como un desarrollo correctivo, nos
parece una tarea necesaria aclarar la comprensién del mecanismo de fun-
cionamiento dialéctico del procedimiento productivo capitalista. La dis-
cusién sobre el problema de la presentacién y la abolicién de las formas
ricardianas de presentacién ocupan actualmente a algunos tedricos, que
plantean la cuestién de la necesidad de una base indispensable para una

176



teorfa del dinero o teoria del trabajo del valor en general. Con el presente
ensayo planteamos dos problemas bésicos: por un lado, si se puede pensar
una exposicién inmanente continua de las figuras econémicas con refe-
rencia a una gradacién especifica de abstraccion tedrico—valorativa; por
otro lado, si se puede hacer adecuadamente plausible un método dialéctico
de presentacién como esencia del proceso de transformacion capitalista.

Exposicion metodoldgica en la teoria del valor

Marx consideraba todo el capitalismo como un modelo econémico domi-
nante que reproducia una determinada transformacién del valor general
en precio (incluida la plusvalia en beneficio). La teoria del valor, presen-
tada en su abstraccién general en los primeros capitulos de El Capital,
funciona como base de cualquier andlisis de la relacién de valor en gene-
ral. Marx supuso que su presentacién de los niveles capitalistas de valor
revelaria sus contradicciones internas esenciales con el paso del tiempo.
La contradiccién surge en la relacidon de intercambio de dos mercancias
expresada en precios. El valor puede entenderse como «lo que se mide en
la relacién cuantitativa de intercambio de las mercancias, su idéntica
calidad. El valor es, por tanto, la medida inmanente en las mercancias de
su relacién de intercambio» (Iber, 2006:190). Al expresar una identidad
cualitativa de las mercancias, el valor expresa una cierta abstraccién cuan-
tificada por los precios. Lo abstracto expresado en el valor no es una
expresion del objeto material en si, sino de lo que ese objeto contiene, a
saber, una delgada concepcidn del trabajo per se. Asi, el trabajo aparece
como una caracterizacion indiferente de todos los actos transformadores
de la produccién. Ser—valor no es otra cosa que contener el trabajo abs-
tracto—humano, simpliciter como trabajo productivo objetivado. Todas
las manifestaciones del valor pertenecen al proceso de intercambio como
momentos abstraidos de las relaciones de mercancias, que forman las
transiciones primarias de todos los desarrollos capitalistas del valor. El
valor (de cambio), como abolicién de la fase utilitaria del valor de uso,
muestra simultdneamente una conexién o inseparabilidad entre la teoria
del valor y la teoria del dinero, segtin la cual el dinero como tal no repre-
senta otra cosa que una «forma equivalente universal» (MEw 23:81) expre-
sada dentro del valor. Segliin Marx, toda la teoria del valor es vélida no
solo como marco disciplinario de la economia, sino como teorfa central

177



de cualquier andlisis critico del capitalismo, en la medida en que el con-
cepto de valor es considerado como un existente sustancial (es decir,
trabajo abstracto) de las relaciones de produccién, como una existencia
autodesarrollada en la presentacion del procedimiento econédmico. Segtin
Marx, «el valor [...] es la existencia burguesa [das biirgerliche Dasein] de
la propiedad» (MEw 1:114) en la medida en que este valor se fetichiza en
la propiedad (en general, a través de la acumulacién de capital). En el
dinero, sin embargo, este valor se fetichiza como medio sustancial de la
mercancia; este cardcter fetichista de la mercancia no puede explicarse
simplemente sobre la base de un desarrollo superior del ser—valor [Wert-
sein], sino que debe entrar en juego el trasfondo social de este valor o
trabajo socialmente necesario. El dinero es la apariencia medida del valor
en general, en la que la forma precio es la expresién de la forma mercan-
cia transformada. El ser monetario del valor es, por un lado, la disolucién
de la simple relacién de valor de cambio (x mercancia A = y mercancia
B) y, por otro, la medida o unidad de medida de la sustancia y magnitud
del valor. Con este cambio de paradigma, Marx critica simultdneamente
el relato burgués de la economia cldsica, que propugna una relacién libre
entre valor y dinero. En este sentido, la teoria del valor total de Marx no
funciona ni como mero monetarismo, ni como una simple teoria del
mercado mundial, sino como una limitacién especifica de todo el proceso
capitalista (MEW 23, p. 211). La exposicién general funciona en este sentido
como la adecuacién de lo econémicamente concreto o de las determina-
ciones de las fases capitalistas con las categorias de lo abstracto.

No se trata de tratar las diversas etapas del capitalismo como una teo-
ria global de la economia en general o como niveles separados de una
economia cientifica especializada, sino de discutir las realidades histori-
camente desarrolladas de los fenémenos de las mercancias. La determi-
nacién del estatuto y del procedimiento de la teoria del valor es una
estabilizacién de las formas de trabajo existentes expresadas en valor en
categorias generales. La transformacién de los valores en dinero manifiesta
de este modo una transicién del trabajo valorizado general a la aparicién
de la equivalencia general de todas las mercancias a través de la forma
equivalente, que es un elemento tedrico del valor de «su intercambiabi-
lidad inmediata» (MEw 23:70) en general. La equivalencia de las mercan-
cias es la expresabilidad del valor, su aparicién determinada en el movi-
miento de las mercancias como equivalencia de la determinacion relativa
de la forma de valor abstraida de su cualidad.

178



El énfasis de Marx radica en la conexién necesaria de fases de produc-
cién y determinaciones de valor, la cual forma contradicciones en el modo
en que se interconectan los mismos actos de produccién sin observar
criticamente la relacién de accién o intercambio del trabajo humano.
Seglin Marx, los valores eran las manifestaciones mds abstractas del tra-
bajo productor, consideradas como el trasfondo metodoldgico de todas
las relaciones politico—econémicas. Para la economia cldsica, sin embargo,
el ser—valor del producto en la relacién de intercambio parecia ser la
condicién previa para producir. Segiin Marx, se trataba de una contradic-
tio in adjecto, ya que «el valor de cambio [...] solo puede ser el modo de
expresion, la «forma de apariencia» de un contenido que puede distin-
guirse de él» (Mew 23:51). El valor, al fin y al cabo, es una relacién que se
ha hecho de la forma material del trabajo, que aparece en el intercambio
en su forma esencial de existencia. El valor es la medida econémica fun-
damental expresada de todas las relaciones capitalistas como tales, que
existe realmente en el intercambio sobre la base de su abstraccién. Lo que
en ultima instancia intercambiamos es solo una transformacién valorada
de la naturaleza (trabajo) que es socialmente necesaria. Socialmente, por-
que esta accién modificadora (trabajo) debe cumplir la condicién de
intercambiabilidad al menos para un segundo productor o consumidor.
Necesaria, porque esta transformacién productora de la naturaleza del
hombre de uno a otro debe producirse en todos los casos para transformar
un objeto dado (utilidad) en un producto mediado (intercambiabilidad).

Los seres humanos, por lo tanto, no relacionan sus productos del tra-
bajo entre si como valores, porque estas cosas son consideradas por ellas
como meros cascarones ficticos de trabajo humano homogéneo. A la
inversa. Al equiparar sus diversos productos entre si en el intercambio
como valores, equiparan sus diversas labores entre si como trabajo
humano. No lo saben, pero lo hacen (Mew 23:88).

En este nivel de abstraccidén, Marx asevera que el hecho real del inter-
cambio solo podia consistir en una relacién de trabajo humano. Nuestros
actos de intercambio consisten en estas relaciones (independientes de la
conciencia productora y de la racionalidad de los productores individua-
les de mercancias), que pertenecen a una estructura socialmente deter-
minante del valor, en la que hay que examinar esta llamada socialidad del
trabajo (Heinrich, 1988:32). Se piensa que los sujetos productores, los
productores por excelencia, intercambian in abstracto determinados pro-
ductos con las mismas magnitudes de valor, pero en cambio intercambian

179



entre si diversas magnitudes de tiempo de trabajo invertido, en el que el
trabajo encuentra una determinacién cuantitativa en la forma equivalente.

El desarrollo reconstructivo del valor encaja realmente en el marco
dialéctico del sistema de mercancias. De ello se concluye que la oposicién
de las relaciones econdémicas, que relacionan continuamente sociedad y
naturaleza mediante la produccidn, se integra negativa o dialécticamente.
Lo dialéctico en Marx es, pues, siempre «teoria materialista histérica del
desarrollo social» (Fink—Eitel, 1987:10), en la medida en que el materia-
lismo critico trata de corregir las simplificaciones sujeto—econémicas. El
término dialéctico apunta meramente al elemento critico, propedéutico,
del procedimiento metodolégico de la formacién del capital, que en
general busca dilucidar los determinantes de lo concreto (MEw 42:22.),
mediante una complejizacién de las variantes econémicas (para Marx:
independizar y osificar), es decir, mediante consideraciones criticas de
conjunto. Este marco dialéctico es la estructura de movimiento del capital
como tal, que a saber funciona como la primera abolicién circulante del
valor inmediato. La dialéctica negativa no es, sin embargo, un concepto
fijo en el relato de Marx; desempena un papel central en el desarrollo de
lo econdmico, pero fue canonizada mds como método de conocimiento
en la lectura engelsiana y en el primer marxismo soviético. En cambio, en
este contexto, la tematizacién de la anatomia de la dialéctica contribuye
a una mayor verosimilitud del andlisis critico. En este relato negativo del
capitalismo, la forma general del capital aparece como la abolicién del
valor del dinero en la forma de ganancia del dinero, o en otras palabras, el
capital general es dinero transformado de nuevo en el circuito D-M-D’.
La primera aparicién del dinero o la moneda en su forma general es el
valor como medio general abstracto de circulacién, la cépula de dos mer-
cancfas (forma I: M—D-M). La primera aparicién del capital o dinero
como finalidad del proceso circulatorio de las mercancias corresponde
al valor como excedente concretamente creciente (Forma 11: D-M-D).
Pero la segunda forma de dinero (en adelante: D’, donde D’ = D + A D)
ya no es igual al primer valor, sino que expresa plusvalia (A D) en virtud
de este incremento de la suma de dinero. La plusvalia debe entenderse
aqui como un incremento valorizado y unilateral de la relacién de inter-
cambio, como la abolicién material de la primera forma equivalente de
mercancia. Mientras que el valor, por un lado, asume su forma general en
el dinero y su aparicién fija en forma de precio, la plusvalia encuentra su
generalidad en el capital dinero y su aparicion fija en forma de beneficio.

180



El capital se representa como la tltima transicién de la simple abstraccién
del valor o como el primer resultado de todo el acto de produccién. El
capital se entiende asi como la esencia burguesa de la ganancia, en la que
la plusvalia constituye su realidad efectiva (Mew 25:822).

En Marx no hay independencia conceptual del desarrollo l6gico de los
momentos epistemolégicos respecto a las categorl’as pm’ctz'ms, es decir, los
presupuestos epistemoldgicos de las ciencias individuales, a las que per-
tenece la ciencia econdmica, no se encuentran en una determinacién
precedente del pensamiento. En relacién con la critica de la economia
politica, los hechos de la riqueza existente solo pueden determinarse
mediante una relacién objetiva. La representacién de la cosa en si (lo
concreto, lo dado) en relacién con lo econémico se presenta como una
ciencia peculiar sin determinar todo lo general del pensamiento. Marx
entiende las pretensiones de verdad epistemoldgicas como un fundamento
necesario que puede estabilizarse mediante el procedimiento de la abs-
traccién real. La abolicién correctiva del pensamiento econémico no
puede lograrse sin su autorrepresentacion critica, no en una ciencia pre-
supuesta que se limita a anadir su propia verdad ulterior a las demis
ciencias, sino que en su peculiar complexién de abstraccién llega a lo
concreto, es decir, a la manifestacién unificada del todo.

La complejidad es el modo de aparicién de lo concreto. Puesto que la
multiplicidad de determinaciones solo puede ser examinada como un
todo en el anilisis, las concreciones solo pueden ser comprendidas a
través del pensamiento como el resultado fijo de la critica representacio-
nal, mediante la cual la sociedad burguesa debe aparecer como el todo
considerado, como el mds concreto de todos los actos capitalistas de
produccién. Segin Marx, no hay concretizacién cientifica de la economia
a partir de una pura abstraccién especulativa, sino que su cientificidad es
siempre solo el resultado de una conectividad orgdnica de las manifesta-
ciones representadas como una comunalidad de relaciones sociales. El
movimiento dialéctico de la exposicién 16gico—sistemdtica establece asi
el cardcter cientifico del procedimiento critico. En el modo critico de
presentacién del capitalismo, lo 16gico funciona como un instrumento
epistemoldgico, que, sin embargo, no debe entenderse como una presen-
tacién sin presupuestos, sino como una critica del objeto material que se
desarrolla a partir de los abstractos mds simples de las relaciones politico—
econémicas. Del lado de la critica de la economia politica, los conceptos
centrales mds abstractos de la presentacion de la sociedad son el punto

181



de partida sistemdtico para organizar conceptualmente el conjunto de la
riqueza social. El valor, visto asi, es una «existencia antediluviana [ante-
diluvianisches Dasein]» (Grund:22) de la produccién a representar, por
lo que es necesario elaborar cualquier tratamiento dialéctico de la prezen-
sion de verdad capitalista bajo este mismo presupuesto.

Conclusion: necesidad de un punto final de exposicion

En la introduccién a los Grundrisse se esboza la produccién en general.
A diferencia de E/ capital, el concepto de produccién contiene aqui su
propia reflexién metodoldgica. Su introduccién explica el punto de par-
tida sin presupuestos del andlisis del capital como aparicién de una pro-
duccién total orgdnica y entrelazada. La comparacién entre el punto de
partida en los Grundrisse, por un lado, y en El capizal, por otro, propor-
ciona enfoques tedricos para aclarar la formacién metodolégica de Marx.
En El capital no encontramos una respuesta puntual a la cuestion de la
pretensién metodoldgica, pero lo que si podemos observar es un proce-
dimiento metddico y sistemdtico de presentacién dialéctica de las formas
de valor. Por el contrario, podemos subrayar que en los Grundrisse no se
reproduce exactamente el modo de presentacién y formulacién de las
categorias politico—econémicas del Capital. Sin embargo, podemos iden-
tificar una interseccién entre los Grundrisse y El capital, a saber, en que
la sociedad (burguesa) aparece como el punto final del método critico de
exposicién. La teorizacién de Marx sobre las formas de valor es un desa-
rrollo ldgico—estructural de las relaciones de trabajo intersubjetivas, que se
presenta como una totalidad orgdnica de la economia politica. Sin
embargo, esta estructura légica (exposicién) es también una correccién
aparente de toda la sociedad burguesa (critica). En este sentido, la socie-
dad burguesa, segin Marx, funciona como un todo cristalizado de la
produccién, como un momento conceptual del desarrollo del valor que
se organiza en su totalidad (Grund: 25 s.).

Esto contribuye a que cada momento de la presentacién global deba
entenderse como una cristalizacién precisa de las relaciones de produccién
en la sociedad burguesa. La critica econémica es, por tanto, la investiga-
cién negativa (es decir, dialéctica, critica) de la formacién social burguesa
en una complexién sistemdtica de conexiones humanas o relaciones
humanas. En la introduccién a los Grundrisse, Marx comienza con la ley

182



de las ramas capitalistas de produccién; en cambio, en la introduccién a
El capital, la formacién de la produccién en general se presenta como
una revelacién preconceptual y externa del desarrollo del valor (todavia
cadtico en los Grundrisse).

Toda la exposicién de la Critica de la Economia Politica, vista desde
el andlisis del valor, forma una critica de la sociedad. La complejidad de
la critica de la sociedad constituye la esencia de la estructura metodols-
gica, en la medida en que representa una concrecién o complejizacién
del valor en la riqueza. El andlisis de la anatomia de esta abstraccién paso
a paso nos permite elaborar los extremos, los polos de la exposicién meto-
dolégica de Marx de la sociedad como un desarrollo concatenado, en el
que el valor mercancia altamente abstracto aparece como el «resultado y
la condicién previa de toda relacién social» (Pfreundschuh, 2009:58). El
desarrollo de la sociedad es, pues, el desarrollo de su riqueza. El desarro-
llo de la riqueza es el desarrollo de las fuerzas productivas. La presentacién
del valor es, en consecuencia, una presentacién del desarrollo de la riqueza
capitalista o productora de mercancias, es decir, del enriquecimiento
capitalista. La riqueza de capital, sin embargo, adquiere una manifestacién
culminante concreta y comprende la capitalizacién del excedente de pro-
duccién de mercancias, que condiciona el desarrollo ulterior de la for-
macién social.

Referencias bibliograficas

Adorno, Theodor (1970). Negative Dialektik. Suhrkamp, Frankfurt a. M.

Adorno, Theodor (1974). Einleitung, in Th. Adorno, M. Horkheimer, Soziologische Exkurse.
EVA- Institut fUr Sozialforschung, Frankfurt a. M.

Adorno, Theodor (2007). Vorlesung liber Negative Dialektik. Fragmente zur Vorlesung
1965/66. Suhrkamp, Frankfurt a.M.

Aristoteles (1831-1870). Aristotelis Opera edidit Academia Regia Borussica. Bekker,
August Immanuel (ed.), Berlin,

De. an.: De anima, desde 402a

EN: Ethica Nichomachea, desde 1094a

Brentel, Helmut (1989). Soziale Form und 6konomisches Objekt. Studien zum
Gegenstandsund Methodenverstandnis der Kritik der politischen Okonomie.
Westdeutscher Verlag, Opladen.

Fineschi, Roberto (2020). «Critica» tra Hegel e Marx, Dialectus— Revista de Filosofia:
Dossié Conexdo Hegel-Marx: Novas Leituras 18.

183



Fink-Eitel, Hinrich (1987). Dialektik und Sozialethik. Athenaeum, Bodenheim.

Fulda, Hans Friedrich (1978). Dialektik als Darstellungsmethode im Kapital von Marx,
Suomen Filosofisen Yhdistyksen vuoskirja, Nr. 37. Ajatus, Helsinki.

Goretzki, Catia (2011). Die Selbstbewegung des Begriffs. Stufen der Realisierung der
spekulativen Metaphysik Hegels in den Jahren 1801-1804/05, Felix Meiner, Hamburg.

Haug, Wolfgang Fritz (2012). Kritik, en Historisch—kritisches Worterbuch des Marxismus,
8/1, Das Argument, Hamburg.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1970). Hegels Theorie-Werkausgabe [W]. Eva
Moldenauer und Karl Markus Michel (Hrsg.). Suhrkamp, Frankfurt a. M.

W 6: Wissenschaft der Logik, Subjektive Logik.

W 8: Enzyklopédie der philosophischen Wissenschaften, tomo |

Heinrich, Michael (1988). Was ist die Werttheorie noch wert?, Zur neueren Debatte um
das Transformationsproblem und die Marxsche Werttheorie, PROKLA 72, 18, Jg., Nr. 3,
Sept. 1988, p. 32.

Heinrich, Michael (1991). Die Wissenschaft vom Wert. Die Marxsche Kritik der
politischen Okonomie zwischen wissenschaftlicher Revolution und klassischer
Tradition. VSA, Hamburg.

Hoffe, Otfried (2000). Immanuel Kant, C. H. Beck, Miinchen.

Iber, Chrtistian (2006). Die Bedeutung der Differenz in der Entwicklung der Wertformen
zwischen der ersten und zweiten Auflage des Kapital. En J. Hoff et al. (ed.), Das
Kapital neu lesen. Westfalisches Dampfboot, Minster.

Koch, Anton Fr. (2006). Die Problematik des Ubergangs von der Schlusslehre zur
Objektivitat. En A. Arndt et al., Hegels Lehre vom Begriff, Urteil und Schluss.
Akademie, Oldenburg.

Marx, Karl & Engels, Friedrich (dede 1956). Marx—-Engels—Werke. Dietz, Institut fur
Marxismus—-Leninismus (ed.). Berlin [MEW]

MEW 1: Debatten (iber Holzdiebstahlgesetz

MEW 23: Das Kapital. Kritik der politischen Okonomie, tomo 1

MEW 25: Das Kapital. Kritik der politischen Okonomie, tomo 3

MEW 29: Brief an F. Lassalle

MEW 42: Grundrisse der Kritik der politischen Okonomie

Moreno, Maria Rita (2020). Theodor Adorno y el problema de la racionalidad moderna:
aristas germinales de una inquietud critica, Universum 35: 1.

Pfreundschuh, Wolfram (2009). Der Reichtum der blrgerlichen Gesellschaft. Zur
Philosophie der Kapitalkritik. Kulturkritik, Minchen.

Pippin, Robert (2019). Hegel's Realm of Shadows: Logic as Metaphysics, The Science
of Logic. The University of Chicago Press, Chicago.

Rosental, Mark M (1969). Die dialektische Methode der politischen Okonomie von Karl
Marx. Dietz, Berlin.

Schmied-Kowarzik, Wolfdietrich (2008). Das dialektische Verhaltnis von Theorie
und Praxis in der Pddagogik, Kassel University Press, Kassel.

Theunissen, Michael (1978). Sein und Schein. Die kritische Funktion der Hegelschen
Logik, Suhrkamp, Frankfurt a. M.

184



Wolf, Dieter (2008). Zur Methode in Marx‘ Kapital unter besonderer Berlicksichtigung
ihres logisch—systematischen Charakters. Zum ,Methodenstreit’ zwischen Wolfgang
Fritz Haug und Michael Heinrich. En I. Elbe, T. Reichardt, D. Wolf, Gesellschaftliche
Praxis und Ihre Wissenschaftliche Darstellung, Wissenschaftliche Mitteilungen Heft 6.
Argument, Berlin.

Wolf, Dieter (2011). Warum konnte die Logik Marx ,grof3e Dienste leisten’? En Vollgraf,
Carl-Erich, Hecker, Rolf & Serl, Richard (eds.). Das Kapital und Vorarbeiten. Entwurfe
und Exzerpte. Argument, Hamburg.

Wolff, Michael (2014). ‘Dialektik— Eine Methode?’ Zu Hegels Ansichten von der Form
einer philosophischen Wissenschaft. En Koch, Anton Fr.; Schick, Friedricke, Vieweg,
Klaus & Wirsing, Claudia (eds.), Hegel-200 Jahre Wissenschaft der Logik. Felix
Meiner, Hamburg.

Wolff, Michael (2017). Der Begriff des Widerspruchs. Eine Studie zur Dialektik Kants und
Hegels. Eule der Minerva, Berlin.

Zeleny, Jindrich (1969). Die Wissenschaftslogik bei Marx und «Das Kapital». Europaische
Verlagsanstalt. Frankfurt a.M.

185






Dialéctica de la llustracion
o llustracion de la dialéctica

Horacio Martin Sisto
Universidad Nacional de General Sarmiento
Pontificia Universidad Catdlica Argentina

Universidad de Buenos Aires

Introduccion

La Fenomenologia del Espiritu (en adelante Fenomenologia) no tiene un
capitulo que tematice la dialéctica en cuanto tal y, sin embargo, toda la
obra publicada por Hegel se estructura en su mayoria dialécticamente
(excepto el caso de prélogos, resenas y otros). La Introduccién a la Feno-
menologia nos ofrece un modelo bésico de dialéctica. Alli se presentan o,
en palabras del texto, «se recuerdan» (Hegel 1980:58) las determinaciones
basicas de la conciencia, como también de su dindmica, llamada «expe-
riencia» (Hegel 1980:60). La experiencia que hace la conciencia (cf. Hegel
1980:444) tiene estructura dialéctica, constituida por diversos momentos
o fases. Entre los estudiosos se suele distinguir la dialéctica expuesta en
la Fenomenologia como dialéctica experiencial, de aquella que se expone
en la Ciencia de la Légica, que a los efectos diddcticos podemos llamar
dialéctica conceptual. En la Fenomenologia se pretende solucionar el pro-
blema que genera la escisién entre sujeto y objeto, por otra parte motivo
fundamental del estancamiento de la filosofia moderna (cf. Hegel 1980:
Einleitung); la Ciencia de la Légica da por consumada esta superacién (cf.
Hegel 1978: Vorrede). Podemos entender la Fenomenologia como la des-
cripcién de la dialéctica por la cual, desde el fendmeno, considerado en el
sentido de lo que aparece a la conciencia y esta tal como se aparece a s
misma, se llega necesariamente a la consideracién del fenémeno como
manifestacion del Espiritu. O, expresado en otros términos, de lo que es
para la conciencia se llega a lo que es en s, por si'y para nosotros, esto es
el Espiritu. Este no es solo meta realizada, sino aquel que opera en ambos

187



«lados» —como suele expresarse Hegel—, esto es conciencia y objeto: es
el Espiritu el que trabaja desde el comienzo en la conciencia, es ella, a
través de ella y ella es (en) él; y en cuanto a lo que a ella le aparece como
absolutamente separado, absolutamente otro, él es lo otro. En lo que sigue
procuraré colaborar con la exploracién de un episodio de esa dialéctica
experiencial y fenomenolégica: aquel que involucra a la Ilustracién en la
seccién «El Espiritu extranado de si. La Cultura» (cf. Hegel 1980: v1.B).

En la historia efectual de estos pasajes se destaca la recepcién en la
Escuela de Frankfurt. La Dialéctica de la Ilustracion de Horkheimer y
Adorno (en adelante «<HkAd») se inspira principalmente en esos pasajes
para el titulo y algunas ideas principales. La consideracién de ambos
textos a la par y en relacién, esto es intertextualidad, me permitird deli-
mitar este escrito y procurar el mutuo esclarecimiento. Para ello me pro-
pongo primero mostrar a grandes rasgos cudles son las lineas bdsicas de
la dialéctica que ofrece Hegel en los pasajes mencionados (1) para luego
establecer sintéticamente una confrontacién posible con la Dialéctica de
la Ilustracion (2). Sostendré como tesis que estos pensadores se apoyan
especialmente en un momento de la dialéctica hegeliana y asi aceptan en
principio la matriz general de esta dialéctica, pero el modo especifico en
que acenttian ese momento los distancia en una direccién filos6fica muy
diferente. En el apartado siguiente me concentro especificamente en el
problema del idolo (3) para retomar finalmente el sentido del titulo de
este trabajo en una conclusin.

La llustracion en la Fenomenologia
Representaciones sobre la llustracion

Comienzo more hegeliano por despejar algunas «representaciones natu-
rales» (en sentido técnico hegeliano, cf. Hegel 1980:53), es decir que hoy
pueden entenderse en términos de representaciones naturalizadas y que
pueden interferir en el acercamiento a la cosa misma tal como la expone
el texto de la Fenomenologia.

Sentido estricto y sentido amplio de Ilustracién

En la Fenomenologia Hegel entiende a la Ilustracién como un movimiento
que recorre a toda la modernidad, pero solo a ella. La Ilustracién no es

188



un momento de toda fase de la manifestacién del Espiritu, es decir Hegel
no indica un sentido amplio de Ilustracién que nos permita extrapolarla
a otras épocas, como s hacen HkAd." Se trata mds bien de un movi-
miento histérico puntual que ha sido conservado en el Espiritu. Para
Hegel la Ilustracién ya se consumd, se quedd en el siglo xvirr, y él se
entiende a si mismo en una época diferente (cf. Hegel 1980: Vorrede).

La Ilustracién como figura auténoma

La concepcidn de la Ilustracién como figura auténoma es otra represen-
tacién que conviene despejar. Por una parte, se debe a una construccién
historiografica instalada que identifica Modernidad con Ilustracién, por
otra, al enfoque prevalente que se ha dado a los estudios sobre la Ilus-
tracién en Hegel. Un ejemplo en este sentido es el libro de Hinchman
(cf. Hinchman:1984), el cual recorre tanto las alusiones de Hegel a la
Tustracién a lo largo de su obra (entre ellos Creer y Saber, las Lecciones
de historia de la filosofia y las Lecciones de filosofia de la historia) como
también su posicionamiento frente a diversos filésofos que se conside-
ran parte del movimiento Ilustrado. No hay duda de la utilidad de estos
esclarecimientos y de la necesidad incluso de establecer la evolucién del
posicionamiento de Hegel respecto de la Ilustracién, en particular en los
pocos afios que van desde Creer y Saber a la Fenomenologia. Sin embargo,
estos estudios y articulos pueden desenfocar indirectamente el hecho
de que, en la Fenomenologia, 1a llustracién no es una figura auténoma
y mucho menos constituye una fase completa del itinerario de la expe-
riencia que hace la conciencia. Si la conciencia pura se origina como
desdoblamiento cuyo correlato es el mundo de la realidad efectiva y su
conciencia respectiva, ella a su vez se desdobla internamente en «Inte-
leccién Pura» y en «Fe» y sus respectivos mundos (cf. Hegel 1980:265).
Estrictamente hablando, ambas son subfiguras y entre si contrafiguras que
constituyen mutua y dialécticamente una misma figura, la Conciencia
Pura; la evolucién y constitucién de una de ellas depende de la otra,
siempre y progresivamente.

1. Se ha interpretado a la Fenomenologia en términos del sentido amplio de la llustracién
y es una cuestion sujeta a debate. En esta direccién cabe senalar como pionero a Windisch-
mann, quien escribié la primera resefia sobre la obra y aun asi no se expresa literalmente en
esos términos. En cualquier caso, no es una tesis con la cual Hegel identifique su Fenome-
nologia. Cf. Sisto 2016.

189



La reduccién de lo otro de la Ilustracién a «mito»

Finalmente, cabe senalar que la contraposicién mencionada no se entabla
entre Ilustracién y Mito. El indice de la Fenomenologia podria favorecer
ese equivoco: pero «La lucha que se entabla entre la Ilustracién y la
supersticién» que senala el Indice (cf. Hegel 1980:7) es en realidad entre
la Tlustracién y su modo de ver a la Fe (la Fe tal como es para ella) y no
entre estas contrafiguras tal como se conciben a si mismas. La pretensién
de analizar el perfil de la Ilustracién en la Fenomenologia depurdndolo de
su relacion con la Fe dificilmente pueda esclarecernos la concepcién feno-
menolégica hegeliana de la Ilustracién.

La dialéctica en el espiritu extranado de si

En esta extensa seccién (cf. Hegel 1980: vi.B) podemos verificar interna-
mente lo que se ha dicho en diversos estudios acerca de la impronta
neoplaténica de la filosofia hegeliana en general (cf. p. ¢j. Siep 2023:189).
Aqui el Espiritu es una unidad originaria que se diferencia internamente
de modo necesario, desde una inmediatez cuyas determinaciones no han
sido aun explicitadas en sus contradicciones internas (cf. Hegel 1980:
v1.A), hacia una inmediatez que expone y reconoce sus mediaciones inter-
nas, «El saber absoluto», capitulo final de la obra (cf. Hegel 1980:8).

Ese pasaje se produce por una escisién interior de la inmediatez pri-
mera, expuesta en «El Espiritu Verdadero, la Eticidad» (cf. Hegel 1980:
vL.A). En la medida en que mediante la historia se van haciendo explici-
tas las pretensiones y tensiones latentes en la unidad originaria, esa unidad
entra en sucesivas crisis que se expresan en cada fase experiencial mediante
una separacion y distanciamiento entre si de las partes que la constituyen.
Las razones de ese distanciamiento se deben fundamentalmente, al menos
en la Seccién v1.B, «El espiritu extrafiado de Si. La Cultura», a que las
partes quieren preservar la inmediatez y aborrecen la mediacién (cf. Hegel
1980:19). Pero ese aborrecimiento o resistencia no se soluciona con la sola
advertencia abstracta a las partes, sino que estas necesitan atravesar una
experiencia, un proceso cognitivo, prictico y fictico que involucra el
mismo ser de las partes, y la nueva posicién no puede ser abstracta, sino
concreta, ontoldgica y no puramente tedrica. Es decir, todo ese movi-
miento constituye real y progresivamente a las partes, lo hace en cuanto
movimiento y no solo como resultado de este. Las partes o «lados», como

190



se expresa Hegel, son posiciones y elementos de un todo, y la dimensién
de lo real que ellas reconocen a fin de salvar su posicién en su inmediatez
resulta unilateral y abstracta porque es tomada por ellas en forma absoluta
o autosubsistente, lo que deja de ocurrir solo y definitivamente en el Saber
Absoluto. Por tanto, cada uno de esos lados ya estd destinado por su
propia posicion y naturaleza a entrar en crisis.

Mds precisamente, en la Seccién vi.B, el Espiritu se disloca en dos
lados. Estos tienen, a su vez, cada uno un mundo y una conciencia res-
pectivos. Respecto del modelo expuesto por Hegel en la Introduccién,
constituido bdsicamente por conciencia y objeto (cf. Hegel 1980:58), a
partir de los capitulos sobre la autoconciencia se ha abierto la posibilidad
de la duplicacién: la conciencia ya no solo se relaciona con un objeto sino
también con otra conciencia, la cual a su vez se relaciona también con
un objeto. A partir de la figura del Espiritu, el lugar del objeto suele ser
ocupado por el concepto de un mundo. El extranamiento de si que se
produce en el interior del Espiritu consiste en la escisién interna del
mismo en dos conciencias con dos mundos respectivos.

El primer lado es «el mundo de la realidad efectiva» y la conciencia
que lo considera como lo inmediato y por ende como lo dnico real; la
inmediatez, es cierto, es un sello distintivo de lo real (cf. Hegel 1992: §7,
Anm.), pero debe admitir la mediacién como constitutiva del mismo y
esto no es lo que sucede aqui. El segundo lado admite la mera efectividad
del mundo de la realidad efectiva, pero le niega realidad. Por ello se dis-
tancia del mismo hacia lo que considera verdaderamente real, e inmediato
sin mediacién alguna. Es la «conciencia pura». Esta pureza es ambivalente;
no es tan pura como parece, ni puede serlo. Pues depende esencialmente
de la preservacién absoluta de la inmediatez, lo cual se mostrard imposi-
ble. «Puro» implica para ella necesariamente inmediatez.?

Esta conciencia pura se escinde a su vez en dos lados. Uno tiene como
denominacién en su comienzo «Inteleccién Pura», el antecedente de la
Ilustracién. En este lado, la expresién «pura» evoca el titulo de la Critica
de Kant, pero el itinerario en esta seccién nos indica que Hegel quiere
mostrar que la figura de la conciencia pura es mds amplia de lo que pre-
tende el enfoque kantiano. Este es mds bien una documentacién ya expli-

2. Para una interpretacion de esta seccion de la Fenomenologia remito a lo ya desarrollado
en Sisto 2023b y 2023c como a la bibliografia alli citada.

191



cita de todo un itinerario, su consumacién tedrica y un enfoque no exclu-
sivo, sino dependiente de otros posicionamientos internos a la conciencia
pura. El itinerario mds amplio en el que se inscribe tanto la critica kan-
tiana como la Ilustracién tiene como elemento distintivo y representativo
a la categoria (cf. Hegel 1980:296), esto es, el concepto puramente formal
que se define por su inmediatez interna en el sujeto o conciencia pura.

Pero «pura» también significa la pureza del cielo o «Mds Alld» de la Fe,
no contaminada por las vicisitudes terrenales. Este es el segundo lado de
la conciencia pura. Esta subfigura de la conciencia pura y contrafigura de
la Inteleccién Pura no es el cristianismo a secas, sino una de sus fases
histéricas (cf. Hegel 1980:287). Su alcance histérico exacto y preciso es
discutible —por diversas razones Hegel mismo no se preocupa por acla-
rarlo—; podrfamos afirmar con fundamento que va desde los siglos pos-
teriores a la caida del Imperio Romano hasta la discusién entre filosofia
y protestantismo alemdn de fines del siglo xviir (cf. Sisto 2023b), aunque
cuando habla de «Fe» al comienzo, como suele suceder en los pardgrafos
iniciales de una seccién en la Fenomenologia, Hegel tiene presente el
termino ad quo de la figura, esto es un cierto fideismo.

La pureza de ambas contrafiguras se origina en su distanciamiento del
mundo de la realidad efectiva, de dos modos diferentes. La Fe, subraya
Hegel, es literalmente Auida (cf. Hegel 1980:287) a un «Mds Allé» que es
para ella el mundo real y verdadero. La Inteleccién Pura puede entenderse
en cambio como una retirada a la absoluta interioridad, que en su pureza
deviene puramente légica —como hemos visto, la categoria—. En cual-
quier caso, ambas son huida del mundo efectivo (o «retorno» desde el
mundo efectivo, como lo expresa Hegel). La solucién que encuentran
frente a la crisis de inconsistencia que perciben en el mundo de la realidad
efectiva es retirarse a mundos segtin ellas reales, y se retiran honradamente
—es decir para ellas no es un verdadero retirarse—, sea a la interioridad
en términos de conceptualidad pura o al Mds All4 puro, esto es Dios y
su reino celestial.

El mundo de la realidad efectiva se ha escindido a su vez en dos lados,
el Poder estatal (la monarquia y la nobleza) y la Riqueza (la burguesia
incipiente). Ahora bien, ni la Fe ni la Inteleccién Pura pueden descono-
cer el mundo de la realidad efectiva, pues deben contar con él, viven
fisicamente en él y deben negociar con él para subsistir en su existencia
natural. Pero no lo reconocen como verdaderamente real, sino que todo
en él es vano. Toda negociacién con €l es mero compromiso circunstan-

192



cial y no mediacién real, aunque en forma progresiva deberdn aceptar
necesariamente la mediacién y no puede no ser asi, como pretenderd
mostrarlo Hegel, pues la permanencia en esa pureza serd insostenible.
Que huyan o se retiren a su pureza no significa que por ello sean abstrac-
tas y separadas ez si: en cuanto conciencia pura son un lado real, necesa-
rio y operativo de la diferenciacién interna del Espiritu y acttian en él.

La Fe opera de hecho en el mundo de la realidad efectiva, en las insti-
tuciones, en el poder y en la vida concreta. Busca adecuar este mundo
de la realidad efectiva a la realidad del M4s All4, aunque este intento se
realiza con desapego, pues lo verdadero no es este mundo. En la antesala
de la exposicién sobre el surgimiento de la conciencia pura (cf. Hegel
1980: v1.A), la Fenomenologia sefiala que la Europa posromana ha que-
dado devastada. Su recuperacién como civilizacién ha sido obra, segiin
el punto de vista de la Fe, de un trabajo en conjunto entre el poder
civil y el cristianismo y sus instituciones, esto es un mundo que ha sido
configurado idealmente bajo la égida de la teologia cristiana. La Fe es,
en su fase inicial, el cristianismo que quiere prolongar ese modelo al
que ve como paradigma para toda época. Esto sin perjuicio de que la
mediacién del mundo de la realidad efectiva, gracias a su relacién con el
mundo del Més Alld —y no a la inversa— que admite la Fe, es para ella
episddicamente realizable, aun cuando sefala que ha habido mediaciones
definitivas como la Encarnacién o Pentecostés —mediaciones que Hegel,
a su modo, rescatara.

La Inteleccién pura también opera de hecho en el mundo de la realidad
efectiva como disolucién y corrosién, mostrando el absurdo de sus deter-
minaciones. Su evolucién en términos de Ilustracién potenciard univer-
salmente este poder disolvente o, dicho en otros términos, ejercerd su
poder disolvente como universalizacién formal de todo. Y en lo que
respecta a la Fe, parte de la critica que le dirige la Ilustracién a ella consiste
en invertir lo que la Fe afirma respecto a la relacién de este mundo de la
realidad efectiva con un Mds Alld. El mundo de la efectividad y sus ins-
tituciones no busca espejar la estructura del Mds All4, al contrario, es este
en realidad el que ha espejado lo efectivo de una época injusta y oscura,
y mediante su esencializacién busca perpetuarla. Aun cuando esta critica
perdura en los circulos intelectuales ilustrados del siglo x1x, sin embargo
la Fenomenologia ve tanta limitacién en la Fe como en la Ilustracién:
tampoco la Ilustracién acepta ni comprende mediacién alguna, simple-
mente anula un lado necesario y vuelve asi estdtico al propio.

193



Lo que Hegel subraya en esta seccién, esto es, que la Ilustracién no se
da cuenta de que se estd atacando a si misma (cf. Hegel 1980:297), debe
ser tenido en cuenta y bien interpretado. La Fenomenologia trabaja toda
esta dialéctica que se establece entre Ilustracién y Fe —y que llega al
conflicto— con una estructura de fondo que contrapone dinimicamente
forma y contenido, subjetividad y objetividad, interioridad y exterioridad,
lo puesto y lo dado. Ambas figuras sostienen y se constituyen sobre uno
solo de estos términos contrapuestos; solo «nosotros» sabemos que nin-
guno de esos términos puede concebirse ni es real sin el otro. En la pre-
tension de relacién inmediata con la esencia —el concepto abstracto o
categoria en una, el Mds All4 trascedente en la otra—, ellas transforman
en absoluto su término correspondiente, y de este modo lo conciben en
forma estdtica —no admiten movimientos constitutivos en relacién con
lo otro— y abstracta —tal como sucede con toda determinacién unila-
teral que pretenda ser absoluta—. Puesto que como figuras o subfiguras
estdn constituidas en su propio ser sobre esos cimientos, la destruccién
de estos es percibida —esto es solo comprensible para «nosotros»— como
amenaza al S{ mismo, como pérdida de si (cf. Hegel 1980:56). En resumen,
primero acontece toda una lucha en el mismo dmbito interno de la con-
ciencia pura, se trata de una lucha inicialmente intelectual, que luego
devendra cultural y finalmente politica.

La Inteleccién Pura, inicialmente retirada a su interioridad, deviene
programa cultural, es decir llustracién, y finalmente programa politico,
esto es la Revolucidn. Tanto su lucha contra la Fe como la Revolucién son
inevitables. La retirada a la interioridad que por ser tal habia perdido
realidad externa, reclama ahora volver a dar forma a esta. Para ello debe
entrar en conflicto con su competidora, la Fe, que es la otra pretensién
de la conciencia pura de plasmar idealmente la realidad en esa fase his-
térica. Y finalmente debe hacer una revolucién, no sin antes haber pre-
parado el terreno cultural, los 4nimos y las posiciones frente a aquello
que en realidad ez 57 ya resultaba insostenible, pues toda la instituciona-
lidad vigente hasta entonces ya habia perdido legitimacién en la misma
realidad efectiva.

La victoria de la [lustracién es ambivalente; en cuanto esta la considera
total, documenta una percepcién incorrecta que ella tiene de si misma,
pues esta figura, que ha vencido inicialmente mediante el contagio cul-
tural y luego mediante el combate, se ha contagiado de su vencido. E1
contagio es en estos pasajes metdfora de la mediacion. La Fe advierte tarde

194



haber quedado contagiada. Pero la Ilustracién no percibe que ella también
se ha contagiado, esto es no ha advertido que la inmediatez defendida por
ella ha sido vulnerada: ha debido incorporar contenido proveniente de la
Fe —piénsese en las tres Ideas de la Critica de la razon pura—, ha debido
inmiscuirse en la exterioridad —su intervencién consciente y militante en
el mundo efectivo de la politica y del dinero—, y, mientras que la Fe ha
ido perdiendo progresivamente institucionalidad, la Ilustracién ha debido
objetivarse en la modelacién objetiva de las instituciones hasta llegar a la
Revolucién y los experimentos siguientes de nueva institucionalizacién.

La fase resolutiva de la llustracion

El utilitarismo ilustrado (cf. Hegel 1980:305, 314) es un vestigio decadente
de una Ilustracién que se obstina en preservar su formalismo frente a una
realidad efectiva no modificada, y el otro vestigio, tardio, es el zerror
jacobino el cual supone el traslado inmediato de la pureza formal del
imperativo categérico a la politica. Hegel presenta al utilitarismo como
la parifrasis parédica de la segunda formulacién del imperativo categé-
rico: el deber de que en tu accién consideres tu humanidad y la del otro
no solo como medio sino también como fin (cf. Kant 2004:44/A 429),
se dinamiza aqui en una traslacién sin solucién de continuidad de medio
a fin como momentos que van y vienen, habilitada por el formalismo
puro y sus limitaciones (cf. Hegel 1980:305). El terror jacobino abreva
lejanamente de la versién prictica de la Inteleccién pura, esto es la Inten-
cion pura (cf. Hegel 1980:495): puesto que, seglin su mayor representante,
la ética kantiana, el mévil de la accidén no es accesible al observador
externo y ni siquiera lo es plenamente al S{ mismo, y a su vez la intencién
es lo que moralmente cuenta, todos son sospechosos de vulnerarlo.

El ataque a si misma de la Ilustracién significa que en lugar de atacar
cierta objetividad, atacaba a /z objetividad, en lugar de criticar cierto con-
tenido, criticaba a ¢/ contenido en cuanto tal, y en lugar de rechazar cierto
modo de exterioridad, despreciaba /z exterioridad. Esos errores no resul-
taban gratuitos. En lugar de mediar su interioridad con la exterioridad,
absolutizaba la interioridad, del mismo modo que lo hacia con la subjeti-
vidad frente a la objetividad y con la forma frente al contenido. Ahora los
ha incorporado, pero de tal modo que interioridad, subjetividad y forma
ya no son aquellas que definian a la Ilustracién y de este modo la figura

195



cae en si, aunque aun no para ella. La conciencia experimenta este cambio
de las determinaciones de una figura como pérdida del Si mismo (cf. Hegel
1980:56) y buscard por todos los medios evitar lo que es su muerte como
figura. No entiende —como suele suceder en estos epigonos de las figu-
ras— que se trata de una negacién determinada, de un cierto modo de
entender en este caso la forma, la subjetividad y las otras determinaciones
esenciales; el Si mismo, que es el que subsiste, cree que con la caida de la
figura que en ese momento transita, cae en la nada absoluta.

La llustracion en la Dialéctica de la llustracion
Delimitacion de la confrontacion entre ambas obras

Cuando pasamos al texto de HkAd nos trasladamos a un género literario
y filos6fico muy diferente. Mientras Hegel en la Fenomenologia siente que
ella debe ser una exposicién regida por la vinculacién de una necesidad
l6gica, HkAd se sienten obligados a escribir en términos de ensayo, de
«fragmentos», como reza el subtitulo, «apuntes» y «esbozos» (cf. HkAd
1997:54). Por un lado, esto se debe a la naturaleza del tema y la circuns-
tancia histérica. Se trata de capitalizar la experiencia vivida en los tltimos
afos y han percibido de un modo particular cémo el riesgo del totalita-
rismo excede no solo a los regimenes puntuales sino también al mismo
dmbito politico. El totalitarismo politico alcanza y se preserva en el poder
debido a una plataforma cultural totalitaria. Aun con la inconmensurable
gravedad de lo vivido en los dltimos afos en Europa (cf. HkAd 1997:49),
ello no debe tapar un totalitarismo blando que disciplina las mentes
mediante la cultura, y que se encuentra vinculado al capitalismo y a la
absolutizacién de la razén instrumental. Por el otro, el cardcter de ensayo
también libera a los escritores de aquello que denuncian: el riesgo de caer
en los formatos impuestos por la industria cultural. Hay cosas que deben
decirse, hay intuiciones que deben volcarse directa y urgentemente, que
no pueden esperar al trabajo de relojeria de argumentacién que implica
el articulo académico. Eso no significa falta de rigor, sino apelacién directa
al lector y su capacidad de contrastar el texto directamente con los hechos
(cf. HkAd 1997:53). En el Prefacio a la segunda edicién sefalan que 20
afos después el libro sigue vigente (cf. HkAd 1997:57).

196



Han pasado mds de 70 afios y probablemente su vigencia sea azin
mayor. Por ejemplo, el cine, en ese entonces todavia centrado en el cardc-
ter artistico se constituy6 luego masivamente en industria del entreteni-
miento y recientemente el nivel de detalle de regulacién de las plataformas
de streaming, que imponen matrices rigidas y limitaciones a toda produc-
cién, resultarian para HkAd una amarga confirmacién de sus adverten-
cias. Otros ejemplos pueden ser el alcance al que ha llegado y promete
llegar la inteligencia artificial, o los objetivos transhumanistas que bogan
en vistas de una mejora de la naturaleza humana. Lo que HkAd denun-
cian ha avanzado e incluso ha logrado naturalizarse de tal modo que se
vuelve atin més decisiva y ardua la tarea intelectual que analiza critica-
mente la cultura.

La Dialéctica de la Ilustracion tiene como referente lejano a la Fenome-
nologia, se inspira en ella para el titulo, retoma ideas de Hegel, explicita
e implicitamente, aparte de su remisién a muchas otras fuentes. En la
exploracién que se limita a esta interseccion de las dos obras, el interés
general que me guia es determinar a grandes rasgos la naturaleza légica
de la confirmacién de las advertencias de HkAd, esclarecer los motivos
l6gicos de su vigencia y sus alcances.

El estatuto légico y ontolégico de la critica

El programa de HKAd en la Dialéctica de la Ilustracion

El programa de HkAd es recuperar la Ilustracién, entre otras situaciones,
de la complicidad en la que ha caido con la cultura capitalista y devolverla
a su posicién originaria (cf. HkAd 1997:52, entre otros pasajes). Ella es
esencialmente critica y se inspira en el momento de la negacién determi-
nada de la dialéctica fenomenolégica de Hegel. Su objeto de critica es el
mito, el cual puede asumir diversas formas, como la cosificacién o la
idolatria, o més genéricamente, la de un absoluto irracional. Exige para
ello una vigilancia continua; la critica que se acomoda en un éxito relativo
tiende a mitificarse y consolida asi nuevas relaciones (injustas) de domi-
nio. La Ilustracién ha caido en esa situacidn: es en este sentido que HkAd
interpretan la instancia de la Fenomenologia en la que Hegel sehala que
la Ilustracién debe ilustrarse a si misma (cf. Hegel 1980:306—307). Es
necesario distinguir aqui entre las posiciones de Hegel y de HkAd en

197



torno al estatuto de la negacién determinada y la critica, por un lado, y
la exigencia a la Ilustracién que se ilustre a si misma, por el otro.

La negacién determinada a grandes rasgos,

segtn la Fenomenologia

En primer lugar, en la Fenomenologia 1a negacién determinada no se
sostiene en el vacio, como una suerte de eslabén de una cadena que seria
la dialéctica, eslabon que si se rompe corta la cadena. Esa es la perspectiva
de la conciencia natural, que no la capta como negacién determinada sino
como caida en la nada pura y pérdida de si misma (cf. Hegel 1980:61).
Como he sefialado mds arriba, la estructura de la sucesién de las figuras
reside en una autodiferenciacién. Para el «nosotros’ de la Fenomenologia,
la negacién determinada establece una contradiccién interna y delimitada
(«determinada») dentro de un absoluto, dentro del espiritu. La sola nega-
cién determinada es, en cuanto determinada, «para nosotros», «en si», no
para ella, y es solo una fase del itinerario dialéctico de la experiencia, en
la que la conciencia atin no ha reconocido el nuevo otro u objeto (el de
la nueva figura) como co—implicada con ella ni, sobre todo, la nueva
figura de su Si mismo, que ha sido modificado en la dialéctica con lo
otro. El Espiritu es vida autoconsciente; la negacion determinada se efec-
tia dentro de esa vida y tiene una funcién vivificadora, pero no por si
sola. Puede negar algo en forma determinada porque se ejerce en forma
interna al espiritu, que es el que niega dentro de su mismo subsistir; la
negacién determinada niega solo una figura. La modalidad de conciencia
que pertenece a esa figura, en cambio, cae en la desesperacién ante lo que
cree por el contrario no un cambio de figura, sino la inconsistencia abso-
luta de la realidad del mundo y de si. No ve —ni quiere ver, pues en
cuanto figura busca preservarse porque considera que su ser mismo estd
atado a esa configuracién— que lo que ha caido en la obsolescencia es la
figura, no la realidad misma y su propio Si mismo en cuanto algo que
subiste mds alld de una figura puntual. Mucho menos ve que esto acon-
tece debido a una nueva configuracién naciente. La nueva figura es el
mismo Espiritu que se expande y reconfigura y que ha hecho entrar en
crisis la antigua configuracion.

La ilustracién de la Ilustracidn, segtn la Fenomenologia
> Seg g

Que la Ilustracién deba ilustrarse a si misma consiste segin Hegel en que
debe darse cuenta de que ella es unilateral, puramente formal, que carece

198



de contenido y que subsiste por aquello que a su vez niega, porque junto
con el otro lado que niega constituye la conciencia pura y en cuanto
conciencia pura constituye junto con el mundo efectivo al Espiritu que
se extrana a si. En la Fenomenologia la llustracién no se ilustra a si misma
gracias a una toma de conciencia, sino en forma confusa, mediante la
apropiacién inicialmente pacifica y luego violenta de su contrafigura.
En cualquier caso, aquello de lo que se apropia no es lo irracional como
ella cree y acusa, sino por el contrario aquello que permite comprender
racionalmente a su propia posicion: su posicién es comprensible como
parte de una racionalidad mds amplia, mientras que una racionalidad que
carece de objetividad, de contenido y de exterioridad es una racionalidad
defectuosa.

La negacién determinada segin la Dialéctica de la Ilustracion

En la Dialéctica de la Ilustracion, la negacién determinada (cf. HkAd
1997:78) presupone ontolégicamente el mundo de la vida —que ocuparia
a grandes rasgos el lugar del Espiritu en la Fenomenologia—.Y en lo otro
de si, que encuentra en el mundo de la vida, o bien identifica un mito,
en términos de la tradicién griega, o bien una idolatria, en términos la
tradicién judia, o bien una fetichizacién, en términos de la tradicién
marxista. En el resto de los casos también senala novedades positivas, pero
de las cuales no reconoce una racionalidad alternativa. Asi el mundo de
la vida, aquello originario e la cual la critica se encuentra y subsiste, se
traduce en fuerzas vivas de cuya racionalidad no se habla. En ese sentido,
la Tlustracién de HkAd no logra ilustrar ni lo otro, ni el mundo de la vida,
ni siquiera su propia posicién, en la medida en que esta forma parte de
un todo que le da sentido. Eventualmente percibe que estd presente en el
mundo de la vida una voluntad puramente egoista que adopta distintos
modos de cosificacién de lo humano —creo acertada la observacién de
Habermas al sostener aqui la afinidad con Schopenhauer (cf. Habermas
1989:139)—. Ilustrarse a si misma, en el caso de HkAd, se limita a un
llamado a la Ilustracién a tomar conciencia de haber caido ella misma
en mito, en cosificacién, en idolatria, y en cuanto figura especifica, en
racionalidad puramente instrumental, que ha devenido capitalismo y
homologacién y formateo del mundo objetivo y de la cultura en funcién
del beneficio para algunos econémico, para otros, politico.

199



El epigono de la Ilustracién segtn la Fenomenologia

En la exposicién de la Fenomenologia este tipo de racionalidad instrumen-
tal corresponderia a la fase decadente de la Ilustracién, aquella fase en la
cual, a pesar de su victoria, queria preservar su formalismo. Por las con-
secuencias de esta «obstinacién» podriamos entender que ella intuye en
su victoria frente a la Fe también la pérdida de si misma y procura no
caer como figura. Esta forma de decadencia queda retratada en el andlisis
fenomenoldgico del utilitarismo. La «dialéctica» del utilitarismo se mues-
tra como una falsa dialéctica; esta es en realidad una continua e infinita
oscilacién entre fin y medio (cf. Hegel 1980:296): lo que ahora es fin,
luego es medio, y viceversa, por tanto, desde el punto de vista ontolégico
y axioldgico, nada subsiste verdaderamente como fin y desde el punto de
vista légico resulta un estancamiento, un mal infinito. Que la [lustracién
deberia ilustrarse a si misma significa, a esta altura de la exposicién feno-
menoldgica segiin Hegel, que ella debe tomar conciencia de que la nega-
cién determinada ya ha acontecido (la victoria sobre la Fe), que esto
significa la caida (cf. Hegel 1980:61) de ambas figuras en cuanto figuras,
y que si alguna de ellas no acepta esta pérdida de si, decae en un mal
infinito. Y esto es lo que ha sucedido en la vida social: en el caso de la
Ilustracién, esta se ha vuelto funcional al capitalismo o, mejor dicho, se
ha identificado ez s7 con el capitalismo. Asi puede explicar la dialéctica
hegeliana, en modo diferente a como lo hacen HkAd, lo que estos verdn
consumado histéricamente.

El acento diferente de la Dialéctica de la llustracion
HKkAd interpretan de modo diferente la negacién determinada. Para ellos
la Ilustracién se identifica de hecho como el momento de la negacién
determinada a toda figura, es decir de toda época (cf. HkAd 1997:78). Sin
ese momento se cae inevitablemente en la idolatria. HkAd apenas aluden
a esta figura de la Fe y la consideran genéricamente como un mito mds.
Si admiten que se encuentran con un desafio histérico inédito: la Ilus-
tracién ha vencido, pero luego se ha mitificado. O en términos de las
figuras de la Fenomenologia: en cuanto conciencia, ha devenido razén
instrumental pura; en cuanto objeto, todo es idolatrado, mitificado o
cosificado en funcién de beneficios.

Segin HkAd negacién determinada deberia no cesar y hacerse cargo
de la advertencia y la denuncia de esa situacién, de la deconstruccién de
esos mitos, idolos y fetiches, de la resistencia a su homologacién mental

200



y hegemonia cultural, que afecta tanto al mundo objetivo como al Si
mismo. La Ilustracién debe retomar el mandato que consideraba Hegel
como su origen: ser racionales (cf. Hegel 1980:292). Ser racionales segtin
HKkAd es ser criticos frente al poder mitificador, uniformador, es ejercer
una vigilancia insomne como negacién determinada, es detener aquella
razén que se ha vuelto mero mecanismo de cdlculo, cosificador y avasa-
llante. Pero el problema de este planteo es que la negacién determinada
en concreto lo es de una figura especifica y desde otra figura adveniente
especifica. Ella se traduce en una negacién determinada con su especifi-
cidad histérica irrepetible, pues solo en la exposicién de la dialéctica
experiencial en abstracto puede ser neutra.

La Dialéctica de la Ilustracién como funcional

a la fase decadente de la Ilustracién

Hasta aqui la comparacién. Ahora bien, si examinamos bien la «dialéctica
de la Ilustracion» en la Fenomenologia, y su fase decadente, esto es el uti-
litarismo, nos encontramos con que /z misma razén utilitarista se encarga
de hacer la critica. Por supuesto que como la dialéctica utilitarista es falsa,
su momento de negacién determinada es funcional a la conservacion de
esta en el mismo estado infinitamente oscilante (cf. Hegel 1980:314). Como
fase decadente que desemboca en un mal infinito, que es una apariencia
de dialéctica, la misma razén utilitarista se encarga de que las cosas y los
seres humanos (recordemos la distincién kantiana entre precio y dignidad
(cf. Kant 2004:49/A 434—435), ahora tienen precio, tanto las cosas como
los seres humanos, al rato tienen dignidad, tanto los seres humanos, como
las cosas, elevadas en cuanto fetiches a un rango de (falsa) dignidad. Las
cosas y las personas son ora idolatradas, ora destruidas y también des—
preciadas: lo que regula esta oscilacién es el mercado, en su reino o mundo
de los costos y beneficios, sea de mercancias, de cultura o de personas. Si
la negacién determinada se mueve sobre el trasfondo de un mal infinito,
en primer lugar, se vuelve funcional al utilitarismo o razén instrumental:
estos necesitan esa critica para poder ir cambiando la oferta del mercado,
y nada mejor en términos de costo—beneficio que tercerizar esa tarea. En
segundo lugar, quien con verdadera buena voluntad toma a cargo la tarea
de la critica, si no termina asimilado por la razén instrumental, puede
experimentar la desesperacién, pues el utilitarismo avanza mds que su
capacidad de critica. Y puede llegar a una desesperacién ain mds amarga
y dificilmente confesable: la de darse cuenta de haber sido funcional, es

201



decir que la instrumentalizacién ha avanzado mds gracias a ella. La nega-
cién determinada sobre la base de un mal infinito o falsa dialéctica se
experimenta como amarga desesperacion (cf. Hegel 1980:56) y solo puede
proporcionar cierta satisfaccién de indole puramente intelectual en la
constatacién cada vez mds certera y precisa de la homologacién, al pare-
cer irrefrenable, de la razén instrumental: la critica cada vez tiene mds
razén, pasa el tiempo y se vuelve cada vez mds vigente. No advierte que
a pesar de su buena voluntad es parte de un mismo proceso aporético,
que por ejemplo ora eleva la dignidad de los seres humanos mediante la
inclusién politica y la defensa de derechos, ora cancela a un ser humano
de un dfa para el otro mediante la mera apelacién a algin episodio trans-
gresor, llevindolo en el plano social, si no juridico, al estatus de un ser
sin dignidad, un simil 16gico del momento del jacobinismo como parte
del desenlace de las buenas intenciones de la Revolucién (cf. Hegel
1980:316). Puesto que todos comenten errores, todos son potencialmente
culpables; quién lo sea efectivamente depende de qué se subraye funcio-
nalmente al mercado y de quién interfiera negativamente en el «progreso»
del mercado cultural, econémico y/o politico. En otros términos, la razén
instrumental genera idolos que pasado un tiempo deben ser destruidos:
la «obsolescencia programada» es un término tardio de una dindmica que
se encuentra desde el comienzo de esa falsa dialéctica y que incluye a las
personas.

Esto no significa que la critica ilustrada no haya denunciado efectiva
y justamente mitificaciones, fetichizaciones e idolatrias. Lo que aqui se
afirma es que ella, establecida sobre la matriz no autoconsciente de un mal
infinito, el del utilitarismo, lleva a la experiencia antropoldgica y cultural
descrita mds arriba. Esta experiencia es amarga porque no vislumbra
alternativa: incluso la alternativa de detenerse para evitar ser funcional,
lo que Hegel llamaba la apragmosyne para designar una estrategia de los
escépticos (cf. Hegel 1968 [1802]), resulta también funcional, pues se cae
de hecho en la asimilacién. Si se detiene, experimenta la pérdida de si; si
continta, también. Por ello considero que en Dialéctica de la Ilustracion
no se trata exactamente de la influencia de Schopenhauer, como Haber-
mas sostiene, sino mds bien de que la experiencia de esta dialéctica no
puede sino llevar a una experiencia de pesimismo, para la cual Schopen-
hauer puede ofrecer un modelo histérico.

Si nos atenemos a la teorfa dialéctica fenomenolégica que formula
Hegel, la Gnica posible salida de su fase aporética maxima (es decir,

202



cuando ya examinados todos los lados la aporia no se resuelve) es la
reformulacién del perfil de los «lados». Por ello cabria revisar también la
respuesta de Jiirgen Habermas en torno a una nocién de Ilustracién como
proyecto inconcluso (cf. Habermas 1994), como la del Michel Foucault
que recupera ;Qué es la Ilustracion? de Kant sin considerar el andlisis
posterior de Hegel, al que apenas menciona al principio junto con HkAd
(cf. Foucault 2001). «Revisar» significa aqui examinar qué matriz tedrica
supone la critica. La amargura, la angustia y la desesperacién no son
necesariamente los tnicos signos de esta falsa dialéctica, puede serlo tam-
bién la mera monotonia de la repeticidn; y sugiero interpretar estas dife-
rencias de posicién ilustrada mediante la actualizacién de la distincién
de Hegel (cf. Hegel 1980:310) entre Ilustracién insatisfecha (aqui HkAd)
y (progresivamente) satisfecha (aqui Foucault y Habermas).

Los nuevos idolos

En la Fenomenologia el momento critico que detecta el «nosotros», no la
conciencia inmersa en la figura, lleva a la resignificacién de los términos
que se encuentran en oposicién mutuamente constitutiva. En la medida
en que hay cierta predeterminacién teleolégica en esa matriz, HkAd
encuentran argumentos para sostener que, con la nocién de Espiritu,
Hegel ha cedido o sucumbido a un nuevo idolo (cf. HkAd 1997:78).
Ahora bien, en los pasajes que hemos abordado de la Fenomenologia la
absorcién de la Fe por parte de la Ilustracién es aceptada como un hecho
irreversible y necesario de la dialéctica. Que la Ilustracién también se
contagie no significa rechazar per se la asimilacién de la religién, pues esta
de hecho vuelve como figura superior (cf. Hegel 1980:v11) sino solo sena-
lar las limitaciones de la absorcién por parte de la Ilustracién de las
determinaciones de esa modalidad histérica de la religién que Hegel llama
Fe —la cual, a su vez, ha tenido su epigono paralelo a la Ilustracién: se
ha transformado en un fideismo casi vacio de determinaciones—. Para
la Fenomenologia ya no tiene sentido sostener la posicién ilustrada (como
tampoco la de la Fe) zal como ellas se han presentado. La Ilustracién debia
darse un contenido, no podia permanecer en el concepto formal, es decir
en la categoria, como tnica subsistencia. No hay por ello ningtn proyecto
incompleto, sino consumado y, ciertamente, limitado para la libertad.

203



Por lo expuesto, que HkAd consideren Hegel termina en un idolo, no
impide que el andlisis hegeliano pueda ofrecernos los argumentos para
ver que HkAd caen en otro idolo: la critica. En ese sentido HkAd son
mucho mds ilustrados de lo que Habermas cree. La critica asi concebida,
en términos de la antigua Ilustracién, es formalista y uno de sus princi-
pales déficits es no ser autoconsciente de su dependencia de un contenido
al cual no reconoce racionalidad alguna. En concreto ella se considera a
si como lo absoluto y de este modo cae en la aporia. La negacién deter-
minada en su versién ilustrado—formalista tardia, esto es en el contexto
de la falsa dialéctica del utilitarismo, no puede no convertirse en idolo.

Hegel habia resuelto a su modo el problema de lo otro de si mediante
el autodesdoblamiento de la misma razdn; en el caso de los pasajes que
consideramos, esto acontece en términos de objetividad, exterioridad y
contenido, por un lado, y subjetividad, interioridad y forma por el otro.
En sentido estricto no consideraba este desdoblamiento como dos racio-
nalidades completas en conflicto. El supuesto no solo teleolégico sino
ontoldgico de una unidad originaria que se escinde (cf. Hegel 1980:53—55)
prefiguraba cada paso en términos de desdoblamiento de una misma
racionalidad. Si es verdad que no consideraba lo otro, en el caso de la
dialéctica que examinamos la Fe, como mero mito, tampoco le reconocia
estatuto de racionalidad (al menos relativamente) plena e independiente.

HkAd reconocen hasta cierto punto un otro que sin embargo queda
diluido, es decir el reconocimiento tiene un nivel adn mds bajo que en
Hegel. El poder corrosivo del formalismo de la antigua Inteleccién Pura,
antesala de la Ilustracién, adquiere en la Dialéctica de la Ilustracion un
alcance mayor: hasta el mito queda diluido —es significativa al respecto
la valorizacién en este sentido de Wilamowitz, que considera al mito ya
como una racionalizacién (cf. HkAd 1997:5105-107, n.10)— y si tenemos
en cuenta el paralelo con la dicotomia Ilustracién y Fe de la Fenomeno-
logia, aqui la fe cristiana es reconocida solo en los criticos a la religién

—Pascal, Kierkegaard (cf. HkAd 1997:224).

Conclusion

Si entendemos «dialéctica de la Iustracion» como una dialéctica interna
a la figura «llustracién» de la Fenomenologia, su exposicién serfa mds
acotada de lo que pretenden HkAd. Se limitaria en todo caso a la escision

204



entre deistas y materialistas y eventualmente a la conclusién en utilita-
rismo o —Revolucién francesa mediante— el jacobinismo. Si entende-
mos la expresidn, en cambio, como aquella dialéctica de la cual la Tlus-
tracién forma parte, entonces logramos tener una dimensién adecuada
del estatuto de la Ilustracién y su exposicién serfa mds amplia y compleja
que la que ofrecen HkAd. Una ilustracién de la dialéctica desde la Feno-
menologia nos permite comprender el alcance de la Dialéctica de la Ilus-
tracion. Para ilustrar esta dialéctica no es necesario ir mucho mds alld de
lo que Hegel expone en la Seccién vi. Estd claro que el objetivo de HkAd
no es hacer una exégesis de la Fenomenologia ni basarse directamente en
ella, sino un diagnéstico del mundo contempordneo que se ayuda de
elementos de la Fenomenologia para esclarecer fenémenos.

Hegel sistematiza la contraposicién ente Ilustracién y Fe en tres ejes:
el primero cdmo se conciben a sf mismas, el segundo cémo conciben al
mundo y el tercero como conciben a la otra autoconciencia que se les
opone. Y estos ejes se documentan en discursos, que por momentos se
vuelven didlogos. Para determinar los tres lados arriba mencionados,
Hegel apela a lo que ellas dicen a la otra de si, del otro y del mundo, se
interpelan sobre estos temas y se contestan. Creo que las reconstrucciones
de Hegel son limitadas: si por un lado captan discursos reales, por otro
estos quedan modificados en funcién de lo que Hegel predetermina.

Pero no es el lugar aqui para discutir esas limitaciones, sino mds bien
el de indicar, brevemente, las virtudes posibles en vistas a la situacién
contempordnea. Una dialéctica de este tipo, esto es entre sujetos, en primer
lugar, deberia atender lo mejor posible a esos discursos: qué dicen ellas
de la dignidad, del sentido de la vida, de qué es lo que vale, de cémo
piensan la convivencia posible con quien difiere, entre otras cuestiones.
En segundo lugar, deberia sincerar de qué lado se encuentra quien escribe.
Puede legitimamente pretender estar «por arriba» como lo hace el «noso-
tros» hegeliano; en tal caso deberfa indicar y fundamentar su cardcter
situado o no situado. Una dialéctica abierta asi puede colaborar para evitar
la idolatria, la mitificacién y la cosificacién, de 57 y del otro, preservindoles
su cardcter de sujero. Preservaria también la auténtica diferencia, de modo
que esta no quede reducida al absurdo de una diferencia genérica y habili-
tarfa la posibilidad de trabajar y confrontarse con diferencias sustantivas,
a fin de no estancarnos en repeticiones ni en superaciones aparentes.

205



Referencias bibliograficas

Foucault, Michel (2001). Qu’est—ce que les Lumiéres? En Dits et Ecrits, Tomo |V, Paris,
Gallimard. Texte nro. 339 (1984).

Habermas, Jiirgen (1989). Horkheimer y Adorno: el entrelazamiento de mito e llustracion.
En Habermas, Jirgen, El discurso filoséfico de la modernidad, trad. de Jiménez
Redondo, M., Buenos Aires, Taurus, pp. 135-162 (1985).

Habermas, Jiirgen (1994). Die Moderne, ein unvollendetes Projekt, Liepzig, Reclam
(1980).

Hegel, Georg Friedrich Wilhelm (1968 y ss.). Gesammelte Werke, Hamburg, Felix Meiner
Verlag.

Hegel, Georg Friedrich Wilhelm Jenaer kritische Schriften (1968). Buchner, H. und
Poggeler, O. (Hrsg), en Hegel, G. . W. 1968 y ss. Band 4 (1802).

Hegel, Georg Friedrich Wilhelm Phdnomenologie des Geistes (1980). Bonsiepen, W. und
Heede, R. (Hsrg.), en Hegel, G. F. W. 1968 y ss., Band 9 (1807).

Hegel, Georg Friedrich Wilhelm Enzyklop&die der philosophischen Wissenschaften im
Grundrissen (1992). Bonsiepen, W. und Lucas, H-Ch. (Hsrg.), en Hegel, G. F. W. 1968
y ss., Band 20 (1830).

Hegel, Georg Friedrich Wilhelm Wissenschaft der Logik (1978) Hogemann, F. und
Jaeschke, W. (Hrsg.), en Hegel, G. . W. 1968 y ss., Band 11 (1812/1813).

Horkheimer, Max y Adorno, Theodor (1997). Dialéctica de la llustracion. Fragmentos
filosdficos, trad. de Sanchez, J. J., Madrid, Trotta, 2da. edicién (1969).

Hinchman, Lewis (1984). Hegel’s Critique of the Enlightenment, Florida, U.P of Florida.

Kant, Immanuel (2004). Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Timmermann, J. (Hrsg.),
Géttingen, Vandenhoeck & Ruprecht (1786, 2da ed.).

Siep, Ludwig (2015). E/ Camino de la Fenomenologia del espiritu. Un comentario
introductorio al Escrito sobre la Diferencia y la Fenomenologia del espititu de Hegel,
trad. de Rendén, C., Madrid, Anthropos (2000).

Siep, Ludwig. Estado secular y conciencia religiosa. Dilemas en la teologia politica de
Hegel, trad. de Sisto, H. M. En Sisto (2023), 183-216.

Sisto, Horacio Martin (1999). Algunas interpretaciones de la llustracion y su relacién
con Hegel: La radicalizacién de la autonomia racional como inmanentizacion de toda
trascendencia, La Plata, Memoria Académica Fahce-Universidad Nacional de la Plata.

Sisto, Horacio Martin (2002). La clave del lluminismo para Horkheimer y Adorno, Revista
de Filosofia y Teoria Politica, Nro. 34, 283-293.

Sisto, Horacio Martin (2016). La incidencia de la biografia en el concepto hegeliano de
experiencia: el caso de la hipocondria, Estudios Hegelianos. Vol. 13. Nro. 3, 95-134.

Sisto, Horacio Martin (Ed.) (2023). Cultura, Religion y Estado. Hacia una tecténica
de las grietas sociales, Buenos Aires, Editorial de la Facultad de Filosofia y Letras
de la Universidad de Buenos Aires.

Sisto, Horacio Martin (2023b). El origen comun de la llustracién y la Fe en la Cultura,
segln la Fenomenologia del espiritu. En Sisto (2023), 245-266.

Sisto, Horacio Martin (2023c). El combate y el contagio mutuo entre la llustracion
y la Fe como teoria del concepto. En Sisto (2023), 267-304.

206



Sobre la compiladora

Diana Maria Lépez

Doctora en Filosofia por la Universidad del Salvador. Se ha desempefiado
como docente en las Universidades uNL, ucsk, UADER, UNR y UdelaR (Uru-
guay). Compiladora de los libros Experiencia y limite. Kant—Kolloquium
(2009), Experiencia y concepto. Hegel-Kolloquium (2011), Ser, Razén y Len-
guaje (2014), Ciencia, Sistema ¢ Idealismo (2016) todos editados por Edicio-
nes UNL, y de El Idealismo alemdn como filosoffa de la libertad, Ediciones
UADER (2020). Cocompiladora con Silvia Di Sanza de El vuelo del biho. Es-
tudios sobre el idealismo (Prometeo, 2014) y con Mariano Gaudio de Varia-
ciones sobre temas del idealismo (rac1r Ediciones, 2018) y Moral, Derecho y
Politica en Fichte. En recuerdo de Héctor Arrese Igor (racir Ediciones, 2023).

Sobre las autoras y los autores

Eduardo Assalone

Investigador Adjunto del coniceT con lugar de trabajo en el Instituto de
Humanidades y Ciencias Sociales (1ntus) de la Facultad de Humanidades
de la Universidad Nacional de Mar del Plata. Profesor Adjunto regular de
las cdtedras de Gnoseologia y Filosofia Moderna (unmpr). Director de Bil-
dung, Grupo de Investigacion de Filosofia Moderna. Miembro del Grupo
de Estudios Hegelianos de Buenos Aires y de la Sociedad Iberoamericana de
Estudios Hegelianos.

Héctor Ferreiro

Doctor en Filosofia por la Universidad Humboldt de Betlin. Estancias de in-
vestigacion posdoctoral en la Universidad Técnica de Berlin, la Universidad de
Chicago, la Universidad de Heidelberg y la Universidad de Hagen. Es Inves-
tigador Independiente del coniceT y Director del Programa de Investigacion
en Filosofia Cldsica Alemana en la Pontificia Universidad Catélica Argentina.

Mariano Gaudio

Doctor en Filosoffa por la Universidad de Buenos Aires, con especializacién
en metafisica y filosoffa politica. Miembro fundador y editor de Ideas, revis-
ta de filosofia moderna y contempordnea, y de ragir Ediciones. Autor de nu-

207



merosos articulos y varios libros en compilacién sobre el idealismo alemdn.
Docente en diversas instituciones, actualmente abocado a temas de filosofia

latinoamericana.

Miguel Herszenbaun

Doctor en filosoffa, abogado y profesor de filosoffa por la Universidad de
Buenos Aires. Investigador asistente del con1ceT y docente de la Facultad
de Filosofia y Letras y de la Facultad de Derecho (uBa). Se especializa en la
filosofia de Kant y Hegel. Entre sus articulos se cuenta «Kant and the Pro-
duction of the Antinomy of Pure Reason», Kant —Studien, 2021.

Christian Klotz

Doctor en Filosofia por la Ludwig—Maximilians—Universitit de Munich (Ale-
mania). Profesor Asociado en la Universidade Federal de Goids (Brasil). Ha
publicado varios libros, capitulos de libros y articulos sobre la filosofia de
Kant, el Idealismo alemdn y sobre la teoria de la subjetividad. Entre sus li-
bros publicados: Selbstbewusstsein und praktische Identitaet. Eine Untersuchung
iiber Fichtes Wissenschafislehre nova methodo (2002).

Graciela Marcos

Profesora Consulta Titular de la usa. Ha sido Profesora Titular de Filosoffa
antigua en la Facultad de Filosofia y Letras de la misma universidad e inves-
tigadora Principal del coniceT. Autora de libros y de numerosos articulos,
en su mayorfa sobre la filosoffa de Platén, en revistas especializadas y vold-

menes colectivos internacionales.

Pablo Pulgar Moya

Doctor en Filosoffa por la Universidad de Heidelberg. Profesor del Institu-
to de Filosofia de la Universidad Diego Portales. Fue presidente de la Socie-
dad Iberoamericana de Estudios Hegelianos. Se especializa en las filosofias
de Hegel y Marx. Ha publicado el libro monogréfico Die kritische Darstellung
der Gesellschafisformation. Systematische Untersuchungen zur Marxschen Methode
(Duncker & Humblot, 2021) y coeditado, entre otros, los volumenes Se/bsz-
bestimmung. Studien zu Hegels Theorie der Freiheit (Brill/Fink, 2025); System and
Complexity in Classical German Philosophy 1 & 2 (Cogency, 2024 & 2025); Valor
y sistema. El eterno retorno de Marx I & II (Biblos, 2022 & 2025).

208



Alexia Schmitt

Doctora en Filosofia por la Universidad del Salvador. Tesis doctoral publica-
da por Biblos «Interioridad y trascendencia. Asimilacién de la interioridad
agustiniana en el pensamiento cusano: hacia la subjetividad moderna». Pro-
fesora de Historia de la Filosoffa Medieval en la Universidad del Salvador.

Investiga sobre la influencia de la tradicién agustiniana en el pensamiento

de Nicol4s de Cusa.

Horacio Martin Sisto

Doctor en Filosofia por la Universidad Nacional de La Plata. Profesor a cargo
de Filosofia Moderna y de Etica en la Universidad Nacional de General Sar-
miento. Profesor Titular de Historia de la Filosofia Moderna de la Universi-
dad Catélica Argentina. Docente de Filosoffa de la Historia en la Universi-
dad de Buenos Aires. Exbecario paap (Hegel Archiv, Bochum, 2001-2003)
y de Fundacién Antorchas (2003—2005), con estadias de investigacion en la
wwu Miinster (2018, 2019). Miembro del Advisory Board del HegelForum,
Studien — Brill.

209



UNIVERSIDAD
NACIONAL peL LITORAL




