
 

L a di al é cti c a
y s u s s e nti d o s

Di a n a M arí a L ó p e z
C o m pil a d or a

E d u ar d o A s s al o n e

H é ct or F err eir o

M ari a n o G a u di o

Mi g u el H er sz e n b a u n

C hri sti a n Kl otz

Di a n a M arí a L ó p ez

Gr a ci el a M ar c o s

P a bl o P ul g ar M o y a

Al e xi a S c h mitt

H or a ci o M artí n Si st o

V ol. 1
T e m a s d e
Fil o s ofí a





La dialéctica 
y sus sentidos





Vol. 1 
Temas de  
Filosofía

La dialéctica 
y sus sentidos 

Diana María López 
Compiladora 

 
Eduardo Assalone 
Héctor Ferreiro 
Mariano Gaudio 
Miguel Herszenbaun 
Christian Klotz 
Diana María López 
Graciela Marcos 
Pablo Pulgar Moya 
Alexia Schmitt 
Horacio Martín Sisto 



 

C o n s ej o A s e s or  

C ol e c ci ó n Ci e n ci a y T e c n ol o gí a 

L a ur a C or n a gli a

D a ni el C o m b a

L ui s Q u e v e d o 

A m ori n a S á n c h e z

I v a n a T o sti

Al ej a n dr o R e y n a

Dir e c ci ó n e dit ori al

I v a n a T o sti

C o or di n a ci ó n e dit ori al

M arí a Al ej a n dr a S e dr á n 

C o or di n a ci ó n c o m er ci al

J o s é Dí a z

C orr e c ci ó n

M arí a Al ej a n dr a S e dr á n 

Di a gr a m a ci ó n i nt eri or y t a p a

Ali n a Hill

© E di ci o n e s , .

—

S u g er e n ci a s y c o m e nt ari o s

e dit ori al @ u nl. e d u. ar

w w w. u nl. e d u. ar / e dit ori al

L a di al é cti c a y s u s s e nti d o s /  

Di a n a M arí a  L ó p e z... [ et al.];  

C o m pil a ci ó n d e L ó p e z, Di a n a M arí a.  

– a e d. – S a nt a F e: E di ci o n e s , .

Li br o di git al, /  –  

( ci e n ci a y t e c n ol o gí a)

Ar c hi v o Di git al: d e s c ar g a y o nli n e

 – – – –

. E d u c a ci ó n S u p eri or. . Di al é cti c a.  

. E n s a y o Fil o s ó fi c o. I. L ó p e z, Di a n a M arí a  

II. L ó p e z, Di a n a M arí a, c o m p. 

 

— — — — — — — — — — — — — — — — — — —

© Di a n a M arí a L ó p e z, E d u ar d o A s s al o n e, 

H é ct or F err eir o, M ari a n o G a u di o,  

Mi g u el H er s z e n b a u n, C hri sti a n Kl ot z,  

Gr a ci el a M ar c o s, P a bl o P ul g ar M o y a,  

Al e xi a S c h mitt, H or a ci o M artí n Si st o, .



Índice

Prefacio / 9

1. La dialéctica según Platón. Método, ciencia y ejercitación

Graciela Marcos / 13

2. Método apofático y doble negación en Meister Eckhart y Nicolás 

de Cusa. ¿Uno de los antecedentes de la dialéctica moderna?

Alexia Schmitt / 37

3. Dialéctica y Dialéctica trascendental en la filosofía 

de Immanuel Kant 

Miguel Herszenbaun / 59

4. La dialéctica en Fichte desde la perspectiva americana de Kusch 

Mariano Gaudio / 79

5. «Nenhuma antítese é possível sem uma síntese»:  

a transformação da dialética kantiana no Fundamento de toda  

a Doutrina da Ciência de Fichte 

Christian Klotz / 97

6. La inmanente estructura de la dialéctica en Hegel

Diana María López / 113



7. Lo dialéctico es el pulso de la vida.

Dialéctica y teleología retrospectiva en Hegel

Eduardo Assalone / 131

8.Qué no es la dialéctica: Una respuesta a Karl Popper

Héctor Ferreiro / 151

9. Capital y dialéctica de lo complejo en el Marx tardío

Pablo Pulgar Moya / 165

10. Dialéctica de la Ilustración o Ilustración de la dialéctica

Horacio Martín Sisto / 187

Sobre la compiladora, las autoras y los autores / 207



9

Prefacio

Lo que hace de una categoría filosófica algo perdurable es el carácter. Éste 
supone la unidad de sus múltiples sentidos que, articulados en un cuerpo 
semántico, deviene en signo de lo que le es propio, de lo suyo en general. 
En la palabra «dialéctica» hay siempre algo no dicho y algo por decir, 
mezcla de movimiento y reposo, de orden y caos, que invita a pensar por 
lo que afirma y por lo que niega, por lo que integra y por lo que excluye, 
por lo que, en definitiva, provoca y genera.

Dialéctica es una de esas categorías que damos por sabida pero que, a 
la hora de convertirla en tema, se torna de una exactitud indecible. De 
una temporalidad vagante que insiste en devenir invariablemente nueva, 
logra emplazarse en territorios conceptuales diversos para dar cumpli­
miento a la condición de posibilidad que la caracteriza: traspasar la carga 
de sentido de una letra expresada en otro lugar y en otro tiempo.

Se ha recorrido un largo camino desde posiciones inaugurales. Según 
Aristóteles, Zenón sería el inventor de la dialéctica. Su procedimiento 
consiste en situarse en la tesis del adversario considerándola como hipó­
tesis para demostrar que es contradictoria. La transformación de la tesis 
en hipótesis consiste en hacer que una proposición presentada como 
necesaria constituya el punto de partida de un razonamiento probable. 
Prepara hipotéticamente para acceder a un estado de experiencia sin hipó­
tesis. Rito de encantamiento que opera la singular nadificación de sus 
propias certezas. Espacio bi–polar en el que el filósofo sitúa su ejercicio 



10

de verdad en la ineliminable tensión entre un examen posible y un cono­
cimiento imposible. 

La dialéctica presenta así, prima facie, un discurso controvertido. Tiene 
la virtud de situarnos en una ambigüedad insoportable. Tensión continua 
entre la necesidad de un punto estable y seguro en que el pensamiento 
encuentre su «lugar». Contrariamente a lo esperado, con la dialéctica las 
aporías llegan a mostrar indirectamente la posibilidad de otro espacio de 
pensamiento; entonces la coherencia se redefine y el rigor encuentra otro 
significado. Movimiento creador de figuras marcado por todo lo que se 
opone a la totalización. Vasto territorio de razonamientos sostenidos, de 
interrogantes introducidos, de cuestiones reformuladas que aplazan al 
infinito el acabamiento en una interpretación que podría considerarse de 
clausura. Se trata ya, en cierta forma, de un saber —no tanto como pose­
sión sino como diferenciación y expansión— que relativiza los conoci­
mientos considerados definitivos y elige lanzarse a la dilucidación de lo 
problemático. Opera con base en la división, acentuándola. Navega entre 
el poder de la duda y la resistencia de la palabra frente al decir laberíntico 
y controvertido de las filosofías. Se la considere ciencia, método, ley de 
transformación o concepción del mundo, siempre aparece asociada a la 
forma dual de su desbordar concéntrico, aludiendo a una mutabilidad e 
inestabilidad que la torna ilocalizable de manera absoluta en una defini­
ción exclusiva y excluyente. Cualquier diseño topológico que intente 
cristalizarla de manera definitiva en una doctrina determinada conduce 
a enfatizar el carácter de la heterogeneidad de sentidos a que da lugar.

En tanto pensamiento por antítesis, la dialéctica nos pone ante el hecho 
de que el límite del conocimiento se encuentra indefectiblemente aso­
ciado a las posibilidades mismas de un pensar que puede poner al pen­
samiento al borde de su límite. Con la dialéctica las aporías llegan a 
mostrar indirectamente las posibilidades de estos espacios de pensamiento 
en los cuales la coherencia se redefine al ritmo marcado por la propia 
fuerza de la indagación. Lejos de atenerse a la imposición textual, discur­
siva, el pensamiento parece obrar en un plano diferente de fracturas 
decisivas, se distancia y aleja por antonomasia de un rigor normalizador 
y meramente reproductor. Transforma lo pensado y potencia los elemen­
tos en conflicto hasta situarlo en un procedimiento que resiste a la mera 
posibilidad de ser la única posibilidad de pensar filosóficamente. 

Capaz de engendrar por su solo movimiento la posición adversa, la 
dialéctica aparece cuando un claro dominio de la cosa revela giros insos­



11

pechados, es decir, cuando concluye lo mostrable y se inicia la discusión 
acerca de lo todavía no pensado, ni aún intuido. Original visión interna 
de la trama de los pensamientos y de los argumentos no susceptible de 
ser reducida a conclusiones apresuradas. Lo que la dialéctica puede, solo 
lo puede la dialéctica: abrir las vías a un esbozo de alteridad, alejarse sin 
dejar de actuar, ver al mismo tiempo lo mismo desde lados diferentes, 
controvertidos, infinitos. Por eso, es una mirada que observa el brillo de 
la contradicción sin perder el vínculo de lo contradictorio con la unidad.

En este marco, La dialéctica y sus sentidos constituye una situación 
filosófica precisa, un espacio expresivo y crítico de interrogantes y res­
puestas que consuma una inquietud de siglos: dinámica propia de un 
hacer realidad el «deseo de saber» en el que en el orden de la palabra está 
configurado por las posibilidades que la coherencia del todo de los moti­
vos delimita para el pensamiento.

La dialéctica y sus sentidos es una discusión, una puesta en escena de 
distintas perspectivas sobre una misma categoría filosófica, un conjunto 
de verdades en movimiento que dan cuenta de la complejidad de lo que 
representa la dialéctica para la investigación y su necesidad de respuestas. 
Pensamiento en acción. Intercambio de ideas. Elipse alrededor de un 
punto que no está necesariamente en el centro. Nexo entre interioridad 
y exterioridad al construir un espacio inédito y único, medio perseverante 
que comunica tiempos y territorios. Salida activa. 

Si el trabajo teórico lleva consigo un índice temporal, el de su momento 
de creación y el de su momento de lectura; el primero es el de la génesis, 
el segundo, el de la interpretación, difusión y discusión, la escritura es 
una de nuestras posibilidades vitales más primarias, siendo la palabra la 
única forma de conservación de la experiencia humana que se mantiene 
a salvo del paso del tiempo. Los textos son una reserva de tiempo. Una 
preservación de espacios conquistados. Rescatados del olvido de genera­
ciones para hacer de miradas diversas la realidad de un vínculo y del 
diálogo una superficie de contacto. El volumen que presentamos asume 
en el título la necesidad de dar cuenta del carácter de la dialéctica en la 
diversidad de sentidos de que es objeto y recrea en su contenido, el peso 
del poder evocador de los filósofos: Platón, Eckhard, Nicolás de Cusa, 
Kant, Fichte, Hegel, Marx, Adorno y Kusch. Diversidad que crea un sitio, 
un lugar en el que es posible el diálogo desde las diferencias. En esta 
dinámica de encuentro y puesta en común, lo posible de la convivencia 
se torna real a la luz de la vecindad de los planteos en el juego del pensa­



12

miento como controversia con aquello de lo que se distingue: único lugar 
en que lo considerado verdadero, acepta aún la interrogación. Hemos 
intentado con esta publicación, en síntesis, sostener la polifonía de voces 
desde el punto de vista de los autores, así como desde la perspectiva de 
los lectores, hacernos eco, estar atentos y escribir para que se lea y discuta 
por quienes todavía se obstinan por ir detrás de la plenitud posible de un 
sentido por venir. 

Cabe señalar la especial significación de este volumen. Se trata del 
primero de una Serie sobre «Temas de Filosofía» que pone en marcha 
Ediciones UNL, bajo la dirección de Manuel Tizziani, a quien agradezco 
su estímulo y acompañamiento. Mi agradecimiento también para la 
Directora de Ediciones UNL, Ivana Tosti y la Coordinadora del Programa 
de Desarrollo Editorial de la Secretaria de Investigación de la FHUC–UNL, 
Carina Toibero, por hacer posible que esta iniciativa cristalice en una obra 
publicada de amplio interés académico. Finalmente, quiero dar las gracias 
a todos y cada uno de los autores de esta compilación, docentes e inves­
tigadores de universidades argentinas y del exterior, quienes acompañaron 
con inteligencia y pasión esta iniciativa desde el momento que en fueron 
convocados: Graciela Marcos, Alexia Schmitt, Miguel Herszenbaun, 
Mariano Gaudio, Christian Klotz, Martín Sisto, Héctor Ferreiro, Eduardo 
Assalone y Pablo Pulgar Moya. 

Diana María López



13

La dialéctica constituye para Platón el método ideal, inescindible de la 
filosofía, pero también la ciencia más alta, una visión de conjunto de la 
naturaleza de lo real alcanzada por pocos, amantes del saber, por el camino 
de la ejercitación. Método, ciencia y ejercicio de la capacidad dialéctica 
son aspectos de referencia ineludible si se busca echar luz sobre la natu­
raleza de la dialéctica platónica, lo que requiere clarificar cómo se articu­
lan unos con otros. Tal el propósito del examen que ofrezco en estas 
páginas, basado en recomendaciones metodológicas destinadas al filósofo1 
en diferentes diálogos, como también en algunas referencias a la ciencia 
dialéctica y al tipo de ejercitación que contribuiría a alcanzarla. Mi recons­
trucción aspira a hacer justicia a la unidad y continuidad de la concepción 
platónica de la dialéctica, sin soslayar la variedad de sus formulaciones ni 
las tensiones que se detectan a menudo entre ellas. 

La dificultad que plantea el abordaje de la dialéctica en tanto μέθοδος 
es que son muchos y variados los procedimientos a los que echa mano el 
filósofo en su búsqueda de saber. Mientras que la refutación (ἔλεγχος) es 
el núcleo de la dialéctica practicada por Sócrates en los diálogos tempra­
nos, en Fedón y República prevalece cierto uso del método por hipótesis, 
así como en Sofista y Político la dialéctica aparece estrechamente asociada 
al método de reunión y división. Refutación, hipótesis y división son así 
tres procedimientos que en manos del filósofo merecen calificarse de 

1. Me referiré indistintamente al filósofo o al dialéctico, teniendo en cuenta que Platón los 
identifica.

La dialéctica según Platón. 
Método, ciencia y ejercitación

Graciela Marcos 

Universidad de Buenos Aires



14

«dialécticos», y si asumimos que la dialéctica constituye para Platón el 
método ideal inseparable de la filosofía, habría que reconocer que en sus 
diálogos conviven diferentes ideales de método asociados a períodos suce­
sivos de su pensamiento, como sostiene Robinson en su influyente Plato’s 
Earlier Dialectic (1953). Esta perspectiva evolutiva de la dialéctica platónica 
ha sido fuertemente cuestionada en las últimas décadas, básicamente 
porque cada uno de los procedimientos mencionados aparece en diálogos 
cronológicamente alejados entre sí (cf. Baltzly, 1996; Gonzalez, 1998; 
Marcos, 2020c:24−29; Larsen et al., 2022:6−9; Mesch, 2022:170−177, etc.). 
Más aún, a menudo Platón los combina en un mismo diálogo e incluso, 
como veremos, en un mismo argumento. Esto no significa que el planteo 
de Robinson haya perdido vigencia, de hecho, ningún estudio dedicado 
a la dialéctica platónica omite referirse a la refutación, la hipótesis o la 
división como herramientas de investigación que posibilitan al filósofo 
la aprehensión de la verdad. Este estudio no será la excepción, si bien al 
examinar estos procedimientos, dirigiré especial atención al modo en que 
Platón los combina en sus diálogos. 

En cuanto a la dialéctica como ciencia (ἐπιστήμη), en República como 
en Sofista se le asigna lo que realmente es (τὸ παντελῶς ὄν), cuya estructura 
es objeto de una visión de conjunto por parte del dialéctico, caracterizado 
como sinóptico (συνοπτικός, R.537c7). Con todo, en la medida en que la 
ontología de Sofista envuelve cuanto menos un cambio de perspectiva 
con respecto a la ontología de República, hay diferencias entre las formu­
laciones que brindan ambos diálogos acerca de la ciencia que tiene por 
objeto el ser real, captable por la inteligencia. Esas formulaciones, hay 
que decirlo, son más escuetas que lo que desearíamos, ya que Platón no 
se explaya tanto sobre la ciencia en cuestión como sobre las competencias 
de quien se aplica a su búsqueda. 

Con relación a la ejercitación (γυμνασία) que permite al dialéctico 
adquirir ciertas habilidades excepcionales, inhallables en la mayoría, para 
Platón hay más de un modo de llevarla a cabo. En República VII, la ejer­
citación en matemática es propedéutica de la dialéctica, mientras que en 
la segunda parte de Parménides el entrenamiento consiste en cierto uso 
del método hipotético inspirado en el procedimiento de Zenón (cf. Mar­
cos, 2020b:325−326). En Sofista y Político, en cambio, es la búsqueda de 
definiciones a través de reuniones y divisiones, en el marco del recurso a 
un paradigma, lo que contribuye a «volvernos más dialécticos» (Plt. 
285d7). En todos los casos, el entrenamiento dialéctico no se agota en sí 



15

mismo, sino que contribuye a adquirir habilidades que para Platón acre­
ditan tanto el progreso del conocimiento como el perfeccionamiento del 
alma, inseparables uno del otro. Tales habilidades, sugeriré, son manifes­
taciones de la potencia dialéctica (ἡ τοῦ διαλέγεσθαι δύναμις), que se mani­
fiesta en múltiples competencias, pero sin agotarse en ellas. Esta perspec­
tiva explica que haya grados o niveles de perfección en el camino (πορεία, 
R.532b4, cf. e3, 533c9, 534c3, etc.) de la dialéctica, un proceso que como 
tal reconoce etapas y en cuyo recorrido se obtienen progresos. 

Si bien son escasas las referencias explícitas a la dialéctica en la obra de 
Platón, todos sus escritos, en virtud de la forma dialógica que los singu­
lariza, exhiben la práctica efectiva de la dialéctica por parte de aquellos 
personajes que encarnan al filósofo o integran el círculo de sus seguidores 
(Sócrates en la mayoría de ellos, Simmias y Cebes en Fedón, el extranjero 
de Elea en Sofista y Político, etc.). Esta dialéctica «en acción» es a menudo 
más rica que las descripciones más técnicas que brindan los diálogos 
(Adam, 1963:139, n. ad loc. 532e−533a; Mesch, 2022:188; González, 1998). 
A lo largo de mi examen recurriré, pues, no solo a referencias explícitas 
a la dialéctica, sino también a argumentos que envuelven la aplicación 
de las principales recomendaciones metodológicas destinadas al filósofo. 
También convendrá tener presente los contrastes que a menudo traza 
Platón entre el modo en que Sócrates, su ideal de filósofo, conduce la 
discusión y aquellos propios de erísticos o sofistas (cf. Grg.471e–472c, 
Prt.337a–b, Phd.101d–102a, etc.). Así p.e. en Men.75c–e, Sócrates pide a 
su interlocutor Menón, joven tesalio admirador de Gorgias, ser exami­
nado y eventualmente refutado, procediendo más dialécticamente 
(διαλεκτικώτερον) y no como los erísticos, amantes de las controversias 
dedicados a refutar por mero afán de victoria verbal. La dialéctica, pues, 
además de ser un método, una ciencia y una ejercitación de cierta poten­
cia del alma, supone un modo de argumentar y de conducir una discusión 
por parte del verdadero filósofo. Constituye una habilidad en la que es 
posible volverse más o menos competente, que se adquiere progresiva­
mente y admite grados de perfección (Chiesa, 1995:122; Larsen, 2022:144; 
Politis, 2022:203). En ese sentido, aunque lo habitual sea asociar la figura 
del dialéctico a la del filósofo consumado, para Platón, como veremos, 
lo es sobre todo quien se aplica a la búsqueda de saber.



16

La dialéctica como método. Refutación, hipótesis y división

Veamos en qué consisten estos tres procedimientos de los que se sirve el 
filósofo en su búsqueda de la verdad. No son los únicos, pero sí los más 
importantes; tampoco son de su exclusividad ya que también otros los 
emplean, pero con fines ajenos a la filosofía. La refutación, por ejemplo, 
atribuida específicamente a Sócrates, es también un recurso del erístico, 
por diferentes que sean sus respectivos fines. Otro tanto puede decirse 
del uso de hipótesis, blanco de las críticas a los matemáticos en los libros 
centrales de República. Al igual que los amantes del saber, ellos se sirven 
de hipótesis, pero las toman como principios y no como instrumentos 
de ascenso a un saber sólido digno del título de ἐπιστήμη. La aspiración 
a la verdad es, pues, uno de los rasgos más propios del método dialéctico 
en sus diferentes expresiones, que permite distinguir al filósofo de quienes 
solo aparentan serlo. El empeño de Platón en trazar una frontera nítida 
entre el quehacer del filósofo y el de quienes asumen ante la mayoría la 
apariencia de sabios, además de poner en evidencia que no es ajeno a la 
confusión de su maestro con erísticos o sofistas, muestra que ningún 
método por sí solo, con independencia del fin que guía su uso, le parece 
suficiente para despejar ese tipo de confusiones. El dialéctico, insistamos 
en esto, domina procedimientos que no le son exclusivos, que también 
usan otros, solo que hace de ellos un mejor empleo (Marcos, 2020a:68−69; 
Larsen et al., 2022:14−15).

Ἔλεγχος	

La refutación, asociada usualmente al ἔλεγχος socrático,2 es el núcleo de 
la dialéctica ejercitada en la mayoría de los diálogos tempranos. En ellos 
Sócrates formula a menudo su típica pregunta ‘¿qué es X?’, donde X 
designa habitualmente un valor, a un interlocutor que presumiblemente 

2. Ἔλεγχος no significa estrictamente refutación, sino prueba, examen, comprobación 
(Ionescu, 2022:117) no solo de las opiniones de otros sino también de las propias. Es un 
potente instrumento para exponer las inconsistencias entre las creencias del interlocutor, del 
que no debe esperarse, según Vlastos (1982:711–712), que establezca la verdad o falsedad 
de cierta tesis. Esto último resulta discutible, sin embargo, a la luz de un pasaje como Sph. 
251c-252e, que examino más adelante. La tesis de la combinación mutua de las formas 
queda establecida allí como verdadera una vez refutadas todas las hipótesis que la contradicen. 



17

conoce sobre el tema. Su respuesta se somete a examen mediante una 
serie de nuevas preguntas dirigidas a evaluar si la respuesta original es o 
no viable. Invariablemente sale a la luz que esa respuesta es insatisfactoria, 
no por ser falsa sino por no ser la clase de respuesta apropiada a la pre­
gunta socrática (Robinson, 1953:50), de ahí que el ἔλεγχος tome la forma 
de una refutación y haya contribuido a la impopularidad de Sócrates. El 
cometido de tales discusiones, sin embargo, no es meramente negativo o 
destructivo. Aun si el interlocutor queda perplejo y la pregunta socrática 
permanece sin respuesta, el procedimiento posee un efecto liberador o 
purificador en el que Platón hace especial hincapié. Combate la falsa 
presunción de saber, el mayor mal del alma, produciendo una transfor­
mación desde la ignorancia consistente en tener por verdadero algo falso 
al reconocimiento de que no se sabe, estado preferible al anterior en la 
medida en que predispone a buscar.3 Esta diferencia entre la ignorancia 
real, la que alimenta la vana ilusión de saber, y la ignorancia socrática, 
que se manifiesta como negación de la seguridad de estar en lo cierto y 
estar abierto a la revisión de todas las opiniones —propias y ajenas— 
influye decisivamente en Platón y es otro sello distintivo de su concepción 
de la dialéctica. Tanto el método hipotético como el de reunión y división, 
tradicionalmente asociados a la dialéctica positiva y constructiva de Pla­
tón en contraposición a la dialéctica negativa y refutatoria atribuida a su 
maestro, se emplean en contextos en los que siguen vigentes los princi­
pales preceptos «socráticos». En ese sentido ambos procedimientos, exa­
minados a continuación, pueden verse como las contrapartes positivas 
de los instrumentos críticos usados por Sócrates en los primeros diálogos 
(Wilmet, 1990: 97−98; Mesch, 2022:171). 

Ὑπόθεσις

En Menón, Fedón y República, el procedimiento dialéctico es asociado a 
cierto uso de hipótesis o supuestos de los que el filósofo no puede pres­
cindir en su búsqueda de la verdad. Más allá de sus particularidades, en 
todos los casos el recurso a hipótesis reposa sobre el reconocimiento de 

3. Sobre el estado de perplejidad (ἀπορία) provocado por Sócrates cf. Ap. 23d, La. 194c, 
Ly. 216c, etc. Acerca del carácter objetivo de la aporía y su valor filosófico cf. Men.80a−d; 
Khan, 1996:95−100; Marcos, 2015:14–17. 



18

no saber y lleva a establecer consecuencias de nuestras creencias básicas, 
explorar sus implicancias y revisar la consistencia de nuestro pensamiento. 
Estas operaciones afines a la actividad atribuida tradicionalmente a Sócra­
tes, siempre dispuesto a someter a examen las opiniones, configuran una 
actitud crítica que, lejos de restringirse a la práctica refutatoria presentada 
en los primeros escritos platónicos, persiste en la dialéctica desplegada en 
los posteriores. Me animo a decir, sin temor a exagerar, que no hay diálogo 
de Platón en el que los interlocutores interesados en alcanzar la verdad 
no estén abiertos al examen de las opiniones y a la revisión de sus puntos 
de vista. Más que refutador de opiniones de otros, el dialéctico es ante 
todo su propio objetor. Me referiré a estos rasgos como marcas o indicios 
socráticos, que serán rastreados en estas páginas. 

Hipótesis en Menón
En el caso de Menón, el recurso a hipótesis permite superar la negatividad 
del ἔλεγχος y avanzar en la cuestión de si la virtud es o no enseñable aun 
sin haberla definido. En Men. 86d–e, tras varios intentos infructuosos de 
dar con su definición, Sócrates accede a indagar si la virtud es enseñable 
echando mano a una hipótesis acerca de su naturaleza, advirtiendo que 
ello equivale a «investigar cómo es algo que todavía no sabemos qué es» 
(86e). El recurso toma sentido, pues, a partir del reconocimiento de no 
saber, como una segunda opción que se abre tras haber agotado la bús­
queda en una primera dirección. 

Mas la actitud crítica asociada tradicionalmente a Sócrates aflora no 
solo en la instancia inicial de proponer una hipótesis, sino también en la 
doble prueba a la que se la somete. Asumida la hipótesis de que la virtud 
es conocimiento, condición que la virtud debería en principio satisfacer 
para ser enseñable, se ofrecen dos argumentos de distinto signo, uno 
favorable (Men. 87c–89a) y otro contrario a la hipótesis (89d−96c). El 
primero abona la hipótesis de que la virtud es conocimiento tomando en 
consideración su utilidad, pero en 89d–e, Sócrates reflexiona que si la 
virtud fuera enseñable debería cumplirse otra condición: la existencia de 
maestros de virtud. Dado que no parece haberlos, se concluye que la 
virtud no es enseñable y se ensaya alguna otra explicación de su utilidad. 
El resultado de la discusión pende de ambos argumentos (cf. Robinson, 
1953:116−117; Devereux, 1978:123; González, 1998:179−180; Marcos, 
2020c:23−29). La virtud, al ser útil pero no enseñable, no será conoci­
miento sino opinión verdadera, un modo precario de saber que constituye 



19

indiscutiblemente un bien, pero a diferencia de la ἐπιστήμη, no es ense­
ñable. Esta doble prueba pone de manifiesto que, aunque haya razones 
en favor de la hipótesis, el Sócrates platónico se esfuerza por ponerle 
obstáculos, haciendo que salgan a la luz elementos que le restan apoyo e 
invitan, si no a rechazarla de plano, al menos a restringir su alcance. 

Hipótesis en Fedón 
En Phd. 99e−101e, encontramos otro uso del método por hipótesis, 
recurso presentado como una «segunda navegación en busca de la causa». 
Así como el piloto, cuando los vientos no son propicios, debe echar mano 
a otros medios para proseguir la navegación, también Sócrates, tras su 
decepción de las explicaciones de los físicos, decide imprimir a su bús­
queda de las causas una nueva dirección. Como en Menón, se propone 
una hipótesis cuando una primera vía ha fracasado y el afán de saber no 
ha sido colmado. La segunda opción consiste aquí en refugiarse en los 
λόγοι4 y asumir como hipótesis el que se presente como más sólido, que 
es el menos abierto a la refutación. Se lo alcanza —aclara Simmias en 
Phd. 85c−d— después de intentar refutar de todos los modos posibles 
(παντὶ τρόπῳ ἐλέγχειν) aquello que creemos verdadero, sin desistir hasta 
haberlo examinado exhaustivamente en todos sus aspectos (πανταχῇ), 
alcanzando así el mejor y más difícil de refutar de los λόγοι humanos. En 
lugar de acumular razones y argumentos a favor de su posición, Platón 
invita al filósofo, otra vez, a ponerle obstáculos para comprobar si es 
resistente a todas las objeciones, asumiendo que la mejor explicación es 
la que sale airosa de las críticas y sobrevive al escrutinio. Tratar de refutar 
de todos los modos posibles lo que damos por verdadero continúa siendo 
en Fedón el camino que garantiza la mejor explicación.5 
 
 

4. Sobre la dificultad de ofrecer una traducción unívoca de λόγος en Fedón y sus posibles 
traducciones cf. Marcos, 2022:4−5, n. 2 y 3. 

5. Asumido el λόγος más sólido, el paso siguiente es considerar verdaderas las cosas que 
parecen concordar con él y como no verdaderas las que no (Phd.100a). Sobre posibles inter-
pretaciones de la metáfora del acuerdo cf. Gallop, 1975:179−181; Casertano, 2015:362–
363; Marcos, 2022:6−7. 



20

Hipótesis en República
También en este diálogo, que brinda una de las más célebres presentacio­
nes del método dialéctico, adquiere relevancia el recurso a hipótesis, de 
las que el dialéctico hace un uso especial que lo sitúa por encima del 
matemático. Este último parte también de hipótesis, pero procede como 
si las conociera (ὡς εἰδότες, R. 510c6), como si fueran evidentes a todos, 
sin creerse en la obligación de dar razón de ellas a sí mismo o a los otros. 
El filósofo, en cambio, asume las hipótesis no como principios sino como 
lo que son: supuestos que como tales requieren justificación. A diferencia 
de quienes las dejan inamovibles por no poder dar cuenta de ellas, el 
método dialéctico es el único, según Platón, que se encamina hacia el 
principio mismo cancelando las hipótesis (τὰς ὑποθέσεις ἀναιροῦσα, 533c9). 
Esta operación, cuyo sentido preciso es arduamente discutido (cf. Marcos, 
2021:84; 2022:8, n.10), toma sentido en el marco del proceso de revisar, 
someter a prueba y eventualmente descartar una hipótesis, aspirando a 
una estabilidad que para Platón no exime sino, al contrario, exige some­
ter a cuidadoso escrutinio los resultados alcanzados. 

De la actitud que se adopte ante las hipótesis hace depender Platón la 
suerte de la búsqueda y el tipo de conocimiento que se alcance. Cuando 
se reconoce la precariedad del propio saber y las hipótesis asumidas son 
escrutadas, es posible alcanzar conocimiento genuino, no ya cuando se 
las deja intactas asumiéndolas como principios, porque en este caso la 
conclusión y los pasos intermedios se anudan a lo que no se conoce 
(R.533b−c). En República, la actitud propia del que aspira a un saber digno 
del título de ἐπιστήμη es la que Sócrates encarna como ningún otro. Y por 
si quedaran dudas de que el legado socrático se mantiene vivo, Platón 
retrata al dialéctico como aquel capaz de «atravesar todas las críticas (διὰ 
πάντων ἐλέγχων διεξιών), como en una batalla, esforzándose por fundar 
sus pruebas (ἔλεγχειν) no en la apariencia sino en la esencia» (534c1−3), 
llegando al término de todos los obstáculos con su argumento invicto. 

No se trata, de nuevo, de refutar a otros sino de someter a prueba la 
propia teoría y ser capaz de ir en su auxilio, asumiendo que solo tras haber 
despejado todas las posibles objeciones se alcanza un punto firme. La 
mejor explicación, continúa pensando Platón, es la más irrefutable, refrac­
taria a las críticas de las que puede ser objeto. El procedimiento que lleva 
a la verdad es exhaustivo: si el dialéctico aspira a una verdad firme y a una 
visión de conjunto de lo real, deberá sortear todas las críticas y explorar 
la totalidad de las alternativas que se abren a su investigación (Phd.85c−d, 



21

Prm.136e; cf. Marcos, 2020b:329−330). Sería un error de su parte concen­
trar su atención en una aserción o en un concepto sin someter sus opues­
tos a un examen igual de exigente (Schofield, 1977:141). 

Esta recomendación encuentra aplicación en varios argumentos del 
tardío Sofista. Uno de ellos es 251c−252e, donde a través de la refutación 
de dos hipótesis contrarias, radicales, acerca de la posibilidad y alcance 
de una combinación, Platón establece su teoría de la combinación mutua 
de las formas. La estrategia argumentativa a la que recurre, además de 
satisfacer el requerimiento de exhaustividad, muestra que ἔλεγχος e hipó­
tesis se asocian estrecha y solidariamente en un mismo argumento. 

Las hipótesis sometidas a discusión en Sph. 251c ss. mantienen que (i) 
nada se mezcla con ninguna otra cosa diferente y que (ii) todo se mezcla 
con todo irrestrictamente. La estrategia platónica consiste en mostrar que 
cada una envuelve algún tipo de contradicción, que sale a la luz tan 
pronto es expresada (Wilmet, 1990:97−99; Brown, 1998:182−184). Ambas 
posiciones resultan refutadas, en efecto, en el acto mismo de su enuncia­
ción, instancia en la que su falsedad se hace patente.6 Si es falso que nada 
se mezcla con nada y lo es, también, que todo se combina con todo, 
concluye Platón, necesariamente algunas cosas admitirán mezclarse y 
otras no. La combinación de las formas queda establecida como una 
verdad firme gracias a la refutación de dos posiciones inviables, intrínse­
camente incoherentes, cuya verdad haría imposible el discurso. El factum 
del lenguaje, al tiempo que saca a la luz la contradicción entre el conte­
nido que proclaman y las condiciones de posibilidad de su enunciación, 
señala cuál es el camino que ha de seguir quien desee contestar correcta­
mente, que no es otro que el dialéctico. Se trata de una senda intermedia 
entre dos alternativas extremas cuya conjunción define el punto de vista 
del filósofo, sabedor de que la verdad pende de ambos extremos. En 
Sofista, él hará como los niños, que cuando se les pide que elijan esto o 
lo otro, responden «las dos cosas» (Sph. 249d3–4).

6. Los que proclaman que no hay combinación, al hacerlo, combinan términos en sus dis-
cursos, es decir, hacen lo que dicen que no se puede hacer. Los que pregonan que todo se 
mezcla indiferentemente con todo lo demás, al hacerlo, dicen algo determinado, lo que sería 
imposible si lo que pregonan fuese verdadero. Sobre ambos argumentos y su carácter auto-
rrefutatorio cf. Baltzly, 1996:156, Castagnoli, 2010:225236, Marcos, 2022:14–20. 



22

Διαίρεσις

La división es practicada extensamente tanto en Sofista como en Político 
con el propósito expreso de alcanzar definiciones. Si bien esto justifica 
que se la asocie a menudo a la dialéctica, ya que definir la esencia de cada 
cosa forma parte de las competencias del filósofo, Cornford (1935) va más 
allá, identificando dialéctica y división. Su interpretación se apoya, sin 
embargo, sobre una lectura discutible de Sph. 253b–e, pasaje examinado 
en el siguiente apartado. Aquí examino la división como herramienta de 
definición, tal como es practicada en los diálogos tardíos, y su relación 
con la refutación y la hipótesis. 

Como herramienta de definición, la división echa luz sobre objetos 
cuya complejidad impone un tratamiento distinto al que ofrecen los 
primeros diálogos platónicos, en que la pregunta socrática ‘¿qué es X?’ 
apunta a captar lo común a una multiplicidad de cosas que recibe una 
misma denominación. En Sofista, donde se busca definir al personaje 
homónimo, Platón asume que los nombres de los que nos servimos en 
el lenguaje no son indicadores confiables de las realidades (τὸ έργον, 218c2; 
τὸ πρᾶγμα αὐτὸ, 218c4) a las que se refieren, ya que el objeto a definir se 
presenta bajo múltiples apariencias que encubren su verdadera naturaleza 
y lo ligan a lo que él no es. El sofista es una de las apariencias bajo las 
cuales se presenta el filósofo ante el ojo inexperto de la mayoría, incapaz 
de distinguirlos, identificaciones engañosas por encubrir diferencias que 
es preciso hacer explícitas. El método de reunión y división es precisa­
mente el apropiado para revelarlas, discriminando la multiplicidad y la 
diversidad bajo la envoltura engañosa de la unidad del nombre (Sph.217a7−
b4, 255c9−11; cf. Plt.262c10−d6; Trevaskis, 1967:129; Brown, 1998:183). 
Asumiendo que el objeto cuya naturaleza se busca definir es lo que es en 
virtud de las relaciones que lo vinculan a otras realidades, genérica o 
específicamente diferentes, definir con claridad qué es el sofista compor­
tará explorar una compleja red de relaciones en la que quedan atrapados 
tanto él como el filósofo. 

En Sph.218c−219a, a sabiendas de que el sofista es una especie difícil 
de capturar, el extranjero propone practicar el método en un objeto más 
fácil de conocer y pequeño, a título de modelo (παράδειγμα): el pescador 



23

de caña.7 El procedimiento se desarrolla en 219a−221c. El paso inicial 
consiste en dar con el género más amplio al que suponemos que pertenece 
el objeto a definir, junto con muchas otras cosas de las que se lo irá sepa­
rando gradualmente. Luego hay que dividir dicho género en dos especies, 
en una de las cuales se sitúa el objeto a definir, después esta última en 
otras dos, y así sucesivamente hasta que, a fuerza de distinguirlo de aque­
llo que él no es, se hayan revelado todos los rasgos que lo definen. La 
definición resultará del enlace articulado de todas las características que 
el procedimiento sacó a la luz.

La implementación de este método no garantiza, sin embargo, el des­
cubrimiento de la verdad, para el cual no alcanza con ceñirse a reglas y 
recomendaciones metodológicas.8 Reuniones y divisiones, eficaces en el 
caso del pescador de caña, fracasan al cabo de seis primeros intentos 
definitorios del sofista (Sph. 221c−231b), quien aparece como (i) cazador, 
(ii) mercader, (iii) comerciante al por menor, (iv) productor y vendedor 
de conocimientos, (v), atleta verbal e incluso como (vi) filósofo purifica­
dor. Asignar a esta multiplicidad una misma denominación es algo enga­
ñoso (φάντασμα, 232a3), a menos de descubrir dónde confluyen todas esas 
habilidades que el sofista aparentemente posee. En este punto, los inter­
locutores confiesan su perplejidad: las divisiones practicadas hasta allí 
permiten decir mucho, demasiado, sobre el sofista, pero nada firme en 
realidad. Platón expresa así su desconfianza de que las habilidades divi­
sorias y clasificatorias envueltas en el procedimiento de reunión y división 
puedan por sí solas constituir conocimiento. Solo la reflexión crítica sobre 
la variedad de aspectos bajo los cuales se presenta el sofista permite a los 
interlocutores redirigir la búsqueda en la dirección apropiada, que revelará 
la verdadera naturaleza −productora, no apropiadora− de su técnica. Solo 
entonces el sofista aparecerá como lo que es: un fabricante de imágenes 
habladas (εἴδωλα λεγόμενα, 234c5−6) que distorsionan aquello que repre­
sentan, mero imitador de las cosas que son (μιμητὴς τῶν ὄντων, 235a1−2). 

7. Su técnica de adquisición se considera semejante a la del sofista. Sobre el rol del para-
digma, utilizado también en Político, cf. Goldschmidt, 2003:15−52; Kato, 1995:162–168; 
Larsen, 2022:135–142.

8. En Phdr. 265e, Sócrates recomienda dividir siguiendo las articulaciones o junturas rea-
les. En Plt. 262a−c, se trata de dividir no en partes sino según formas y por mitades (κατ' 
εἴδη καὶ δίχα, Plt.262e4; διὰ μέσων, 262b6; μεσοτομεῖν, 265a4; cf. Marcos, 
1995:155−159).



24

Este séptimo intento de definir al sofista, aunque bien encaminado, 
tampoco está exento de dificultades, al punto que en Sph.236d9 la bús­
queda se interrumpe para retomarse recién al final del diálogo, donde 
conseguirá establecerse que su quehacer es de índole productora y no 
apropiadora, como erróneamente lo presentaban las divisiones iniciales. 
La definición que cierra el diálogo (264c−268d) no se habrá alcanzado, 
sin embargo, gracias al método de reunión y división, no exclusivamente 
al menos, sino tras una extensa y compleja discusión que excede larga­
mente el problema original de definir al sofista y ocupa la parte central 
del diálogo, la más extensa. En ella, con el propósito de demostrar que 
es posible decir falsedades —cosas que no son— y que a esto se aplica el 
sofista, Platón establece tesis clave de su ontología, como la que afirma 
que hay no ser a título de diferencia, o que las formas son capaces de 
mezcla mutua. 

El deslizamiento desde el terreno lógico, el que transitan los intentos 
iniciales de definir al sofista, al ontológico, cuando se interrumpe la sép­
tima división para concentrar la búsqueda en la demostración de la rea­
lidad del no ser, se produce en Sph.236d−237a. Allí se advierte que acusar 
al sofista de imitador, productor de λόγοι falsos, obliga a suponer que hay 
no ser (ὑποθέσθαι τὸ μὴ ὄν εἶναι, 237a3–4), pues de otro modo no habría 
falsedad. La hipótesis del ser del no ser es problemática, infringe el dictum 
parmenídeo, pero Platón la asume como verdadera en aras de demostrar 
que hay falsedad y que el sofista es capaz de producirla en sus discursos. 
El uso de hipótesis en Sofista no solo permite a Platón, pues, establecer 
tesis caras a su filosofía —recordemos el argumento de Sph.251c−252e a 
favor de que hay mezcla o combinación— sino también, al igual que en 
Menón o Fedón, encauzar la búsqueda cuando una primera vía ha fraca­
sado y se impone tomar un nuevo rumbo. 

En cuanto al vínculo entre división y ἔλεγχος, en Sph.230b−231b, en el 
contexto de la sexta definición del sofista, Platón brinda una de las des­
cripciones más precisas de la actividad refutatoria asociada típicamente 
a la figura de su maestro, una «sofística de noble linaje» (231b8) que se 
sirve de la refutación, «la más grande y la más poderosa de las purifica­
ciones» (230d8−9). Más importante aún, a mi juicio, es que el contexto 
en que se llevan a cabo los sucesivos intentos de definición a través del 
método de división remite inequívocamente a la práctica refutatoria 
socrática. Los interlocutores se muestran dispuestos a investigar en común 
(218b7) acerca del sofista, a buscar y demostrar, mediante una definición, 



25

qué es (218b8−c1; cf. 231c2), reconociendo en todo momento la magnitud 
de los problemas que enfrentan (218c7, d2) y la perplejidad (ἀπορῶ, 231b9; 
ἀπορῶν, 231c3) que los invade. En ese sentido, aun aceptando que en 
Sofista el método de división sustituye al interrogatorio socrático enca­
minado a la definición, típico de los primeros diálogos, y en cierto modo 
lo perfecciona, su empleo no ahorra esfuerzos ni dificultades a quien se 
involucra filosóficamente en la búsqueda de saber. En manos del dialéc­
tico, la διαίρεσις se pone al servicio de la verdad y su práctica se ajusta a 
los preceptos socráticos (cf. Ionescu, 2022:122–124; Mesch, 2022:176), a 
los que Platón siempre permanece fiel. Reconoce esto en Phlb. 16b−c, 
donde hace decir a Sócrates que el método de división, si bien no hay 
otro camino mejor, más de una vez lo ha dejado solo y en perplejidad. 
No es un camino difícil de indicar, añade, pero sí muy difícil de emplear, 
apuntando quizás a la dificultad de aplicar exitosamente reglas y pres­
cripciones acerca de cómo dividir. 

La dialéctica como ciencia y como ejercitación 

La ciencia dialéctica, la única digna del título de ἐπιστήμη, envuelve el 
conocimiento de lo perfectamente real, de naturaleza inteligible, de ahí 
que las caracterizaciones que de ella brinda Platón estén en estrecha rela­
ción con su ontología. En República, donde el ámbito de las formas exhibe 
una estructura piramidal gobernada por la idea del Bien, la dialéctica es 
un ascenso (ἀνάβασις, R.519d1; ἐπάνοδος,521e7) que culmina en la apre­
hensión del principio de todo, no hipotético. En Sofista, donde el ser 
inteligible constituye un entramado de géneros capaces de mezcla mutua, 
la dialéctica envuelve el conocimiento de las combinaciones que se dan 
entre ellos. Ambas formulaciones, más allá de sus diferencias, exhiben la 
afinidad de la ciencia dialéctica con la estructura ontológica que consti­
tuye su objeto y traslucen su vocación sinóptica y universalista, que la hace 
superior a toda otra forma de saber. En ambos contextos, además, más que 
explayarse sobre la ciencia en cuestión, Platón hace hincapié en las com­
petencias propias de quien se involucra en su búsqueda. A continuación, 
examino conjuntamente la dialéctica como ciencia y como ejercitación 
de una capacidad del alma, δύναμις que impulsa toda búsqueda de saber 
y de cuyo ejercicio nacen las competencias propias del filósofo. En ellas, 
reitero, hace hincapié Platón cuando habla de dialéctica.



26

En rigor, no encontramos en los diálogos alusiones a la ciencia dialéc­
tica como un cuerpo de verdades accesible solo al filósofo consumado. 
La dialéctica constituye una perfección, algo en lo que se puede ser más 
o menos hábil gracias a una búsqueda esforzada y a una constante ejer­
citación (γυμνασία, cf. R.526b7, Prm.135c8, d4, d7, 136a2, etc.) que persi­
gue la competencia plena en el terreno de la filosofía. De ahí que los 
diálogos hagan referencia a la facultad o potencia dialéctica que impulsa 
la búsqueda de la verdad, al método que contribuye a su aprehensión, 
pero sobre todo a distintas capacidades en las que se acredita el saber 
alcanzado. Unido a que la práctica continua de la dialéctica en los diálo­
gos muestra al filósofo en acción, diríase que el interés de Platón, más 
que ofrecer una descripción de lo que nos espera al término de ese viaje 
en que consiste la dialéctica, es mostrar los distintos caminos que llevan 
a destino y los progresos que depara transitarlos. 

En República VII, la ciencia dialéctica es el coronamiento de una for­
mación intelectual cuya fase preliminar (προπαιδείας, 536d5) comprende 
el estudio de las matemáticas, eficaz para favorecer el tránsito desde el 
devenir hacia la verdad y la esencia. Este proceso es concebido como una 
purificación (ἐκκαθαίρεται, 527d8) de la potencia del alma llamada a cap­
tar la verdad, que hace posible la liberación del lastre de lo sensible y el 
giro o conversión (περιαγωγή, 521c6) del alma hacia lo inteligible (cf. 
Politis, 2022:193−194). El vocabulario empleado por Platón a lo largo de 
la extensa discusión sobre el estudio de las matemáticas como ejercitación 
y propedéutica de la dialéctica (R.522c−531d) evoca no solo el relato de la 
liberación del prisionero en la caverna, sino también el método refutato­
rio y purificador asociado típicamente a su maestro (Politis, 2022:197, 
206−208), otra muestra de que la dialéctica platónica es una con la dia­
léctica socrática. 	

En R.531d−533e, tras afirmar que los estudios matemáticos no son más 
que el preludio de la melodía que solo la dialéctica es capaz de ejecutar, 
Platón retoma el vocabulario de la «línea dividida» y la «caverna», rico en 
imágenes, y se refiere a la potencia dialéctica como la única que puede 
revelar la verdad en sí, el Bien, a quien se ha formado en los estudios 
previos. Cuando Glaucón pregunta cuál es su particularidad, en cuántas 
especies se divide y cuáles son sus caminos, esos que conducen al lugar 
donde podremos descansar una vez terminado «nuestro viaje» (532e3) 
—la marcha en que consiste la dialéctica—, Sócrates elude responder. 
Aduce que su interlocutor no será capaz de seguirlo, pues contemplaría 



27

no ya la imagen de lo que se está diciendo sino la verdad misma, para la 
que presumiblemente no está preparado. Hay algo de esa índole (τοιοῦτόν 
τι, 533a5), sin embargo —continúa diciendo— que es necesario ver y la 
potencia dialéctica es la única que puede mostrarlo a quien se ha formado 
en las disciplinas propedéuticas: que no existe ningún otro método que 
intente, con respecto a cada cosa en sí, aprehender de manera sistemática 
qué es cada una de ellas (533b1–2). Por último, tras rehusar el título de 
ἐπιστήμη al saber del matemático para concedérselo exclusivamente a la 
dialéctica, en 534b−d Sócrates retrata al dialéctico especificando sus prin­
cipales habilidades. Incluye entre ellas alcanzar la definición de la esencia 
de cada cosa, poder dar razón a sí mismo y a los demás, atravesar todas 
las críticas, como en una batalla, y ser capaz de preguntar y responder 
con la máxima competencia posible. 

Este célebre pasaje de República hace referencia a la potencia dialéctica 
que alienta la búsqueda de la verdad última, luego, al único método por 
cuyo medio es dado alcanzarla, y finalmente a distintas competencias en 
las que se acredita el saber adquirido. Son las que revelan —en términos 
de Pol. 285d— que nos hemos vuelto «más dialécticos en todo tipo de 
cuestiones». 

Ahora bien, ¿por qué Sócrates elude extenderse sobre la potencia dia­
léctica y se explaya, en cambio, sobre las distintas habilidades adquiridas 
por el filósofo gracias a la aplicación del «único» método que conduce a 
la verdad? La respuesta, sugiero, la proporciona su concepción de la 
δύναμις como un género de ser del que sabemos únicamente por sus 
efectos, noción clave en República9 como también en la discusión de 
Sph.246c−247d con quienes confieren ser únicamente a lo que ofrece 
resistencia al tacto. Tras reconocer que el alma está entre las cosas que son 
y que en ella pueden darse la justicia, la inteligencia y demás perfecciones, 
algo que estos pensadores a quienes llamaríamos materialistas ya no se 
atreverían a considerar corpóreo, Platón los fuerza a reformular su con­
cepción del ser en términos de δύναμις, una capacidad de afectar o ser 
afectado que anida en todo lo que es. Su argumento, además de sostener 
la naturaleza incorpórea de toda δύναμις, muestra que es la noción apro­

9. En una δύναμις, afirma Sócrates, «no distingo color alguno, ni forma, ni nada de esta 
índole… en una potencia solo miro a aquello a lo que se refiere y a lo que produce» 
(R.477c−d).



28

piada para explicar aquellas perfecciones que llegan al alma por efecto de 
su accionar, entre ellas las alcanzadas por quien se involucra en la bús­
queda de saber. En tanto δύναμις, la dialéctica se acredita en situaciones 
concretas, pero es siempre todavía algo más, más alto y valioso que lo que 
de ella se pueda apreciar en tales situaciones.10 Esto condice con la con­
cepción del saber que Platón hereda de Sócrates, magistralmente expuesta 
en Banquete. Ni objeto físico ni bien de cambio pasible de atesoramiento 
y cesión a otro, el saber a cuya búsqueda se aplica el filósofo es un bien 
asequible solo a través de una búsqueda esforzada (cf. Marcos, 2016:451–
452). En ese sentido, la concepción de la dialéctica en tanto δύναμις 
expresa mejor que bajo cualquier otro aspecto —como ciencia, o incluso 
como método— el sentido platónico de filosofía como búsqueda de saber, 
saber asequible solo en la medida en que es posible a nuestra humana 
naturaleza.

Si acudimos a Sph.252d−254b, la célebre «digresión» sobre la ciencia 
dialéctica, el panorama es similar al de República. En lugar de describirla, 
Platón especifica competencias de quien posee el don dialéctico (τὸ 
διαλεκτικόν): mostrar correctamente (ὀρθῶς δείξειν, 253b12) cuáles géneros 
concuerdan entre sí y cuáles no, dividir por géneros (κατὰ γένη διαιρεῖσθαι, 
253d1) sin confundir una forma con otra, o saber discernir género por 
género (διακρίνειν κατὰ γένος ἐπίστασθαι, 253e2) cuáles son esas combina­
ciones. Veamos cómo plantea la cuestión.

En Sph.253b9−c3, una vez establecida la combinación o mezcla mutua 
de las formas o géneros (τῶν εἰδῶν...τῶν μεγίστων, Sph.254c3−4; μεγἰστα...
τῶν γενῶν, d4),11 el extranjero traza una analogía con la gramática y la 
música, afirmando que al igual que estas τέχναι en sus respectivos campos, 
es necesario que haya una ciencia que muestre las conexiones que se dan 
efectivamente entre los géneros, descubriendo el entramado inteligible. 
Se trata de la ciencia propia de quien procede abriéndose paso a través 
de los λόγοι (διὰ τῶν λόγον πορεύεσθαι, Sph. 253b11), términos que evocan 

10. Según Wieland, 1991:23, el verdadero conocimiento tiene para Platón la forma de un 
saber práctico que se acredita en el trato con las cosas y no se deja objetivar ni comunicar 
en la forma de proposiciones. Mesch, 2022:188, rechaza tal preferencia por la competencia 
práctica, por considerarla extraña a la unidad platónica de teoría y práctica. 

11. En este contexto, γένος y εἶδος no son equivalentes, pero sí correlativos inseparables: 
un γένος se constituye cuando una multiplicidad es unificada en virtud de un εἶδος o carac-
terística común. 



29

la imagen de la dialéctica como una marcha esforzada y también el modo 
dialéctico de conducir una discusión. Dado que la mezcla entre los géne­
ros está sujeta a relaciones de concordancia o discordancia entre ellos, 
quien posea esta ciencia suprema (μεγίστης, 253c5) será capaz de conocer 
no solo qué géneros se mezclan entre sí y cuáles no, sino también cuáles 
son los factores cohesionadores, aquellos que posibilitan la mezcla o unión 
entre ellos, y cuáles los responsables de las divisiones.12 El dialéctico, al 
igual que en República, es sinóptico: posee una visión de conjunto de las 
realidades más altas y es capaz de dar razón del entramado inteligible. 

Compete a esta ciencia13 —sigue el extranjero— «dividir por géneros 
y no tomar a una misma forma por otra diferente ni a una diferente por 
la misma» (253d1−2).14 Es habilidad del dialéctico, pues, dividir correc­
tamente, vale decir con arreglo a las conexiones y separaciones que rigen 
efectivamente entre los géneros. Esto significa que además de discernir 
tales combinaciones y poder dar razón de ellas, le compete velar por su 
plasmación en el lenguaje. Su saber lo es tanto de las conexiones que 
efectivamente se dan entre los géneros mayores como de aquellos «ope­
radores» lógico–ontológicos fundamentales que conectan y separan entre 
sí tanto a los géneros como a los nombres que les corresponden en el 
plano del lenguaje (cf. Fronterotta, 2007:412, n. 219).15

12. Sobre el rol de lo diferente como factor de división hay consenso entre los auto-
res, no así acerca del género responsable de las combinaciones. Moravcsik (1962:42) con-
sidera que tal es la función primaria del ser, la mismidad e incluso la diferencia. Crombie 
(1963:402−407) considera que el ser, por estar presente en todas las combinaciones, no 
puede contribuir a ninguna, sugiriendo que el factor cohesionador es la forma o género de 
lo mismo. Bluck (1975:119) concluye lo contrario: se trata del ser, cuya comunicación es 
lógicamente previa a toda otra comunicación entre formas. Para un estado de la cuestión cf. 
Zaks (2023: 190-194), quien examina en detalle las diferentes interpretaciones de que ha 
sido objeto este pasaje. 

13. Sobre el significado del genitivo τῆς διαλεκτικῆς en Sph. 253d23 cf. De Rijk, 
1984:134−135. Me aparto de Cornford, cuya traducción («is the proper task of Dialectic») 
sugiere que la división mencionada a continuación es toda la tarea del dialéctico.

14. Este pasaje impide considerar γένος y εἶδος como sinónimos, aunque Platón pareciera 
deslizarse de uno al otro como si fueran equivalentes (cf. εἰδῶν en 254c2 y γενῶν en d4). 
Según De Rijk, 1984:143–144, los géneros son formas especiales en la medida en que sub-
sumen a otras. 

15. Cf. Phdr. 266b−c, donde Sócrates se declara enamorado de las divisiones y reunio-
nes que lo hacen capaz de pensar y hablar y da el nombre de dialéctico a quien tiene la capa-
cidad natural de ver en unidad y multiplicidad. 



30

Quien es capaz de hacer esto (τοῦτο δυνατός δρᾶν, 253d5) −continúa el 
extranjero− distingue suficientemente (i) una idea única extendida a tra­
vés de muchas separadas entre sí y (ii) muchas mutuamente diferentes 
abarcadas desde fuera por una sola, como también (iii) una sola consti­
tuida en una unidad a partir de varios conjuntos y (iv) muchas absoluta­
mente separadas. Excedería los límites fijados a este trabajo analizar en 
detalle las distintas interpretaciones de que ha sido objeto este complejo 
pasaje.16 Cornford (1935:264, 266−268) ve en él una descripción de la 
división de un género en especies tal como es practicada al comienzo del 
diálogo. Según su interpretación, (i) y (ii) se refieren al proceso prelimi­
nar de reunión, mientras que (iii) y (iv) describirían los resultados de la 
división subsiguiente. Contra esta identificación de dialéctica y división 
argumentan convincentemente, entre otros, Trevaskis (1967:118−123) y 
Bluck (1975:125−126), para quienes la dialéctica está por encima de la 
división, Gómez–Lobo (1977:41−42) y Notomi (1999:234−237), que 
encuentran aquí una ilustración de la combinación de los géneros, no de 
la división, o Cordero (1988:434, n. 223 ad loc. 253e), quien ve en este 
pasaje cuatro ejemplos, entre otros posibles, de situaciones en las cuales 
el dialéctico debe saber desempeñarse. 

Lo significativo, a mi juicio, es que al referirse a la dialéctica como 
ciencia suprema, la más alta forma de saber, en lugar de describir un 
cuerpo de verdades capturadas por el filósofo gracias a la aplicación del 
método dialéctico, Platón, como en República, especifica diversas com­
petencias en las que ese saber se acredita. La habilidad de definir qué es 
cada cosa se incluye seguramente entre ellas, pero la capacidad de dividir 
según géneros aludida en Sph. 253d1 no hace referencia al método de 
división practicado al comienzo del diálogo con miras a la definición, 
sino a la competencia del dialéctico, gracias a su conocimiento de la 
estructura combinatoria y relacional de lo real, para pensar y hablar 
correctamente. Su discernimiento de las combinaciones entre los géneros 

16. Para un estado de la cuestión cf. Fronterotta, 2007:415–417, n.221 y Sabrier, 
2022:247, n.31, para quien la descripción de Sph. 253b−e refleja la indagación acerca del 
ser llevada a cabo a partir de 242b, que culmina en el descubrimiento de los géneros. Para 
Zaks (2023:200-201), en cambio, tal descripción es de carácter anticipatorio. El pasaje, sos-
tiene, se refiere simultáneamente al método de división y a la dialéctica tal como es practi-
cada en la sección siguiente del diálogo, donde se establece cuáles son las combinaciones 
entre los géneros.



31

mayores le permite velar por su plasmación en el lenguaje, combinando 
los nombres de modo que esas combinaciones se ajusten a las que se dan 
en el seno de lo real. Esta competencia hace de él un productor de λόγοι 
verdaderos, la contracara del sofista. En cuanto a la práctica de reuniones 
y divisiones, se presenta como una suerte de gimnasia intelectual que 
entrena al alma para discernir conexiones captables solo por la inteligen­
cia, sin asistencia de los sentidos, contribuyendo a dos habilidades cen­
trales para la dialéctica: discernir lo que tienen en común cosas diferentes 
y lo que distingue a cosas semejantes (cf. Trevaskis, 1967:129; Chiesa, 
1995:121−122; Larsen, 2022:135). En ese sentido, tanto en Sofista como en 
Político la διαίρεσις es propedéutica a la manera en que lo es la matemática 
en República: una práctica o preparación para la dialéctica, con la que 
colabora sin, sin embargo, identificarse con ella.

Ahora bien, ¿puede el dialéctico alcanzar la completa posesión de la 
ciencia más alta? La respuesta que se desprende de los textos platónicos, 
según mi lectura, es negativa. La dialéctica es doblemente μεγίστη: por la 
dignidad de sus objetos, los géneros, y porque en tanto método permite 
alcanzar el saber fundamental, el de sus combinaciones mutuas, que habi­
lita para pensar y hablar con la mayor competencia posible. Con todo, 
el hecho de que Platón atribuya el don dialéctico únicamente a quien se 
consagra a la filosofía concebida como búsqueda de saber, unido a que el 
más alto objeto de conocimiento está «más allá del ser» (R. 509b8), como 
vasto «océano inagotable» (Smp. 210d3–4) que ningún recipiente o con­
tenedor podría atesorar, sugieren que la ciencia dialéctica es objeto de 
aspiración más que de posesión efectiva por parte del filósofo. En apoyo 
de este punto me remitiré a Plt. 285d–286b. En este pasaje —trataré de 
mostrar— está en juego la concepción de la dialéctica como δύναμις, que 
echa luz sobre la relación entre división y dialéctica y también, en cierto 
modo, sobre el carácter siempre inacabado de la ciencia dialéctica. 

La διαίρεσις contribuye al progreso en dialéctica por ser una herra­
mienta para la búsqueda de definiciones. Lo sugiere el extranjero en 
Plt.285d, cuando en el contexto de la búsqueda de una definición del 
político a través de reuniones y divisiones, afirma que tal investigación 
no se ha emprendido por el político mismo, sino para volvernos «más 
dialécticos en todo tipo de cuestiones». Además de corroborar que ser 
dialéctico reconoce grados y que la dialéctica es una capacidad cuyo 
ejercicio permite avanzar en el camino de la filosofía, el pasaje hace de la 
búsqueda de definiciones una ejercitación cuyo alcance excede al objeto 



32

investigado. En efecto, la investigación sobre el político no persigue úni­
camente clarificar la naturaleza de su arte, sino que sirve a un propósito 
de más largo aliento. Sin negar que la política está entre las cosas impor­
tantes (τῶν μειζόνων, Plt. 277d2; μέγιστον, 278e8) dignas de la atención 
del filósofo, Platón señala algo más importante y valioso aún con vistas 
a lo cual (ἕνεκα αὐτοῦ, 285d6) se efectúa esa investigación, como fin que 
la impulsa y que pone en marcha esa y toda otra búsqueda de saber. A la 
luz de su concepción de la δύναμις como algo incorpóreo, de lo que sabe­
mos únicamente por sus efectos, inferimos que se refiere a la capacidad 
dialéctica cuando a continuación, para aclarar lo dicho en 285d, menciona 
ciertas realidades más altas y valiosas (μεγίστοις καὶ τιμιωτάτοις, 
285e4−286a1), incorpóreas, que son también las más bellas e importantes 
(τὰ ἀσώματα, κάλλιστα ὄντα καὶ μέγιστα, 286a6) y que a diferencia de 
aquellas para cuya explicación es posible mostrar algo perceptible, carecen 
de una imagen sensible nítida y son accesibles solo a la razón, sin la asis­
tencia de los sentidos.17 Sobre ellas —termina diciendo el extranjero— es 
necesario ejercitarse. 

Según mi lectura, la δύναμις dialéctica es precisamente una de estas 
realidades más altas y valiosas, incorpóreas, que carecen de una represen­
tación sensible nítida y sobre las que es imprescindible ejercitarse si se 
pretende avanzar en el camino de la filosofía. Desprovista de cuerpo y de 
cualquier afección propia de un objeto físico, es la potencia que impulsa 
la búsqueda de saber y de la que sabemos únicamente por sus efectos, es 
decir gracias a las habilidades que nacen de su ejercicio y en las que se 
acredita el saber alcanzado por el filósofo. Ninguna de esas habilidades 
la agota: la δύναμις dialéctica es irreductible a cualquiera de sus manifes­
taciones, de ahí la imposibilidad de remitir a ellas si se pretende especi­
ficar sus particularidades, en cuántas especies se divide o cuáles son sus 
caminos —recordemos el planteo de Glaucón en R.532d−e. Posiblemente 
se trata de la facultad racional presente en el alma, que si ha sido educada 
y ejercitada lo suficiente, confía Platón, la alienta a la búsqueda de saber 
y a emprender el camino hacia la verdad. A ella debemos el ejercicio de 
la filosofía. Las reservas de Sócrates para responder a Glaucón son com­
prensibles: si sabemos de la δύναμις dialéctica únicamente gracias a sus 

17. Sobre distintas lecturas de la distinción trazada en este pasaje cf. Bates, 2004, y el 
detallado comentario de Rowe, 1995:210−212, n.ad loc.285d8−286b1.  



33

efectos, se trata, simplemente, de seguir investigando. Como afirma el 
extranjero en Sph. 253e4−5, al final de la digresión sobre la ciencia dialéc­
tica: «el don dialéctico no se lo reconocerás a ningún otro, imagino, sino 
a quien filosofa pura y rectamente». La ciencia dialéctica es un ideal que 
da sentido a la búsqueda en que consiste la filosofía. En palabras de Adam 
(1963:139, n. ad loc. 532e–533a), cuyo comentario a República no pierde 
vigencia, el método dialéctico recomendado por Platón es «un ideal irrea­
lizado, así como el objeto último de la dialéctica, la Idea del Bien, seguirá 
retrocediendo a medida que nos acerquemos a ella».

Referencias bibliográficas

Adam, James (1963). The Republic of Plato. Edited with Critical Notes, Commentary,  
and Appendices. Vol. II. Cambridge University Press (1ed. 1902).

Burnet, John (1900–1905). Platonis Opera, Oxford University Press, 5 vols.

Casertano, Giovanni (2015). Platone, Fedone, o dell’anima. Dramma etico in tre atti 
(Traduzione, commento e note). Loffredo.

Cordero, Néstor Luis (1988). Platón, Sofista. Traducción, introducción y notas. En Platón, 

Diálogos, vol. V. Gredos.

Cornford, Francis M. (1935). Plato’s Theory of Knowledge, The Theaetetus and the Sophist 
of Plato. Kegan Paul.

Duke, E., Hicken, W., Nicoll, W., Robinson, D. (1995) Platonis Opera. Tomus I. Tetralogias 
I–II Continens, Oxford University Press.

Fronterotta, Francesco (2007). Platone, Sofista. Introduzione, traduzione e note. Bur.

Rowe, Christopher J. (1995). Plato Statesman with translation and commentary. Aris / 

Phillips Ltd.

Slings, Simon R. (2003). Platonis Rempublicam recognovit brevique adnotatione critica 
instruxit. Oxford University Press.

Zaks, Nicolas (2023). Apparences et dialectique. Un commentaire du Sophiste  

de Platon. Brill.

Bibliografía

Baltzly, Dirk (1996). To an Unhypothetical First Principle. History of Philosophy Quarterly, 
13(2), 146−165.

Bates, David F. (2004). A Note on Plato’s Politicus 285d9−286b1. The Classical Quarterly 
54(1), 109−116. 

Bluck, Richard (1975). Plato’s Sophist. A Commentary. Manchester University Press.

Brown, Lesley (1998). En Gentzler, J. (Ed.), Method in Ancient Philosophy (181−200). 

Clarendon Press.



34

Castagnoli, Luca (2010). Ancient Self–Refutation. The Logic and History of the Self–
Refutation Argument from Democritus to Augustine. Cambridge University Press.

Chiesa, Curzio (1995). De quelques forms primitives de classification. En Rowe, 

Christopher J. (Ed.), Reading the Statesman, ob. cit. (115−122).

Crombie, Ian (1963). An Examination of Plato’s Doctrines, II. Routledge and Kegal Paul.

De Rijk, Lambertus (1986). Plato’s Sophist: A Philosophical Commentary. North–Holland 

Publishing Company.

Devereux, Daniel (1978). Nature and Teaching in Plato’s Meno. Phronesis, 23(2), 

118−126.

Goldschmidt, Victor (2003). Le paradigme dans la dialectique platonicienne. Librairie 

philosophique J. Vrin.

Gómez–Lobo, Alfonso (1977). Plato’s Description of dialectic in the Sophist 253d1–e2. 

Phronesis 22(1), 29−47. 

Gonzalez, Francisco (1998). Dialectic and Dialogue. Plato’s Practice of Philosophical 
Inquiry. Northwestern University Press.

Ionescu, Cristina (2022). Elenchus and the Method of Division in the Sophist. En Larsen 

et al., New Perspectives on Platonic Dialectic, ob. cit. (116−133). 

Kato, Shinro (1995). The role of Paradeigma in the Statesman. En Rowe, Christopher J. 

(Ed.), Reading the Statesman, ob. cit. (162−172). 

Kahn, Charles (1996). Plato and the Socratic Dialogue. The Philosophical Use of a Literary 
Form. Cambridge University Press.

Larsen, Jens, Haraldsen, Vivil and Vlasits, Justin (Eds.). New Perspectives on Platonic 
Dialectic. A Philosophy on Inquiry, New Perspectives on Platonic Dialectic. A Philosophy 
on Inquiry. Taylor & Francis.

Larsen, Jens (2022). Using Examples in Philosophical Inquiry. Plato’s Statesman 

277d1−278e2 and 285c4−286b2. En Larsen et al., New Perspectives on Platonic 
Dialectic. A Philosophy on Inquiry (134−151). Taylor & Francis. 

Larsen, Jens et. al. (2022). Introduction. New Perspectives on Platonic Dialectic. En New 
Perspectives on Platonic Dialectic. A Philosophy on Inquiry, New Perspectives on Platonic 
Dialectic. A Philosophy on Inquiry (1−24). Taylor & Francis.

Marcos, Graciela (1995). Autour de la distinction entre eidôs et méros dans le Politique 

de Platon. En Rowe, Christopher J. (Ed.), Reading the Statesman, ob. cit. (155−161).

Marcos, Graciela (2015). Filosofía y erística según Platón y Aristóteles. Acerca de la 

distinción entre estar genuinamente problematizado y hablar por el gusto de hablar. 

Argos. Revista de la Asociación Argentina de Estudios Clásicos, 38(1), 9−31. 

Marcos, Graciela (2016). Sócrates, aprendiz y maestro de Eros. En Tulli, Mauro y Erler, 

Michael (Eds.), Plato in Symposium. Selected Papers from the Tenth Symposium 
Platonicum (449−454). Academia Verlag.

Marcos, Graciela (2020a). La crítica de Platón a los matemáticos que toman las 

hipótesis por principios (Rep. VI–VII). Una interpretación a la luz de la metáfora del 

sueño. Plato Journal. The Journal of the International Plato Society, 20, 67−80.



35

Marcos, Graciela (2020b). Gymnasía y élenkhos en Platón, Parménides. Sobre la 

inhabilidad de Sócrates para salir en defensa de la verdad. En Suñol, Viviana y 

Berrón, Manuel (Comps.), Educación, arte y política en la filosofía antigua. Actas del 
IVº Simposio Nacional de la Asociación Argentina de Filosofía Antigua–AAFA (323–333). 

https://www.aafa.org.ar/4simp.php#

Marcos, Graciela (2020c). On Plato’s Methodological Strategy (Theaetetus 151d–186e): 

From Hypothesis to Self–Refutation. En Bossi, Beatriz and Robinson, Thomas (Eds.), 

Plato’s Theaetetus Revisited (23−33). De Gruyter.

Marcos, Graciela (2021). Autorrefutación y cancelación de hipótesis en Platón.  

En Fernández, Claudia y Zecchin, Graciela (Eds.), Cartografías del yo en el mundo 
antiguo. Estrategias de su textualización (78−96). Edulp.

Marcos, Graciela (2022). Dialectic and Refutation in Plato. On the Role of Refutation  

in the Search for Truth. Archai: The Origins of Western Thought, 32. https://www.scielo.

br/j/archai/i/2022.v32/ e–03214

Mesch, Walter (2022). Between Variety and Unity. How to Deal with Plato’s Dialectic.  

En Larsen, Jens et al., New Perspectives on Platonic Dialectic, ob. cit. (169−191).

Moravcsik, Julius (1962). Being and meaning in the Sophist. Acta Philosophica Fennica, 

14, 23−78.

Notomi, Noburu (1999). The Unity of Plato’s Sophist. Between the Sophist and the 
Philosopher. Cambridge University Press.

Politis, Vasilis (2022). Dialectic and the Ability to Orientate Ourselves. En Larsen et al., 
New Perspectives on Platonic Dialectic, ob. cit. (193−212). 

Robinson, Richard (1953). Plato’s Earlier Dialectic. 2da. ed. Clarendon Press.

Rowe, Christopher J. (Ed.), Reading the Statesman. Proceedings of the III Symposium 
Platonicum. Selected Papers. Academia Verlag.

Sabrier, Pauline (2022). Plato’s Method of Enquiry in the Sophist. En Larsen et al., New 
Perspectives on Platonic Dialectic, ob. cit. (233−248).

Schofield, Malcolm (1977). The Antinomies of Plato’s Parmenides. The Classical Quarterly 
27(1), 139−158.

Trevaskis, J. R. (1967). Division and its Relation to Dialectic and Ontology. Phronesis 
12(2), 118−129. 

Vlastos, Gregory (1982). The Socratic Elenchus. The Journal of Philosophy 79(11), 

711−714.

Wieland, Wolfang (1991). La crítica de Platón a la escritura y los límites de la 

comunicabilidad. Méthexis 4, 19−37.

Wilmet, Renaud (1990). Platonic Forms and the Possibility of Language. Revue  
de Philosophie Ancienne 8(1), 97−118.

https://www.aafa.org.ar/4simp.php




37

Como Hadot ha advertido, el término «apofatismo» «tiene la ventaja de 
referirse exclusivamente y en general a un recorrido espiritual que busca 
acercarse a la trascendencia por medio de proposiciones negativas» 
(Hadot, 2006:191). El apofatismo constituye en realidad un verdadero 
método de conocimiento: «Las negaciones resultan ser de hecho afirma­
ciones, puesto que no son sino negaciones de negaciones, o supresión de 
una sustracción» (Hadot, 2006:193). Por el contrario, «Cualquier forma 
particular, cualquier determinación, supone una negación, porque la 
plenitud del ser resulta infinita» (Hadot, 2006:194). 

Por tanto, la doble negación constituye uno de los recursos del método 
apofático, pues permite afirmar la total identidad del principio sin deli­
mitarlo. En ella «la negación cobra un sentido particular: lo absoluto es 
entendido como «negación de la negación», es decir, ausencia total de 
privación» (D’Amico, 2013:127). Siguiendo a Lossky, Beierwaltes, 
D’Amico y Bara Bancel,1 en el presente artículo mostraremos que Eckhart 
y Nicolás de Cusa utilizan la doble negación para afirmar la plena iden­
tidad del principio, prefiriendo el método apofático, —sin pretender con 
ello abarcar en toda su riqueza sus concepciones teológicas—. Finaliza­

1. El uso de la doble de negación en la obra de Eckhart es advertido por ejemplo en: 
Lossky, 1960:67–68,134–135,304; Beierwaltes, 1987:56–57; D’Amico, 2013:127–128; 
Bara Bancel, 2015:103–110,138–145. Asimismo, Beierwaltes y D’Amico señalan que Nicolás 
de Cusa, siguiendo a la tradición neoplatónica (incluyendo al Maestro turingio), también utiliza 
la negatio negationis (cf. Beierwaltes, 2005:150–151,153–155; D’Amico, 2013:134–136).

Método apofático y doble 
negación en Meister Eckhart 
y Nicolás de Cusa 
¿Uno de los antecedentes 
de la dialéctica moderna?

Alexia Schmitt 

Universidad del Salvador



38

remos planteando la cuestión si la utilización de la doble negación por 
parte del dominico y el cardenal podría considerarse un antecedente para 
la dialéctica moderna.

Método apofático y doble negación en Meister Eckhart 

La propuesta eckhartiana presenta la peculiaridad de integrar diversas 
perspectivas que podrían parecer contrapuestas: 

Dios es el ser, seguramente, pero ¿no es más bien lo Uno? O, ¿el intelecto? 
Comprender que es cada una de estas perfecciones, absolutamente, pura­
mente, en apariencia en exclusión de otras, es justamente en lo que consis­
te la ignorancia trascendente que eleva a Dios sobre todas las afirmaciones. 
(Gilson en Lossky, 1960:10)

Sin embargo, el recurso a la doble negación será una constante en al 
menos las cuatro perspectivas que hemos elegido para abordar la concep­
ción eckhartiana de «principio», a saber: puritas essendi, su hermenéutica 
a la fórmula «Ego sum qui sum» (Éxodo 3,14), su henología, y la incom­
prehensibilidad e innombrabilidad divinas para el entendimiento 
humano. Examinemos cada una de éstas a fin de constatar la utilización 
del mencionado recurso y, por ende, su preferencia por el método apo­
fático.

Cuando en las Primeras cuestiones parisienses Eckhart presenta a Dios 
como puritas essendi, dicha fórmula excluye del principio el ser de la 
creatura, el ser causado.2 El ser de la creatura, por haber sido recibido, 
—lo cual implica a su vez multiplicidad—, puede ser considerado imper­
fecto o disminuido. La negación respecto de Dios del ser de la creatura 
resulta, pues, una doble negación, equivalente a una afirmación: 

La noción de esse purum presentada en el Liber como también en la Ele-
mentatio theologica que Eckhart conocía, destaca un elemento peculiar: la 
negación de la multitud en la unidad del esse purum. Acaso en esto resida 
una de las claves para advertir la originalidad del planteo eckhartiano: a pe­

2. Cf. Quaest. paris. I, Liber de Causis IV, 37, y D’Amico (2014b:4).



39

sar de su sentido afirmativo concebir la pureza del ser implica una negación, 
la negación de lo que tal ser no es, la negación de la multiplicidad. (D’Ami­
co, 2014b:5)

Asumamos ahora una perspectiva que parecería opuesta. En su herme­
néutica a la fórmula «Ego sum qui sum» (Éxodo 3,14), el Maestro, invir­
tiéndola, sostiene que el Ser es Dios. El Esse que aquí constituye el sujeto 
de la predicación respecto de Dios no es el ser de la creatura: mientras en 
la creatura la quiditas o esencia se distingue de su anitas o ser, —anitas 
que es recibida de otro; en Dios, su quiditas es su anitas; en otras palabras, 
la esencia divina consiste en ser.3 De ahí que solo Dios sea «ser plenísimo 
y purísimo» (In Ex. n. 21),4 que no carece de nada, o en leguaje aviceniano, 
«ser necesario» (In Ex. n. 21).5 Constatamos entonces que el mensaje 
sintetizado en la fórmula «Esse est Deus» no se opone al expresado en las 
Primeras cuestiones parisienses, sino que lo conduce hasta sus últimas con­
secuencias: el principio es por sí mismo, ser necesario, esto es, su quiditas 
consiste en ser, excluyendo toda carencia.

Podríamos no obstante preguntarnos dónde está presente el método 
apofático en esta hermenéutica a la fórmula del Éxodo. El propio Eckhart 
nos responde: «la repetición, que se dice dos veces: “soy quien soy”, indica 
la pureza de la afirmación —excluido todo negativo de Dios mismo» (In 
Ex. n. 16).6 La repetición del verbo «ser» señala la pureza de su afirmación, 
pureza que excluye toda privación de ser. Tal repetición del verbo «ser», 
equivalente a una exclusión de todo negativo —esto es una doble nega­
ción—, solo puede ser propia del mismo Ser o Dios:

La «repetición» del primer «Yo soy» en el segundo, debe ser comprendida (…) 
como refuerzo reflexivo del primero, como auto–explicitación de la identidad, 
o incluso, como pura afirmación que se afirma a sí misma, ser puro. Ella ex­
cluye cualquier negativo, todo aquello que es extranjero, otro, opuesto, múlti­
ple, y entonces todo no–ser o nada. En consecuencia, es negatio negationis o 

3. Cf. In Ex. n. 18.
4. In Ex. n. 21: plenissimum et purissimum esse.
5. In Ex. n. 21: necesse esse
6. In Ex. n. 16: repetitio, quod bis ait: sum qui sum, puritatem affirmationis excluso omni 

negativo ab ipso deo.



40

privatio privationis. Esta supresión de la negación no es, sin embargo, como 
por ejemplo en Proclo, un rebasamiento de la dialéctica negativa, y con ello 
del pensamiento y de la enunciación en general en virtud de la impensabili­
dad de lo Uno, sino que es un rasgo fundamental del ser mismo: aquél que 
dice de sí mismo «Yo soy el que soy» es negatio negationis. «Dios no es una 
parte del todo, sino alguna cosa exterior o más bien anterior y superior al 
todo. Y es por esto que no le conviene ninguna privación ni negación, sino 
que le es propia, y propia a él solamente, la negación de la negación, que es 
el corazón y la punta de la más pura afirmación, según el Verbo: «Yo soy el 
que soy». (Beierwaltes, 1987:56–57)

El Maestro turingio une así la doble afirmación del Éxodo con la negación 
de toda privación: mientras la negatio negationis expresaría la pureza del 
Ser divino, excluyendo de Él toda carencia; la fórmula «Sum qui sum» 
resaltaría sobre todo Su plenitud (cf. Lossky, 1960:68). No obstante, en 
ambos casos se trata de un retorno completo que realiza el Ser sobre sí, 
mediante el cual afirma su identidad absoluta: «la negación de la negación 
es la afirmación más pura y más completa: “Yo soy el que soy”. Vuelve 
sobre sí mismo en un retorno completo, se apoya en sí mismo, es por sí 
mismo, es el mismo ser» (In Ex. n. 11).7 Beierwaltes pone de manifiesto 
el significado y las condiciones que posibilitan esta reflexión del Ser sobre 
sí mismo:

el redoblamiento del «yo soy» significa esencialmente que el ser divino, que 
no es limitado por nada (infinitum), se refleja a sí–mismo: in se ipsum et 
super se ipsum reflexiva conversio. La auto–afirmación como auto–reflexión 
implica que, de una cierta manera, lo que piensa y lo que es pensado son 
«diferenciados», y sin embargo, sobre la base de la eternidad del acto, en el 
cual no hay ni anterior ni posterior, están siempre ya abolidos uno en el otro. 
La unidad, es decir la ausencia de oposición del ser puro, permanece en sí y 
es ella misma, a pesar del movimiento que existe en ella por el pensamien­

7. In Ex. n. 11: Negatio vero negationis purissima et plenissima est afirmatio: ‘ego sum qui 
sum’. Super se ipsum redit reditione completa, sibi ipsi innititur, se ipso est, ipsum esse est. 
Cf. Liber de causis XIV (XV) 124: Omnis sciens qui scit essentiam suam est rediens ad essen­
tiam suam reditione completa, y Lossky, 1960:67–68.



41

to: mansio sive fixio. La reflexividad, la posibilidad de la autoreflexión, está 
fundada a los ojos de Eckhart, —que sigue aquí en conjunto el pensamien­
to neoplatónico—, sobre la inmaterialidad (en ello consiste su «libertad»), la 
substancialidad y la simplicidad del intelecto. Pensando, el ser puro sale de 
sí mismo y retorna sobre sí: refleja su propio pensar como su ser propio, y su 
ser propio, como su propio pensar. (Beierwaltes, 1987:57–58)

Ahora bien, esta ontoteología será conducida hasta su máxima pureza 
mediante la henología:

El término «uno» no añade nada al ser, ni siquiera según el concepto, solo 
según la mera negación. Esto no ocurre con «lo verdadero» o con «lo bueno». 
Por lo cual se relaciona del modo más inmediato con el ser; más aún, significa 
la pureza, la médula o la cima del ser mismo, que ni el término «ser» signifi­
ca. Pues el término «uno» significa el ser mismo, con la añadidura del ser en 
sí mismo, con la exclusión de toda negación. (In Sap. n.148)8

Por consiguiente, —a diferencia del resto de los universales, los cuales 
añadirían alguna determinación positiva al ser—, el uno excluye del ser 
toda negación, significando «la pureza, la médula o la cima del ser 
mismo». Constatamos una vez más la preferencia por el método apofático, 
y en particular, el recurso a la doble negación, para afirmar al principio 
de manera plena y total; así lo han advertido Bara Bancel y D’Amico: «el 
unum, en vez de añadir una determinación positiva al esse, únicamente 
añade la determinación negativa, la negación de cualquier negación, lo 
que equivale a afirmar el ser en su pureza» (Bara Bancel, 2015:109); «Esta 
puridad del ser (puritas essendi) que es, a la vez, unidad, es entendida así 
como purísima afirmación» (D’Amico, 2013:128).

8. In Sap. n. 148: Iterum etiam li unum nihil addit super esse, nec secundum rationem 
quidem, sed secundum solam negationem; non sic verum et bonum. Propter quod immedia­
tissime se tenet ad esse, quin immo significat puritatem et medullam sive apicem ipsius esse, 
quam nec li esse significat. Significat enim li unum ipsum esse insuper in se ipso cum nega­
tione et exclusione omnis nihili, quod, inquam, nihil omnis negatio sapit.



42

El aspecto negativo de lo «uno» es en realidad una afirmación plena, 
que nos conduce a la pureza del ser, libre de toda privación, distinción, 
diferencia y oposición:

Así, atribuido al Ser, el aspecto negativo de lo uno (unum negative dictum) 
distingue la pureza del Esse de todo ser particularizado, mezcla de no–ser. 
En efecto, la unidad de un ser particular implica su oposición a todo lo que 
él no es, es decir —una negación de todo otro ser. Siendo una limitación del 
ser al ens hoc et hoc, la negación, raíz de la multiplicidad del ser creado, no 
puede convenir a Dios. El Unum negative dictum, atribuido al Ser absolu­
to, recibe entonces la forma de una negación geminada, aquella de la negatio 
negationis que es, como lo dice Eckhart, la afirmación pura del Ser: medulla, 
puritas et geminatio est affirmati esse. (Lossky, 1960:67)

La negación geminada de la negatio negationis es afirmación pura del ser, 
que permite descubrir la indistinción, simplicidad e infinitud del princi­
pio. Veamos a continuación cómo los tres rasgos recién enunciados supo­
nen la utilización de la doble negación.

La indistinción es la negación de toda distinción; es decir, se trata de 
una doble negación que equivale a la afirmación de la absoluta identidad 
del principio. Pero además la indistinción del principio nos permite com­
prender cómo él puede ser inmanente y trascendente a cada ente: 

Es necesario pues que las creaturas, en la medida en que ellas son, sean indis­
tintas de Dios en razón de la misma distinción que las caracteriza. El ipsum 
esse que ellas reciben siempre sin jamás poseerlo es el Ser infinito, no deter­
minado por su Esencia, no comprehendido en los límites de los géneros, es­
pecies o seres particulares; es el Ser—Uno que excluye toda división, absolu­
tamente indistinto, “distinguiéndose por su indistinción”. Contrariamente 
a la totalidad del ser creado, cargado con limitaciones esenciales o “modos” 
diferentes de recibir el ser, el Ipsum Esse es “sin modos”. Sin embargo, este 
Infinito positivo no es solamente una “pureza” de ser sino también su “ple­
nitud” y, como tal, comprehende todos los modos de ser, suprimiendo la 
parte de negatividad que hace oponer la unidad y la indistinción acabada de 
“este ser” determinado a todo “lo que él no es”. No hay entonces respecto 
a “todo otro ser” medida común entre Dios–Esse omnium, el “mismo–ser” 
de Eckhart, y la totalidad del ser creado constituido de esencias, porque “lo 
distinto no recibe, en un sentido propio, lo Indistinto”. (Lossky, 1960:340)



43

Pasemos ahora a la simplicidad del principio. Simple es aquello que es 
en sí mismo uno, sin nada otro.9 Una vez más el recurso a la doble nega­
ción es necesario: se niega de Dios toda alteridad, afirmando su unidad 
total. Más aún, la simplicidad se encuentra directamente vinculada a la 
infinitud: 

La simplicidad de Dios es infinitud y su infinidad es simple. Por ello Dios está 
en todas partes, y en todas partes totalmente. En todas partes por su infinidad, 
y del todo por su simplicidad. Solo Dios penetra todos los entes en su misma 
esencia. Pero ningún otro ente penetra en otro. Dios está en lo más interno 
de cada cosa, solo en lo más íntimo, y solo Él es uno. (Sermo 29 n. 296)10

Podemos fácilmente reconocer en el término «infinito» la presencia de la 
doble negación: lo que no es finito, —la finitud implica una privación—. 
Pero, además, la cita recién transcripta nos permite comprender el sentido 
más profundo de la «indistinción» del principio: no solo la carencia de 
toda diferencia, sino también precisamente puesto que el principio es 
indistinción total, constituye el núcleo más íntimo de cada creatura, 
permaneciendo a la vez trascendente en su indistinción. En suma, Dios 
es lo que no es otro ni distinto. Por tanto, nada se opone al principio, 
sino por el contrario: él se encuentra presente en cada singular como su 
núcleo más íntimo.11 En la próxima sección veremos que Nicolás retoma 
de Eckhart esta noción de «indistincta distinctio».

La indistinción, simplicidad e infinitud del principio nos permitirán 
abordar la cuarta y última perspectiva que trataremos: la incomprehen­
sibilidad e innombrabilidad divinas para el entendimiento humano. 

9. Cf. Pr. 80 «Was ist einvaltic? Daz is sprichet bischof Albreht: daz din ist einvaltic, daz an 
im selber ein ist âne ander, daz ist got».

10. Sermo 29 n. 296: Deus simplicitate est infinitus et infinitate sua est simplex. Ideo et 
ubique est et ubique totus est. Ubique infinitate, sed totus ubique simplicitate. Deus solus 
illabitur omnibus entibus, ipsorum essentiis. Nihil autem aliorum illabitur alteri. Deus est in 
intimis cuiuslibet et solum in intimis, et ipse solus unus est.

11. Acerca de la acusación de «panteísmo» contra Meister Eckhart y la evaluación que más 
tarde realiza Nicolás de Cusa en el marco de su propia defensa ante una acusación recibida 
de un profesor de Heidelberg, véase D’Amico 2011:1–7.



44

Eckhart subraya que Dios resulta «incomprehensible»12 para el entendi­
miento humano, pues Dios es supraesencial: por sobre toda esencia, total 
indistinción, simplicidad e infinitud, —en cambio, el entendimiento 
humano se vale de esencias para comprehender y definir las cosas.13

Lo totalmente infinito, simple e indistinto resulta para el entendi­
miento humano incomprehensible, indefinible e innombrable, —esto es, 
más allá de todo nombre que el entendimiento humano pueda atribuirle:

Dios es innombrable, pues nadie puede hablar de Él ni comprehenderlo. Por 
ello dice un Maestro pagano [Liber de causis]: Lo que comprehendemos o 
decimos de la Causa Primera es más sobre nosotros mismos que la Causa 
Primera, pues ésta está por encima de toda lengua y de toda comprehensión. 
(...) Dios está por encima de todo: “es un ser sobreeminente y una Nada su­
praesencial”. (Pr. 80)14

Nuevamente, en la advertencia de su «incomprehensibilidad», «innom­
brabilidad», y «supraesencialidad» reencontramos el recurso a la doble 
negación, que destaca la trascendencia del principio en relación a la capa­
cidad de conocer intelectual y su lenguaje.

En suma, en cada una de estas cuatro perspectivas del principio que 
hemos referido observamos que el recurso a la doble negación, —esto es, 
la negación de toda carencia o privación—, posee como significación 
última la afirmación en sentido pleno de la identidad del principio, iden­
tidad que abarca una riqueza de significaciones que incluyen la autosu­
ficiencia, reflexividad como pensamiento de sí, unidad, simplicidad, 
infinitud, incomprehensibilidad, innombrabilidad, supraesencialidad, y 
que, —como se ponía de manifiesto especialmente mediante la noción 
de «indistincta distinctio»—, la identidad del principio no se opone sino 

12. Véase por ejemplo Sermo 37 n. 375: nota〈tur〉 primo, quia negatione scitur deus; est 
enim incomprehensibilis; In Ioh. n.84: ...constat quod deus est simpliciter «incomprehensibilis 
cogitatu», ut dicitur Ier. 31 [,19].

13. Cf. cf. Dionisio Areopagita, Acerca de los nombres divinos I, 1.
14. Pr. 80: Got ist namloz, wan von ime kan niemant nit gesprechen noch verstan. Har 

vmb spricht ein heidens meister: Swas wir verstant oder sprechent von der ersten sachen, das 
sin wir me selber, dan es die erste sache si, wan si ist vber allis sprechen vndverstan [...] Er 
ist ein vber swebende wesen vnd ein vberwesende nitheit.



45

que es origen y fundamento de toda diferencia, constituyendo su núcleo 
más íntimo, —aunque permanezca trascendente a esta.

Método apofático y doble negación en Nicolás de Cusa

En la presente sección partiremos de la noción de coincidentia opposi-
torum, pues ella procura advertir la anterioridad del principio respecto a 
toda diferencia. Veremos que el significado de la mencionada noción será 
aclarado en obras posteriores, en primer lugar, mediante el recurso a la 
negación y luego, a la doble negación, como en el nombre enigmático 
non aliud, el cual retoma la noción eckhartiana indistincta distinctio, como 
ya hemos anticipado.

La idea directriz de Acerca de la docta ignorancia (1440) es el concepto 
de «lo máximo», concepto que Nicolás caracteriza como «lo que nada 
mayor que ello puede ser» (De docta ignorantia I, n. 5),15 añadiendo una 
advertencia mediante la cual introduce la noción de coincidentia opposi-
torum: «puesto que nada se le opone, con él [lo máximo] coincide simul­
táneamente lo mínimo» (De docta ignorantia I, n. 5).16 Machetta comenta 
en estos términos el significado de «lo máximo»:

Aunque la expresión parezca referirse solo a la exclusión de límites, su ver­
dadero significado es el de la plenitud. Tal riqueza es designada por Nicolás 
como «abundancia, la cual no puede no ser —agrega— sino unidad» por 
cuanto nada hay que se le contraponga y por ello mismo está «des–vincu­
lada», —ab–soluta—, de toda dependencia, determinación y división. En 
consecuencia, no puede oponérsele ninguna diferenciación y por ello es la 
«maximidad absoluta». Abundancia, unidad, maximidad son, por tanto, las 
notas propias y exclusivas de «lo máximo o absoluto». (Machetta, 1999:63)

Antes de continuar profundizando en esta noción, veamos cómo conoce 
la razón, según el cardenal. La razón se vale de la proporción comparativa 
para conocer: compara dos realidades distintas pero coincidentes bajo 

15. De docta ignorantia I, n. 5: quo nihil maius esse potest.
16. De docta ignorantia I, n. 5: quoniam nihil sibi opponitur, secum simul coincidit mínimum.



46

algún aspecto.17 En efecto, «lo finito o determinado y, por tanto, limitado, 
es idéntico a sí mismo; pero justamente en esta identidad suya consiste 
su diferencia frente a otro idéntico» (Beierwaltes, 2005:146). En cada ente 
individual se entrecruzan identidad y diferencia de modo singular. De 
ahí que lo finito sea proporcionable y comparable entre sí, —esto es, 
cognoscible por medio de la proporción comparativa—, encontrándose 
siempre en el horizonte de la posibilidad: 

En el ámbito de lo finito el penetrarse recíproco de unidad y alteridad, o de 
identidad y diferencia, implica como consecuencia que en él nada es lo que 
puede ser. El ser está permanentemente codeterminado por el no–ser, porque 
en todo ente siempre hay algo inconcluso, y por eso su realidad no está ter­
minada, sino abierta permanentemente —en la sucesión temporal— a una 
realidad nueva, es decir, la realidad está en el horizonte de la posibilidad y 
del tiempo. (Beierwaltes, 2005:149)

La proporción nunca alcanza la precisión, —aunque sí un saber apro­
ximativo—, pues conoce estableciendo comparaciones o proporciones 
mediante la semejanza. Para establecer tales proporciones, la razón se 
sirve de afirmaciones y negaciones regidas por el principio de no–con­
tradicción.

Regresemos ahora al concepto de «lo máximo» coincidente con «lo 
mínimo»: ambos son todo lo que pueden ser, —ni lo máximo puede ser 
mayor; ni lo mínimo, menor—. Es decir, ya no nos encontramos en el 
horizonte de la posibilidad, que es el ámbito de lo finito y las oposiciones; 
sino en el ámbito de lo infinito, anterior a toda oposición, en el horizonte 
de la pura actualidad e identidad:

las oposiciones convienen tan solo a aquello que admite excedente y exceso 
(…). De ninguna manera le convienen al absolutamente máximo, porque 
está por sobre toda oposición. Porque (…) lo absolutamente máximo es ab­
solutamente en acto todo lo que puede ser, sin oposición alguna. (De docta 
ignorantia I n. 12)18

17. Cf. De docta ignorantia I, n. 2–3.
18. De docta ignorantia I n. 12: Oppositiones igitur hiis tantum, quae excedens admittunt 

et excessum (…) maximo absolute nequaquam, quoniam supra omnem oppositionem est. 



47

 Comprendemos entonces por qué lo máximo resulta incomprehensible 
para el modo de conocer racional: hay una diferencia insalvable entre el 
ámbito de lo infinito y el de lo finito, resultando vano todo intento 
racional por establecer alguna proporción entre cualquier realidad finita 
y «lo máximo». Más aún, si lo máximo resulta incomprehensible para el 
modo de conocer racional, también escapa a cualquier nombre que la 
razón procure atribuirle. Constatamos así que la incomprehensibilidad e 
inefabilidad del principio para la razón humana, —punto de partida 
desde el cual Nicolás nos conduce al y por el camino de la docta ignoran-
tia—, son comunes al Maestro turingio y a la tradición neoplatónica de 
la cual ambos pensadores abrevan.19 En palabra de Senger:

Para Nicolás, la conciencia de la insuficiencia del conocimiento racional e 
intelectual con respecto a la cognoscibilidad de Dios es el punto inicial del 
intento de tratar de comprender por la mística, lo que el intelecto y la razón 
no pueden conocer. (…) esta conciencia significa, que ella provoca la actitud 
de la docta ignorantia, y que de ella surge el pensamiento coincidental de 
los opuestos, ya el comienzo del ascenso del conocimiento místico de Dios. 
(Senger, 1971:181)20 

 Por tanto, la noción de «coincidentia oppositorum» constituye el inicio de 
un modo de conocer «místico» de Dios; «místico» en tanto procura supe­
rar el modo de conocer racional e intelectual prefiriendo el método apo­
fático, o como el Cusano lo denomina, la «docta ignorantia».

Pero la fórmula «coincidencia de opuestos» no solo destaca la trascen­
dencia e incomprehensibilidad del principio, sino también su inmanen­
cia respecto de todo: 

un pensamiento que desde sí mismo está referido primariamente a lo finito, 
y que en sí mismo solo es capaz de captar lo in–finito en el modo de la pro­
visionalidad como su propio fundamento apriórico, todo esto remite a un 

Quia (…) máximum absolute est omnia absolute actu, quae esse possunt, taliter absque qua­
cumque oppositione.

19. Acerca de las fuentes neoplatónicas de Eckhart, véase D’Amico, 2014b:10 y D’Amico, 
2013:125–127. Sobre las fuentes neoplatónicas del cardenal, cf. D’Amico, 2014a:3–16 y 
D’Amico, 2013:128–129,131–132.

20. Cf. Apologia doctae ign. n. 7 y Machetta (1999:62).



48

aspecto de lo uno neoplatónico: que es «transentitativamente», antes de la 
diferencia y de la opositoriedad, pero en ninguna parte como sí mismo tal 
como ello es en sí, nada de todo o lo distinto de todo. Pero el otro aspecto 
complementario del concepto de lo Uno es éste: que es simultáneamente en 
todo y en todas partes, y que nada puede ser sin él, porque es fundamento y 
origen fundante y conservador de todo. (Beierwaltes, 2005:152)

¿Cómo podrá el hombre aproximarse al conocimiento del principio 
teniendo en cuenta tales características? Nicolás descarta ante todo el 
modo racional de conocer por la proporción comparativa: «lo infinito en 
cuanto infinito, puesto que escapa a toda proporción, es desconocido» 
(De docta ignorantia I n. 3).21 Pretender limitar la naturaleza infinita del 
principio, anterior a toda diferencia, mediante afirmaciones y negaciones 
regidas por el principio de no–contradicción, resulta absurdo. Más aún, 
las afirmaciones y negaciones utilizan nombres para diferenciar una rea­
lidad respecto de otra: «los nombres son impuestos para la distinción de 
las cosas por un movimiento de la razón» (De docta ignorantia I n. 76).22 
Por tanto, cada nombre siempre tendrá su opuesto: «puesto que la razón 
no puede ir más allá de los contradictorios, de aquí que no hay nombre 
al que no se oponga otro, de acuerdo con el movimiento de la razón» (De 
docta ignorantia I n. 76).23 Pero lo infinito es anterior a toda oposición y 
diferencia. En consecuencia, todo nombre resulta inadecuado para refe­
rir a la naturaleza divina, simple e infinita. 

De ahí la crítica que el Cusano realiza a la teología afirmativa: cuando 
predico de Dios una perfección tal como «Dios es la verdad», a ese nom­
bre que atribuyo a Dios corresponde un opuesto. Es decir, ningún nom­
bre puede reflejar la anterioridad del principio respecto a toda diferencia. 
No obstante, entre los nombres de la teología afirmativa, el nombre de 
«unidad» parecería ser el más adecuado si es entendido en un sentido que 
supere al racional: para la razón, «unidad» se opone a multitud, alteridad 
y pluralidad; «unidad» en sentido supraracional incluye todo sin distin­

21. De docta ignorantia I n. 3: infinitum ut infinitum, cum omnem proportionem aufugiat, 
ignotum est.

22. De docta ignorantia I n. 76: Nomina quidem per motum rationis (…) ad rerum discre­
tionem imponuntur.

23. De docta ignorantia I n. 76: Quoniam autem ratio contradictoria transilire nequit, hinc 
non est nomen, cui aliud non opponatur secundum motum rationis.



49

ción: en Dios todo es Dios. Y si bien «unidad» en este sentido suprara­
cional resultaría el nombre más adecuado, la inteligencia reconoce que 
el verdadero nombre permanece inalcanzable:

¿Quién, pues, podría entender a la unidad infinita, la cual infinitamente an­
tecede a toda oposición, en la que todo es sin composición, complicado en 
la simplicidad de la unidad, en la que no hay lo otro o lo diverso, donde el 
hombre no se diferencia del león, y el cielo no se diferencia de la tierra y, sin 
embargo, con absoluta verdad allí son los mismo, no conforme a su finitud, 
sino complicadamente la mismísima unidad máxima? (De docta ignoran-
tia I n. 77)24

Segunda crítica a la teología afirmativa: cuando atribuimos a Dios un 
nombre, lo que en realidad hacemos es trasladar una perfección que 
encontramos en la creatura a la causa. Por tanto, las predicaciones de la 
teología afirmativa son válidas, pues se fundamentan en el principio de 
causalidad, pero su alcance es limitado: solo nos permiten conocer a Dios 
en tanto causa y bajo un determinado aspecto, y no en su misma natu­
raleza. En palabras del Cusano: 

los nombres afirmativos que atribuimos a Dios le convienen de un modo 
disminuido infinitamente, pues tales nombres le son atribuidos conforme 
a algo que se encuentra en las creaturas. Por lo tanto, dado que a Dios no 
pueda convenirle nada, a no ser de un modo muy disminuido, que sea de tal 
manera particular, discreto, que tenga su opuesto, de aquí, como dice Dio­
nisio, las afirmaciones son inconsistentes. (De docta ignorantia I n. 78)25

24. De docta ignorantia I n. 77: Quis enim intelligere possit unitatem infinitam per infini­
tum omnem oppositionem antecedentem, ubi omnia absque compositione sunt in simplicitate 
unitatis complicata, ubi non est aliud vel diversum, ubi homo non differt a leone et caelum 
non differt a terra, et tamen verissime ibi sunt ipsum, non secundum finitatem suam, sed 
complicite ipsamet unitas máxima?

25. De docta ignorantia I n. 78: nomina affirmativa, quae Deo attribuimus, per infinitum 
diminute sibi convenire; nam talia secundum aliquid, quod in creaturis reperitur, sibi attribuun­
tur. Cum igitur Deo nihil tale particulare, discretum, habens oppositum sibi nisi diminutissime 
convenire possit, hinc affirmationes sunt incompactae, ut ait Dionysius.



50

Cada nombre de la teología afirmativa alcanza solo un aspecto parcial de 
Dios en tanto causa, sin alcanzar su naturaleza infinita, anterior a toda 
diferencia. Más aún, los diversos nombres afirmativos constituyen expli­
caciones imprecisas del único nombre inefable de Dios, que nunca 
podrían abarcar al principio infinito de manera completa; y viceversa, el 
nombre inefable de Dios complica y es condición de posibilidad de la 
diversidad de nombres que atribuyen a Dios distintas perfecciones: 

todos estos nombres son los que explican la complicación del único nombre 
inefable. Y así como el nombre propio es infinito, así de la misma manera 
complica tales infinitos nombres de las perfecciones particulares. Por lo cual 
también los nombres que explican podrían ser muchos, pero jamás tantos 
y tan grandes sin que no puedan haber más, cada uno de los cuales se rela­
ciona al propio e inefable como lo finito a lo infinito. (De docta ignoran-
tia I n. 84)26

Tercera y última crítica a la teología afirmativa: encierra el peligro de la 
idolatría si Dios es confundido con su semejanza presente en el mundo, 
su creación (cf. De docta ignorantia I n. 84–85). Podemos entonces con­
cluir la insuficiencia de la teología afirmativa, que solo alcanza un cono­
cimiento indirecto y parcial de Dios, desde el punto de vista de la crea­
tura. Para poder aproximarse a la naturaleza divina en cuanto tal, la 
teología afirmativa necesita complementarse con la negativa: «la teología 
de la negación es tan necesaria respecto de la teología de la afirmación 
que sin ella Dios no recibiría culto como Dios infinito, sino más bien 
como creatura» (De docta ignorantia I n. 86).27 En efecto, la teología 
afirmativa nos permite conocer algún aspecto de Dios en tanto creador. 
Pero, para poder aproximarnos en la medida de nuestras posibilidades, a 
la infinitud de Dios, «defecto y privación, núcleos constitutivos del modo 

26. De docta ignorantia I n. 84: omnia nomina unius ineffabilis nominis complicationem 
sunt explicantia; et secundum quod nomen proprium est infinitum, ita infinita nomina talia 
particularium perfectionum complicat. Quare et explicantia possent esse multa et numquam 
tot et tanta, quin possent esse plura; quorum quodlibet se habet ad proprium et ineffabile, ut 
finitum ad infinitum; Cf. Senger, 1971:170–178.

27. De docta ignorantia I n. 86: theologia negationis adeo necessaria est quoad aliam 
affirmationis, ut sine illa Deus non coleretur ut Deus infinitus, sed potius ut creatura. Cf. De 
docta ignorantia I n. 84.



51

de ser finito, deben ser negados de Él» (Senger, 1971:179). En palabras del 
Cusano: «[ascendemos] por remoción, removiendo de la eminencia de la 
causa el defecto que encontramos en lo causado» (Sermo XX, n. 5).28

De ahí que el joven Nicolás concluya que, en relación a las cuestiones 
teológicas, las afirmaciones son insuficientes, y las negaciones, más ver­
daderas. No obstante, si el discurso negativo es entendido como opuesto 
al afirmativo, tampoco es adecuado para referir a la naturaleza infinita 
divina, anterior a toda diferencia. De ahí que proponga la noción de 
«coincidentia oppositorum», la cual utiliza la afirmación y la negación de 
manera tal que se anulan una a la otra, a fin de conducirnos hasta una 
naturaleza que se encuentra «más allá de la oposición entre afirmación y 
negación» (D’Amico, 2013:129–130), por encima de los opuestos y sin 
diferencia: «la diferencia absoluta misma» (Beierwaltes, 2005:151).

Sin embargo, la noción de «coincidencia de opuestos» podría sugerir 
que en Dios los opuestos coinciden. En obras posteriores Nicolás procura 
evitar tal malentendido advirtiendo que los opuestos en Dios deben ser 
concebidos como suprimiéndose mutuamente; —piénsese, por ejemplo, 
en el conjeturar divinal—, esto es, «la negación de los opuestos, tomada 
disyuntiva y también copulativamente»,29 la cual es improporcionable­
mente  más simple que el conjeturar intelectual de la coincidencia de los 
opuestos—; o el «sitio» que Nicolás asigna a Dios en De visione Dei: más 
allá del muro de la coincidencia de los opuestos.30 Por consiguiente, 
Nicolás prefiere el método apofático pues le permite advertir la anterio­
ridad del principio respecto a toda oposición y diferencia, por sobre toda 
afirmación y negación.

En las últimas obras cusanas puede verse una radicalización de este 
camino apofático, dado que para referir al principio recurre ya no a la 
negación, sino a la doble negación.31 Esta doble negación es utilizada, 

28. Sermo XX, n. 5: per remotionem, ut defectum, quem reperimus in causato, ab emi­
nentia causae removeamus.

29. De coniecturis n. 24: Improportionabiliter simplicior est negativo oppositorum disiunc­
tive ac copulative quam eorum copulatio. 

30. Cf. De visione Dei n. 42: Ita, quia tu es deus omnipotens, es intra murum in paradiso. 
Murus autem est coincidentia.

31. Cf. D’Amico, 2013:130.



52

por ejemplo, en el nombre enigmático32 non–aliud: «la alteridad, como 
una de las formas de la negación, aparece, a su tiempo, negada: Dios es 
lo «no–otro», o bien lo «otro de los otros» (aliud aliorum)» (D’Amico, 
2013:134–135). Por «alteridad» se comprende también diversidad, diferen­
cia, multiplicidad, composición, oposición, determinación. Por tanto, lo 
non–aliud, en tanto excluye la alteridad en este sentido amplio recién 
explicitado, significa que el principio no es otra cosa que ello mismo, 
anterior al ámbito de la diferencia: absoluta infinitas y simplicidad.33

Junto a Proclo y Pseudo Dionisio Areopagita, Eckhart resulta otra de 
las fuentes determinantes para la conformación por parte del Cusano del 
nombre «non–aliud».34 En efecto, siguiendo al Maestro turingio, el nom­
bre «non–aliud» no solo muestra que el principio se distingue de todo 
otro por su indistinción, simplicidad, y anterioridad a toda alteridad, sino 
a la vez, que el principio es fundamento de cada otro, otorgando a cada 
singular su identidad y distinción respecto a todo otro. El hecho que cada 
ente sea idéntico a sí mismo muestra que el principio otorga a cada sin­
gular su identidad: «el cielo no es otra cosa que el cielo, ni la luz es otra 
cosa que la luz». No obstante, simultáneamente con su identidad, lo 
no–otro otorga a cada ente singular su alteridad o diferencia respecto de 
otro: cada singular se diferencia de los demás precisamente por su iden­
tidad consigo mismo (cf. Beierwaltes, 2005:154). Podemos entonces con­
cluir con D’Amico: 

La negación de la negación se muestra relacional: al definirse a sí misma, da 
el límite ontológico a toda otredad, pues cada uno de los entes particulares 
es no–otro que sí mismo. De este modo, lo no–otro es principio de iden­
tidad y principio de distinción de todos los entes. (D’Amico, 2013:135–136)

Constatamos así que este doble aspecto del principio simbolizado 
mediante el nombre enigmático «non–aliud» retoma la concepción 
eckhartiana de «indistincta–distinctio»:

32. El término «aenigma» tiene un significado particular en el vocabulario filosófico de Nico-
lás: la mens humana como imagen de Dios es capaz de construir «enigmas», es decir, cons-
trucciones humanas mediante las cuales puede volver visible algún aspecto del principio invi-
sible, aunque siempre de manera negativa (Cf. Magnavacca, 2005: aenigma, 55). 

33. Cf. De visione Dei n. 51; De possest n. 73; Beierwaltes, 2005:153–154.
34. Cf. Beierwaltes, 2005:153 (nota 41).



53

La paradoja de que el principio es todo y al mismo tiempo nada de todo y lo 
no–otro no es lo otro, porque es el «antes de» absoluto (…), pero al mismo 
tiempo es lo no–otro de lo otro como su esencia, se precisa aún en el pensa­
miento, que el Maestro Eckhart pensó intensamente hasta el fondo y que el 
Cusano recogió, de que el principio creador es «indistincta distinctio», dife­
rencia o diferenciación indiferenciada. (Beierwaltes, 2005: 155)

Finalicemos esta sección añadiendo una última precisión: 

En una nota al margen el Cusano se identifica con el sentido del pensamien­
to eckhartiano en el Sermo IV.1, y en el comentario a la Sabiduría: «Deus 
autem indistinctum quoddam est quod sua indistinctione distinguitur», 
«Dios es un indistinto que se distingue por su indistinción». Con la fórmu­
la «sua indistinctione distinguitur», ambos hacen clara la unidad paradó­
jica de la referencia constitutiva de Dios a lo ente junto con su diferencia 
absoluta respecto de todo ente. Con el obrar inmanente la diferencia del ser 
absoluto y del ser–uno con esto ente no se suprime, de modo que la realiza­
ción «simultánea» de ambos aspectos es adecuada al concepto de principio. 
(Beierwaltes, 2005:156)

Método apofático y doble negación en Meister  
Eckhart y Nicolás de Cusa: ¿uno de los antecedentes 
de la dialéctica moderna?

En suma, hemos mostrado que Eckhart y el Cusano prefieren el método 
apofático y, en especial, el recurso a la doble negación, a fin de afirmar 
plenamente la identidad del principio; identidad que no se opone a la 
diferencia, sino que constituye su núcleo más íntimo permaneciendo, no 
obstante, trascendente.

Ahora bien, esta preferencia por la doble negación, que implica haber 
descubierto la infinitud y anterioridad del principio respecto a toda dife­
rencia y oposición, ¿podría interpretarse como un antecedente que pre­
para el camino para la dialéctica de Hegel? Procuremos encontrar alguna 
guía a esta cuestión en dos trabajos de Beierwaltes.

En su artículo «Deus est esse, esse est Deus», el especialista reflexiona 
sobre la relación entre Dios y ser, dedicando la cuarta sección al dominico. 



54

Allí señala la semejanza entre el análisis eckhartiano de la fórmula del 
Éxodo, fundado sobre la afirmación de que en ella sujeto y predicado son 
idénticos, con la «proposición especulativa» de Hegel:

En lugar de la proposición diferenciada en sujeto y predicado —que carac­
teriza la actitud lógico–formal del saber y, como tal, cae en el dominio de la 
«opinión»—, Hegel planteó la proposición especulativa o incluso la propo­
sición filosófica en el sentido propio del término. (…) el conjunto de la pro­
posición se constituye como un movimiento del sujeto en dirección al pre­
dicado y a la inversa, de este último en dirección al sujeto. Un movimiento 
tal es reflexión: la auto–reflexión de la relación del sujeto y del predicado. El 
paso del sujeto al predicado transforma al predicado en auto–enunciación 
del sujeto, y así el predicado no es «más un predicado del sujeto, sino que 
es la substancia, es la esencia y el concepto de aquello de lo que se trata». 
La diferencia del sujeto y del predicado no es por ello mismo anulada, sino 
que se suprime la inmóvil fijación de ambos, de tal suerte que su unidad se 
produce «como una armonía». (Beierwaltes, 1987:54)

En «Identidad y diferencia», Beierwaltes destaca la legitimidad de plantear 
las cuestiones de si y en qué medida es posible interpretar al pensamiento 
del Cusano como un antecedente para la dialéctica de Hegel, pues ambas 
estructuras de pensamiento parecen a primera vista poseer importantes 
afinidades, y recuerda los trabajos de otros especialistas que las han adver­
tido.35 Con todo, destaca cuatro diferencias entre ambos pensamientos.

Ante todo, los dos parten de presupuestos distintos, buscan diferentes 
objetivos de pensamiento, y, si bien comparten el horizonte de la insepara­
bilidad de teología y filosofía, mientras en Hegel el pensamiento teológico 
llega a su culminación en la reflexión filosófica, la comprensión filosófica 
del Cusano está en función de su pensamiento teológico (cf. Beierwaltes, 
2005:166). En segundo lugar, aunque la coincidencia de los opuestos sea 
central en ambas doctrinas, ella no posee la misma significación: 

35. Cf. E. Metzke (1961). Nicolaus von Cues und Hegel, En K. Gründer (Ed.). Coincidentia 
oppositorum. Gesamelte Studien zur Philosophiegeschichte (pp. 241–263). Luther–Verlag. J. 
Stallmach (1964). Das Absolute und die Dialektik bei Cusanus im Vergleich zu Hegel. En Scho­
lastik 39 (pp. 495–509). M. de Gandillac (1975). Nikolaus von Kues zwischen Platon und 
Hegel, MFCG 11 (pp. 21–38).



55

el Cusano piensa la superación de los opuestos en Dios en cuanto al ser trans­
objetual divino de la tríada en una unidad que siempre es ya lo que es, Hegel 
concibe la unidad de lo opuesto como un «resultado»: es el movimiento de 
la reflexión inmanente al ser, que hace transitar lo uno en lo otro a aquello 
que en cuanto tal aparece totalmente separado, y que concibe lo opuesto en 
su unidad, generando con ello la identidad como el autopenetramiento o la 
automediación del espíritu en la «idea». (Beierwaltes, 2005:166) 

La tercera diferencia se refiere a la negación. Según el cardenal, la nega­
tividad presenta dos aspectos: para lo finito ella es alteridad delimitante 
y determinante, pero, en tanto negatividad o diferencia absoluta, es ante­
rior a toda opositoriedad. Por su parte, Hegel entiende la negatividad 
como el elemento que mueve en la explicación de la idea, un «resorte» 
de este proceso, que no permite que se fije en él una determinada fase del 
ser (cf. Beierwaltes, 2005:167). Más aún:

Aun cuando Hegel nombre al «no–ser de lo finito el ser de lo absoluto», difí­
cilmente puede identificarse con el concepto cusano de la negatividad abso­
luta del ser–uno absoluto. A saber, el non–aliud no hay que pensarlo como 
una negatividad tal que, solo en el negar lo negativo o la contradicción, se 
desarrolle como «concepto absoluto» desde su en–sí hacia su en–sí–y–para–
sí. Es decir, el non–aliud siempre es ya —diciéndolo en términos de Hegel 
pero con vistas al asunto del Cusano— no «en» el principio, sino «como» 
principio, «ser colmado», «concepto que se comprende», «totalidad intensiva 
por antonomasia». (Beierwaltes, 2005:167)

En cuarto y último lugar, Beierwaltes distingue el concepto filosófico 
hegeliano de «Triplizität» del concepto teológico cusano de «Trinidad»: 
aunque ambos sean absolutos, —es decir, reflexión completada en sí 
misma—, se diferencian en el alcance que cada uno otorga a la reflexión 
finita. Mientras para Hegel la reflexión absoluta es totalmente transpa­
rente al pensamiento finito como un momento de ella, la autoidentidad 
trinitariamente reflexiva solo es alcanzable, según el Cusano, de manera 
conjetural (cf. Beierwaltes, 2005:167–168).

A pesar de las cuatro diferencias fundamentales recién señaladas, 
Beierwaltes concluye:



56

Las «anticipaciones» del Cusano a la dialéctica de Hegel (…) pueden enten­
derse como la cumbre de las posibilidades de una teología filosófica cuyos 
pensamientos centrales se basan en la metafísica neoplatónica. En el reenla­
zamiento con esta tradición especulativa y en su reformulación respectiva­
mente diversa, el pensamiento de Hegel está hermanado con el del Cusano. 
Pese a los planteamientos y los objetivos heterogéneos, central para ambos es 
la pregunta por la identidad de ser y pensar: el ser absoluto (divino) es pen­
samiento puro y absoluto, que ha superado todo lo finito en sí, ya sea como 
final —que, por principio, existe ya de siempre— del círculo inteligible del 
mundo que está reenlazado en aquél, ya sea como telos de la historia de la 
razón que viene a sí misma. A partir de una referencia inconmensurable de 
lo uno–absoluto (non–aliud (…)) a lo múltiple puesto por creatio y en sí 
opuesto, tal como lo pensó Cusano, la dialéctica, que en último término pue­
de reconducirse al Parménides de Platón, ha pasado a ser mediante Hegel 
acto de la superación de lo múltiple y opuesto en una unidad absoluta que 
reflexiona sobre sí misma en lo otro que ella. (Beierwaltes, 2005:168–169)

Sin pretender brindar una respuesta concluyente a una cuestión tan com­
pleja, nos atrevemos a ofrecer algunos comentarios. Como ha advertido 
Beierwaltes, las filosofías de Eckhart, Nicolás de Cusa y Hegel se encuen­
tran vinculadas con y en la tradición neoplatónica. Más aún, los especia­
listas han constatado que el cardenal conoce y es influenciado por la obra 
del Maestro turingio: «el Cusano conoció y apreció el pensamiento de 
Eckhart tanto que su biblioteca posee el único ejemplar que conserva sus 
Sermones latinos con notas marginales del propio Nicolás (Cód. Cus. 21)» 
(D’Amico, 2014a:14).36 Según la tesis de Stanfield, aunque Hegel no lo 
cite explícitamente, el pensador alemán conocería bien la obra del Cusano, 
pues no solo estaba familiarizado con la obra de Giordano Bruno, sino 
además, para sus Lecciones sobre la historia de la filosofía, habría utilizado 
las historias de la filosofía de Wilhelm Gottlieb Tennemann y Johann 
Gottlieb Buhle.37 Esta última cuestión, —a saber: si Hegel habría cono­
cido la obra cusana—, permanece aún abierta entre los especialistas.

36. Entre los trabajos que han estudiado la influencia de la obra de Eckhart sobre la cusana 
pueden mencionarse Wackerzapp, 1962; Koch, 1964; Haubst, 1980; Duclow, 1991.

37. Cf. Stanfield, 2017:11, donde refiere a Gottlieb Tennemann, Geschichte der Philoso­
phie, 11 vols., Leipzig, 1798–1819, y a dos obras de Johann Gottlieb Buhle: Geschichte der 



57

Ahora bien, la negación entendida como metodología permitiría seña­
lar dos semejanzas fundamentales entre los tres pensadores: la significa­
ción última de la doble negación como afirmación en sentido pleno, y 
su movimiento geminado, realizando un retorno completo sobre sí misma 
para culminar en dicha afirmación plena o absoluta. Por último, centra­
les para el pensamiento de Hegel, Eckhart y Nicolás de Cusa resultan dos 
cuestiones: 1. la identidad entre ser y pensar, y 2. la reflexión sobre la 
relación entre identidad y diferencia, concibiendo la identidad no como 
opuesta, sino como fundamento constitutivo de la diferencia. Tal con­
cepción de «identidad» es retomada de la tradición neoplatónica y es 
expresada recurriendo a la teología apofática mediante la doble negación. 

Bibliografía

Fuentes

Eckhardus (1936 ss.). Die lateinischen Werken, Stuttgart–Berlin: W. Kohlhammer.

Nicolai de Cusa (1932 ss.). Hoffmann, E., Bormann, K., Klibansky, R., & der 

Wissenschaften, H. A. Nicolai de Cusa opera omnia. Leipzig–Hamburg: Meiner.

Bibliografía secundaria

Bara Bancel, Silvia (2015). Teología mística alemana. Estudio comparativo del «Libro  
de la Verdad» de Enrique Suso con el Maestro Eckhart. Aschendorff Verlag.

Beierwaltes, Werner (1987). Deus est esse, esse est Deus. Il problema ontoteologico 

come struttura di pensiero aristotelico–neoplatonica. En Elena Marmiroli (Trad.) 

Platonismo e idealismo (pp. 11–93). Società editrice il Mulino.

Beierwaltes, Werner (2005). Identidad y diferencia como principio del pensamiento 

cusano. En Alberto Ciria (Trad.) Cusanus. Reflexión metafísica y espiritualidad (pp. 

145–180). EUNSA.

D’Amico, Claudia (2011). Nicolás de Cusa frente a la condena de Meister Eckhart:  

el cardenal y la herejía. En Actas Y Comunicaciones Del Instituto De Historia Antigua  
y Medieval, 7. Disponible en: https://doi.org/10.34096/aciham.v7.2652

 

neuern Philosophie seit der Epoche der Wiederherstellung der Wissenschaften, 6 vols., Göt-
tingen, 1800–1804, y Lehrbuch der Geschichte der Philosophie und einer kritischen Literatur 
derselben, 8 vols., Göttingen, 1796–1804.

https://doi.org/10.34096/aciham.v7.2652


58

D’Amico, Claudia (2013). Apofatismo y doble negación en el neoplatonismo 

tardomedieval: Meister Eckhart y Nicolás de Cusa. En Marcus Reis 

Pinheiro (Dir.), Celso Martins Azar Filho (Dir.), Neoplatonismo, mística e linguagem 

(pp. 117–140). Editora da UFF.

D’Amico, Claudia (2014a). Nicolás de Cusa en diálogo con sus fuentes: la re–definición 

del platonismo. Mirabilia (19), 79–103. En Memoria Académica. Disponible en: 

https://www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/art_revistas/pr.14201/pr.14201.pdf

D’Amico, Claudia (2014b). La «metafísica del Éxodo»: una reflexión historiográfica a 

partir del «caso eckhartiano». En Silvana Filippi – Marcela Coria (Org.), La identidad 
propia del Pensamiento Patrístico y Medieval: ¿Unidad y Pluralidad? (pp. 383–392). 

Paideia.

Duclow, Donald (1991). Nicholas of Cusa in the Margins of Meister Eckhart: Codex 
Cusanus 21. En G. Christianson y T. Izbicki (Ed.). Nicholas of Cusa in search of God  
and wisdom (pp. 57–69). Brill Academic Pub.

Hadot, Pierre (2006). Apofatismo y teología negativa. En Ejercicios espirituales y filosofía 
antigua (pp. 191–200). Ediciones Siruela.

Haubst Rudolf (1980). Nikolaus von Kues als Interpret und Verteidiger Meister Eckharts. 

En Kern, U. (Ed.), Freiheit und Gelassenheit (pp. 75–96). Kaiser.

Koch, Josef (1964). Nikolaus von Kues und Meister Eckhart. En Mitteilungen und 
Forschungsbeiträge der Cusanus–Gesellschaft 4 (pp. 164– 173).

Lossky, Vladimir (1960). Théologie négative et connaissance de Dieu chez Maître 
Eckhart. Vrin.

Machetta, Jorge Mario (1999). Acerca de la coincidencia de los opuestos: primera parte. 

En Patristica et Mediaevalia 20, pp. 60–66.

Magnavacca, Silvia (2005). Léxico técnico de filosofía medieval. Miño y Dávila.

Senger, Hans Gerard (1971). Die Philosophie des Nikolaus von Kues vor dem Jahre 1440. 
Untersuchungen zur Entwicklung einer Philosophie in der Frühzeit des Nikolaus (1430–
1440) (pp. 169–186). Aschendorff Verlag.

Stanfield, Philip (2017). Hegel and Nicholas of Cusa. En Hegel the Consummate 
Neoplatonist. Disponible en: https://www.academia.edu/37309237/Hegel_the_

consummate_Neoplatonist_A_pdf

Wackerzapp, Herbert (1962). Der Einfluss Meister Eckharts auf die ersten philosophischen 
Schriften des Nikolaus von Kues (1440–1450). Aschendorff.

https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=2409873
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=2409873
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=330660
https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=685609
https://www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/art_revistas/pr.14201/pr.14201.pdf
https://www.academia.edu/37309237/Hegel_the_consummate_Neoplatonist_A_pdf
https://www.academia.edu/37309237/Hegel_the_consummate_Neoplatonist_A_pdf


59

Introducción

«La dialéctica trascendental» es posiblemente una de las secciones centra­
les de la Crítica de la razón pura. Esto lo evidencia la destacable extensión 
de la sección y las complejas precisiones que Kant intenta allí. Esta sección 
hace posiblemente al corazón del proyecto crítico, siempre que entenda­
mos a la Crítica de la razón pura como una obra destinada a evaluar las 
aptitudes metafísicas de la razón pura. Pues en esta extensa sección de la 
primera Crítica Kant se ocupa, precisamente, de los temas centrales de la 
metaphysica specialis (y sus correspondientes errores). En el presente capí­
tulo, nos proponemos ofrecer una mirada general que presente algunos 
de los hitos fundamentales de la dialéctica trascendental desde un punto 
de vista sistemático. Aquí expondremos la relación entre dialéctica y dia­
léctica trascendental, el origen y naturaleza de la ilusión trascendental y 
de las ideas trascendentales, la función de la máxima y el principio de la 
razón pura. Con este capítulo esperamos brindar un hilo conductor de 
lectura para el lector interesado en la Crítica de la razón pura.

«una crítica del entendimiento y de la razón con respecto  
a su uso hiperfísico»

A la hora de explicar la naturaleza de la dialéctica trascendental, Kant 
establece en la Crítica de la razón pura un paralelismo con la lógica gene­
ral. Según el filósofo de Königsberg, la lógica general se ocupa únicamente 

Dialéctica y Dialéctica 
trascendental en la filosofía 
de Immanuel Kant
Miguel Herszenbaun 

Universidad de Buenos Aires – CONICET – UNIPE



60

de principios a priori y consiste en un canon del uso formal del entendi­
miento y la razón, haciendo así caso omiso de su contenido y de toda 
referencia a objeto (A53–4/B77–8). La lógica general se ocupa de la forma 
del pensar en general (A55/B79).

En tanto la lógica general se ocupa únicamente de las formas, carece 
de toda referencia objetiva y de todo elemento material del conocimiento. 
Esto significa que la lógica como canon del uso del entendimiento y la 
razón establece las condiciones sine qua non del conocimiento, las con­
diciones formales necesarias (pero no suficientes) con las que un conoci­
miento debe concordar para ser verdadero.

Kant divide la lógica en analítica y dialéctica. La caracterización pre­
cedente de la lógica general en tanto canon se corresponde con lo que 
Kant llama analítica. La dialéctica consistirá en un uso indebido de dicho 
canon. Este uso indebido consiste en tomar al canon como organon de 
conocimiento sobre objetos (A60–1–2/B85–6; Lógica, § II). En esto con­
siste la dialéctica o lógica de la apariencia ilusoria, en recurrir a las meras 
reglas formales del pensar como principios de conocimiento de objeto.

Ahora bien, debemos recordar que la Crítica de la razón pura no es un 
tratado de lógica general. En esta obra, Kant se propone hacer una eva­
luación de las aptitudes metafísicas de la razón y, para ello, toma en 
ciertas secciones a la lógica general como hilo conductor. Debemos, 
entonces, hacer ahora un pasaje de la lógica general a la lógica trascenden-
tal, caracterizada por Kant como la «ciencia del entendimiento puro y 
del conocimiento puro de la razón, por el cual pensamos los objetos 
enteramente a priori» (A57/B81).

A diferencia de la lógica general, la lógica trascendental es la ciencia 
que se ocupa de las reglas del pensamiento a priori de objetos. Así, mien­
tras la lógica general omite toda referencia a objeto, esta referencia, en 
tanto a priori, es el aspecto central de la lógica trascendental. En otras 
palabras, podríamos decir que se trata de la ciencia que se ocupa ya no 
del uso lógico, sino del uso real del entendimiento y la razón puros, esto 
es, de las representaciones a priori que brinden conocimiento objetivo. 
Resulta evidente que la «lógica trascendental» como sección de la Crítica 
de la razón pura tendrá a su cargo dar cuenta de este uso real, es decir, 
esbozar sus condiciones, alcances o límites.

Siguiendo la división de la lógica general, Kant divide a la lógica tras­
cendental en una analítica trascendental y una dialéctica trascendental. 



61

Así como la analítica de la lógica general brindaba las condiciones for­
males de la verdad, la analítica trascendental (es decir, la analítica de la 
lógica trascendental) se ocupa de los elementos del entendimiento sin los 
cuales no puede haber pensamiento de objeto alguno (A62/B87). Todo 
conocimiento objetivo debe acatar los principios y sujetarse a las condi­
ciones de la analítica trascendental, so pena de perder toda referencia 
objetiva y toda verdad. Ya no se trata aquí entonces del pensamiento en 
general y sus condiciones formales (verdad formal), sino de las condicio­
nes del pensamiento a priori de objetos.

La dialéctica trascendental, al igual que la dialéctica de la lógica gene­
ral, se encuentra dirigida al terreno de la ilusión. Así como en el terreno 
de la lógica general Kant presentaba a la dialéctica como un uso indebido 
(esto es, como organon) del canon (la analítica), en el terreno de la dia­
léctica trascendental también nos encontramos con un exceso equipara­
ble. La analítica trascendental es, según Kant, el canon para la evaluación 
del uso empírico del entendimiento (A63/B88). Como sabemos, el enten­
dimiento puro brinda representaciones a priori con validez objetiva, esto 
es, representaciones por medio de las cuales podemos pensar a priori 
objetos, bajo la condición de que estas representaciones estén referidas al 
múltiple brindado por la sensibilidad. Kant describe un uso de este canon 
del entendimiento puro como un organon de uso universal e ilimitado 
(A63/B88). Esto conduciría a la pretensión de conocimiento sintético a 
priori acerca de objetos en general (ya no acotado al terreno delimitado 
por las formas de la sensibilidad). Kant llama a esto uso dialéctico del 
entendimiento puro y apariencia ilusoria dialéctica. La dialéctica trascen­
dental será la crítica de esta apariencia ilusoria dialéctica, esto es, una 
crítica «del entendimiento y de la razón con respecto a su uso hiperfísico, 
para poner al descubierto la falsa apariencia ilusoria» (A63/B88).

Lo cierto es que, estrictamente hablando, la dialéctica trascendental 
no se limita a considerar cómo el entendimiento puro y sus principios son 
usados como organon. Es cierto que en la dialéctica trascendental se 
advierte un uso indebido de las categorías, una subrepción por medio de 
la cual las categorías son utilizadas fuera de su ámbito de aplicación legí­
tima. Pero el tema de la dialéctica trascendental es, primordialmente, el 
presunto uso real de la razón en el que se ven involucrados sus propios 
principios, sus correspondientes representaciones (las ideas trascenden­
tales) y la ilusión trascendental a la cual todo esto lleva.



62

Así, mientras la analítica de la lógica general se divide según las facul­
tades cognoscitivas superiores (entendimiento, facultad de juzgar y razón) 
tratándose en cada sección sus respectivas operaciones (conceptos, juicios 
y silogismos), la lógica trascendental se divide en analítica y dialéctica, 
ocupándose la primera del entendimiento y el juicio y de la razón la 
segunda (véase A130–1/B169–70). La dialéctica trascendental, entonces, 
se ocupa del presunto uso real de la razón, de sus principios y represen­
taciones en tanto presuntamente referidos a objetos y del origen y solu­
ción de la ilusión trascendental que tal presunto uso genera.1

«una ilusión natural e inevitable, que se basa en principios 
subjetivos, y los hace pasar por objetivos»

El objetivo de la dialéctica trascendental es, entonces, evaluar el uso real 
de la razón pura, esto es, sus presuntas representaciones objetivas (A299/
B355).2 Mas, este tratamiento del conocimiento puro a priori de la razón 
no conduce a Kant a la confirmación de los saberes de la escolástica ale­
mana, sino a la ilusión trascendental. La ilusión trascendental consiste 
en un engaño en el que incurre la razón de manera necesaria, inevitable, 
originado en su propia naturaleza y en el que habría caído la metafísica 
especial. No se trata de un error en el que se cae por falta de atención y 

1. La caracterización de la dialéctica trascendental como organon de la analítica trascen-
dental (canon) supone ciertos problemas. En tanto la dialéctica no se ocupa primordialmente 
del entendimiento puro, sino de la razón pura —de la cual, según Pissis, 2012:13, no habría 
canon—, no cabría pensar que ella consiste, estrictamente, en un uso indebido del entendi-
miento. En mi opinión, puede haber un canon y un uso legítimo de la razón pura, aun dentro 
de los marcos del uso teórico, en tanto la razón brinda máximas subjetivas para la ordenación 
del conocimiento brindado por el entendimiento. Así, si estas reglas de organización del cono-
cimiento son usadas como principio de conocimiento de objetos (organon) caemos en la ilu-
sión trascendental. En este uso indebido de sus máximas, la razón también incurre en un uso 
indebido de los conceptos del entendimiento puro, motivo por el cual se puede hablar de una 
utilización como organon de aquello que en verdad es un canon (incluso respecto del enten-
dimiento puro).

2. Sobre la naturaleza del uso real de la razón, véase Caimi (2022). También véase, Caimi 
(2019) «La deducción metafísica de las ideas a partir de las formas del silogismo», pp. 454–5 
donde el autor sostiene que el uso real de la razón se refiere no a su presunto conocimiento 
de cosas en sí, sino al origen intrínseco a la razón de conceptos y principios.



63

que una vez advertido desaparece. La ilusión trascendental puede dejar 
de engañar, pero no se desvanece (A298/B354). En tanto originada en la 
naturaleza misma de la razón, es un estado intrínseco suyo en tanto ella 
adopte el realismo trascendental.

La ilusión trascendental se origina en tanto la razón incurre en el error 
de confundir máximas lógicas subjetivas con principios objetivos u onto­
lógicos (A297/B353). En otras palabras, la razón cuenta con máximas que 
establecen relaciones entre sus conocimientos, pero ella tiende a tomarlas 
como principios de determinación y constitución de objetos. Este pasaje 
de una necesidad del pensar a una determinación intrínseca del objeto es 
el origen de la ilusión trascendental y nos servirá para caracterizar el 
posicionamiento filosófico que adopta la razón al incurrir en este error, 
el realismo trascendental. Ahora bien, cabe aclarar que este pasaje de la 
organización de nuestros conocimientos a la constitución o determina­
ción de un presunto objeto no consiste únicamente en utilizar las cate­
gorías fuera de su ámbito de legítima aplicación. Se trata, en cambio, de 
una cuestión diferente: la razón se revela poseedora de unos principios 
que postulan la existencia de algo incondicionado que excede por com­
pleto los límites de la experiencia posible. Veamos esto.

Comencemos por la máxima lógica de la razón pura. Esta máxima 
lógica establece que la razón ha de buscar la condición para todo cono­
cimiento condicionado dado (A307–8/B364). Es fácil de ver que el tér­
mino condicionado remite necesariamente a su condición, y, por tanto, 
la razón ha de buscar la respectiva condición para el conocimiento con­
dicionado dado. Esto conduciría a la razón a conformar una serie de 
condiciones con los conocimientos y es, por tanto, una regla para la 
ordenación de dichos conocimientos (A305–6/B362–3). En congruencia 
con esto, Kant dice que la razón no actúa sobre el múltiple de la intuición, 
sino sobre los conocimientos del entendimiento. Esta sería una de las 
maneras en las que actúa, ordenando dichos conocimientos a través de 
una regla que expresa una determinada relación entre nuestros conceptos.

Ahora bien, es claro que esta máxima no permite asumir que dicha 
condición está dada, solo ordena buscarla, y mucho menos permite con­
cluir que está dado lo incondicionado. Sin embargo, Kant explica que la 
razón incurre en un misterioso pasaje de esta máxima lógica al principio 
sintético de la razón que postula que para todo conocimiento condicio­
nado dado es dada su condición y la entera serie de sus condiciones, es 
decir, lo incondicionado (A307–8/B364–5). Lamentablemente, aquí no 



64

puedo reponer la reconstrucción completa de cómo se da este pasaje y la 
totalidad de sus aspectos e implicancias. Bastará con que resuma algunos 
de sus aspectos y sus consecuencias.

A pesar de la aparente discrepancia en sus contenidos, la máxima lógica 
y el principio no consisten en verdad en dos principios diferentes. Se trata, 
en verdad, de una suerte de «conversión» o cambio de interpretación de 
un único y mismo principio. La máxima lógica se sostiene en las relaciones 
que hay entre los términos condición y condicionado dado. Si suponemos 
que los elementos que están en esta relación de condicionamiento son 
elementos atemporales (por ejemplos, elementos lógicos, conceptuales o 
nouménicos), la condición estará dada juntamente con lo condicionado 
(por carecerse de sucesión temporal), y junto a ésta estará dada también 
la entera serie de las condiciones y, por tanto, lo incondicionado. Esto se 
deduce analíticamente de las propias nociones implicadas en la máxima 
en cuestión. Con lo cual, la máxima y el principio no difieren si se trata de 
elementos atemporales. El principio de la razón pura, acotado al terreno 
de elementos atemporales, no podría ser nunca un principio sintético ni 
dialéctico. El principio de la razón pura se vuelve sintético y dialéctico 
cuando pretende aplicarse a objetos espaciotemporales, es decir, cuando 
es interpretado como un principio de conocimiento, determinación o 
constitución de objetos de la experiencia: en ese caso, la sucesión temporal 
que hay entre las condiciones impide suponer que porque un elemento 
condicionado sea dado será dada también su condición (y mucho menos 
la entera serie de condiciones). Al introducir el tiempo, es decir, al inten­
tar aplicar el principio de la razón a la esfera de lo temporal, se vuelve un 
principio dialéctico, ilusorio y sintético. Así se advierte que el pasaje de 
la máxima al principio se explica por una simple confusión respecto de 
sus implicancias en relación con los distintos ámbitos de su aplicación 
(no se trata en verdad de dos principios).3

3. Para un estudio detallado de la máxima lógica de la razón, el principio de la razón pura 
y su relación, véase Herszenbaun, «Kant and the Production of the Antinomy of Pure Reason», 
pp. 508–516; Herszenbaun, La antinomia de la razón pura en Kant y Hegel, pp. 58 y ss.; 
Herszenbaun, «Un estudio sobre la premisa mayor del silogismo cosmológico kantiano», pp. 
49–62. De manera similar, véase Rohlf (2010:207) y Renaut (1998:356, 359, 362 y ss). 
Nuestra interpretación se contrapone a la lectura de Allison, Grier, Ameriks y Pissis, quienes 
sostienen que el principio de la razón pura es el fundamento de la máxima lógica en tanto el 
primero, al postular la existencia de lo incondicionado, permite emprender su búsqueda (dis-
puesta por la máxima). (Cf. Allison, 2004:330–332), Grier (2001:124, 126), Ameriks 



65

El realismo trascendental es una perspectiva filosófica que adopta la 
razón y que consiste, precisamente, en la confusión entre el ámbito nou­
ménico (el ámbito de la cosa en sí, de lo conceptual o puramente conce­
bible) y el ámbito espaciotemporal. El resultado de este posicionamiento 
es concebir objetos espaciotemporales como si fueran cosas en sí. Es decir, 
el realismo trascendental combina ambas características: piensa lo en sí 
como si fuera espaciotemporal (o, en otras palabras, piensa tiempo y 
espacio como si fuera en sí). Como vemos, esta indebida interpretación 
del principio de la razón supone, precisamente, adoptar un punto de vista 
realista trascendental: aplicar un principio que, en tanto restringido a lo 
nouménico, es analítico y heurístico (i.e., destinado a la organización de 
nuestros conocimientos) al terreno de lo temporal, combinando así noú­
meno y espacio–temporalidad, volviéndose así este principio sintético y 
dialéctico.

La confusión en que incurre la razón al operar con este principio con­
duce a la razón a adoptar a lo incondicionado como objeto de conoci­
miento y, en consecuencia, la lleva a idear un terreno de conocimiento 
que excede por completo el campo de la experiencia y a postular otros 
principios puramente conceptuales destinados a su conocimiento. Entre 
estos principios encontraremos las ideas trascendentales. Como vemos, 
la ilusión trascendental no consiste únicamente en un uso indebido de 
las categorías, sino en un error que presenta un presunto nuevo objeto 
de conocimiento y conduce a la razón y al entendimiento por completo 
fuera de los límites de la Crítica, a aquello que en la sección anterior 
hemos visto que Kant llama uso hiperfísico de las facultades, en virtud 
de un principio trascendente propio de la razón.

«hay otras tantas especies de silogismos, cada una de las 
cuales avanza, por prosilogismos, hacia lo incondicionado»

Veamos a qué principios y representaciones conduce el principio de la 
razón pura. Así como en la analítica trascendental utilizó el uso lógico 
del entendimiento para descubrir los conceptos puros del entendimiento 

(2006:287) y Pissis (2012:42). De manera similar y con un tratamiento detallado de esta 
cuestión, Willaschek (2018). Véase nuestro tratamiento crítico de la interpretación de Willas-
chek en Herszenbaun (2021:519–525).



66

puro, i.e., las categorías, Kant utilizará en la dialéctica trascendental el 
uso lógico de la razón a fin de encontrar representaciones puras que 
pudiera corresponder al uso real de la razón (A299/B356, A306/B363). En 
otras palabras, a fin de indagar el presunto uso real de la razón pura, Kant 
toma como hilo conductor a la razón en su uso lógico, que se caracteriza 
por los silogismos.

Ahora bien, la facultad de los silogismos puede ser también pensada 
como la facultad de los principios (A299/B356).4 De hecho, en un silo­
gismo se conoce por principios (si se entiende este conocer por principios 
el subsumir un juicio bajo otro juicio universal). Kant afirma que habría 
otro conocer por principios, que consistiría en tener conocimiento a par­
tir de meros conceptos. Caracterizar a la razón como facultad de cono­
cimiento por principios permite abarcar tanto el uso lógico como el uso 
real de la razón. Pues, la razón se ve conducida por el principio de la razón 
pura a ulteriores principios que pretenderán ser primeras premisas de 
silogismos y brindar conocimiento por medios puramente conceptuales 
(A308–9/B365–6). Veamos esto detenidamente. 

El principio de la razón pura impone un concepto propio de la razón, 
lo incondicionado (A322/B379, A326/B382–3).5 Pero también conduce a 
la razón a la búsqueda de lo incondicionado por todos los medios por los 
cuales ella pueda conformar series de condiciones (véase, por ejemplo, 
A409–10/B436–7). De esta manera, la razón es llevada a diversas repre­
sentaciones de lo incondicionado. Si estas representaciones pudieran 
ocupar el lugar de premisas en ciertos silogismos y por medio de ellas 
fuera dado conocimiento puramente conceptual, se podría llamar a estas 
representaciones principios y podríamos decir que el principio de la razón 
pura condujo a ulteriores principios.

Podemos adelantar que las ideas trascendentales son estas representa­
ciones de lo incondicionado, vinculadas a silogismos y que ocupan el 
lugar de estos principios. Veamos cómo se deducen estas ideas. 

No hay univocidad entre los intérpretes sobre cómo procede Kant en 
la deducción metafísica de estas ideas. Así como Kant buscó deducir las 

4. Véase Caimi (2019:460–1).
5. También la unidad sintética incondicionada (A334/B391), totalidad absoluta de las con-

diciones (A326/B383), la totalidad absoluta en la síntesis de las condiciones (A326/B382, 
A336/B393), entre otras expresiones.



67

categorías a partir de las clases de juicio, Kant comienza buscando las 
ideas a partir de los tipos de silogismos (la operación lógica propia de la 
razón). La razón cuenta con tres tipos de silogismo, clasificados según el 
tipo de juicio de su premisa mayor: silogismo categórico, hipotético y 
disyuntivo. Las premisas condicionan la conclusión, por lo que ésta es 
un conocimiento condicionado. Los silogismos pueden ser continuados 
hacia abajo, tomándose la conclusión como una premisa de un ulterior 
silogismo (conformando así episilogismos) o pueden ser continuados hacia 
arriba, tomando a la premisa mayor del silogismo dado como una con­
clusión de un silogismo precedente (conformando así prosilogismos). La 
máxima o principio de la razón no se preocupa por la serie descendente 
de las condiciones o elementos condicionados: que haya un elemento 
condicionado dado no implica que deba haber ulteriores elementos con­
dicionados; es decir, que haya, por ejemplo, una conclusión, no exige que 
esta conclusión sea necesariamente una premisa en un silogismo subsi­
guiente. La máxima no permite inferir la necesidad de la serie descendente 
de condiciones. Pero sí indica la necesidad de la serie ascendente de 
condiciones para un condicionado dado. El elemento condicionado dado 
requiere de una condición que debe ser buscada; y si ésta es a su vez 
condicionada, se requiere una ulterior condición y así sucesivamente, 
haciendo necesario que haya una serie íntegra de condiciones, i.e., lo 
incondicionado. Siguiendo este principio y considerando que en los silo­
gismos hay relaciones de condicionamiento entre las premisas y las con­
clusiones, la razón se ve impulsada a conformar la serie de prosilogismos. 
Siguiendo esta serie de prosilogismos (haciendo caso omiso de todo con­
tenido o materia), la razón llega a tres premisas últimas (o primeras) que 
contendrían lo incondicionado correspondiente para cada caso de tipo 
de silogismo. Estas tres premisas primeras son representaciones raciona­
les de lo incondicionado y son principios en tanto permitirían conoci­
miento por vía puramente conceptual.

Kant llama a la premisa absolutamente primera de la serie de prosilo­
gismos categóricos «un incondicionado de la síntesis categórica en un 
sujeto» y «el sujeto que ya no es, él mismo, predicado»; a la premisa 
absolutamente primera de la serie de prosilogismos hipotéticos «[un 
incondicionado] de la síntesis hipotética de los miembros de una serie» 
y «la presuposición que no presupone nada más»; a la premisa absoluta­
mente primera de la serie de prosilogismos disyuntivos «[un incondicio­
nado] de la síntesis disyuntiva de las partes en un sistema» y «un agregado 



68

de los miembros de la división, además de los cuales no se requiere nada, 
para consumar la división de un concepto» (A322–3/B379–80).

Como ya he indicado, en la bibliografía especializada no hay pleno 
acuerdo sobre cómo procede Kant en esta deducción. Caimi sostiene que 
la deducción se realiza por medio de este ascenso prosilogístico. El filósofo 
argentino identifica las ideas trascendentales alma, mundo, Dios con las 
correspondientes premisas alcanzadas por vía prosilogística.6 En mi opi­
nión, el ascenso prosilogístico no concluye con las ideas propiamente 
dichas, sino con representaciones lógicas sin pretensión objetiva.7 Volveré 
sobre este punto más abajo. Por su parte, Guyer y Schmucker suscriben 
esta deducción prosilogística a la que además agregan una segunda vía 
deductiva alternativa. Esta segunda deducción metafísica de las ideas 
trascendentales procedería analizando los términos con los cuales toda 
representación se vincula: la relación con el sujeto, la relación con lo 
múltiple del objeto en el fenómeno (es decir, el objeto fenoménico) y la 
relación con todas las cosas en general (el objeto inteligible) (A334/B391). 
Así, esta segunda deducción conduciría por medio de dichos términos 
de relación a las ideas: el sujeto de la representación sería el alma, su objeto 
fenoménico sería el mundo y su objeto inteligible sería Dios. Según estos 
autores, Kant habría presentado dos deducciones que corresponderían a 
distintos períodos de la evolución de su pensamiento; pero se inclinan 
por la segunda como la deducción correcta (Cf. Schmucker, 1990:63–69, 
95–97; Guyer, 2000:80ss.).

En mi opinión, atribuir a Kant dos deducciones metafísicas de las ideas 
trascendentales supone atribuirle una incongruencia grave. En primer 

6. Caimi ha trabajado la deducción metafísica de las ideas en numerosas presentaciones 
en los ciclos de conferencias del Grupo de Estudios Kantianos (UBA) y en otras prestigiosas 
reuniones científicas. Una de las publicaciones que ha dedicado a este tema es «La deduc-
ción metafísica de las ideas a partir de las formas del silogismo» (2019).

7. Si se leen atentamente los pasajes A322–3/B379–80 se podrá apreciar que para des-
cribir los resultados del ascenso prosilogístico Kant utiliza términos netamente lógicos o gra­
maticales (no hay referencia alguna a algo objetivo o real): Se habla de la «síntesis categórica 
en un sujeto» y «el sujeto que ya no es, él mismo, predicado», «síntesis hipotética de los miem-
bros de una serie» y «la presuposición que no presupone nada más», «síntesis disyuntiva de 
las partes en un sistema» y «un agregado de los miembros de la división, además de los cua-
les no se requiere nada, para consumar la división de un concepto». Como se ve, se habla de 
sujeto y predicado, de presuposiciones y síntesis hipotética (correspondiente al juicio hipoté-
tico), de la disyunción de las partes de un sistema y la división de un concepto, etcétera.



69

lugar, no imagino por qué Kant ofrecería dos deducciones: si una fun­
ciona, ¿qué papel ocuparía la otra deducción? En segundo lugar, ¿cómo 
garantizaría Kant la correspondencia de los resultados de las dos deduc­
ciones? ¿Acaso, por ejemplo, la premisa primera de la serie de prosilogis­
mos disyuntivos corresponde con certeza a aquello que Kant llama «todas 
las cosas en general» entendido como término con el cual se puede rela­
cionar toda representación? Además, subrayando esta dificultad, cabe 
decir que según la deducción prosilogística, las ideas se corresponderían 
con la forma de un juicio (o al menos con una condición contenida en 
un cierto tipo de juicio), mientras que los términos a los que una repre­
sentación puede vincularse no son, en principio, juicios. Con lo cual, 
cabe sospechar que los resultados de estas dos presuntas deducciones no 
concuerdan, lo que supondría que Kant no puede, razonablemente, ofre­
cer dos deducciones incongruentes de las mismas representaciones racio­
nales (o debe entenderse que Kant deduce seis ideas, no tres). En tercer 
lugar, en tanto las ideas se presentan en prosilogismos e intervienen en 
razonamientos sofísticos y Kant ha presentado a la razón como la facultad 
de los principios, hay muchos indicios para pensar que las ideas son 
principios.8 Con respecto a esto, no se entiende en qué sentido los térmi­
nos de la representación (es decir, aquellos términos con los cuales las 
representaciones pueden relacionarse) serían principios y cómo interven­
drían en un silogismo ni cómo se vincularían con el principio de la razón 
pura.9 Por último, no se explica cómo estos términos serían representa­
ciones de algo incondicionado: según Guyer serían un componente básico 
de toda representación y eso los haría, en cierto sentido, incondicionados, 
pero esto es sumamente discutible. Porque, en todo caso, la noción de 
representación sería más básica que, por ejemplo, la noción del sujeto de 
la representación. De este modo, vemos que estos términos no son incon­
dicionados, sino que, al contrario, están condicionados por otras nocio­

8. De hecho, en el caso del silogismo cosmológico vamos a ver que las ideas cosmológi-
cas guían las síntesis empíricas del entendimiento puro a fin de intentar conformar ciertos 
presuntos objetos de conocimiento y hacen esto interviniendo en el mencionado silogismo 
cosmológico. Con lo cual, las ideas cosmológicas funcionarían como premisas y principios, e 
intentarían brindar un conocimiento por principios.

9. El principio de la razón pura conduce a las ideas por vía prosilogística en tanto guía el 
ascenso de estos prosilogismos; en el caso de los términos de relación no queda claro qué 
papel cumpliría este principio.



70

nes. Además, en el contexto de la dialéctica trascendental, la noción de 
incondicionado se encuentra, para Kant, claramente vinculada a series de 
condiciones (es decir, a la completitud de dichas series) y no se ve cómo 
estos términos, por sí solos, estarían vinculados a serie alguna. 

Por todas estas razones, no parece razonable atribuir a Kant dos deduc­
ciones, y si tenemos que elegir una, por todos los motivos ya expresados, 
parece más razonable optar por la deducción prosilogística.

Sin embargo, en mi opinión la deducción metafísica de las ideas no se 
detiene en la vía prosilogística. Ya he indicado que ésta solo brinda resul­
tados que son netamente lógicos, sin ninguna significación metafísica u 
ontológica. La vía prosilogística es tan solo el primer paso de la deducción 
metafísica de las ideas. Sin embargo, aunque algunos intérpretes también 
entiendan que ambas estrategias se deben combinar —como es el caso 
de Rohlf, Engelhard, Wundt y Klingner—, tampoco hay acuerdo en 
cómo se procedería en esta deducción en dos pasos. 

Wundt acierta al indicar que los resultados de la vía prosilogística 
deben vincularse a los términos con los que la representación se relaciona, 
pero no explica cómo los objetos de la metafísica se corresponden con las 
ideas resultantes (Wundt, 1924:222–223).

Según Rohlf, la razón deduce las ideas trascendentales a partir de los 
términos de relación de la representación. En su opinión, la representa­
ción del sujeto pensante de las representaciones, de su objeto fenoménico 
y de su objeto inteligible son las representaciones incondicionadas que 
se corresponden con las ideas trascendentales. En esto, Rohlf sigue a 
Guyer. Esto daría, según Rohlf, el contenido de las ideas trascendentales. 
Ahora bien, a esto se agregaría la vía prosilogística que solo estaría desti­
nada a explicar el carácter dialéctico de estas ideas. El carácter ilusorio de 
estas ideas emerge —entiende Rohlf— cuando se las relaciona con silo­
gismos. Según Rohlf, habitualmente los silogismos nos permiten razonar 
correctamente; en este caso, nos valemos de silogismos, pero para sacar 
conclusiones sobre objetos trascendentales. Esto, en su opinión, produ­
ciría la ilusión trascendental (Cf. Rohlf, 2010:205, 206).

Ahora bien, al dar primacía a la deducción por medio de los términos 
de relación, Rohlf incurre en los mismos errores que hemos indicado en 
el caso de Guyer y Schmucker: no parece razonable sostener que estos 
términos sean representaciones de lo incondicionado ni parecen ser prin­
cipios ni estar relacionados con series de condiciones (que es la manera 
en la que Kant concibe lo incondicionado). 



71

Pero Rohlf además incurre en otro error: el carácter ilusorio y dialéctico 
de las ideas trascendentales no se explica por los prosilogismos. Kant 
considera los prosilogismos porque son una vía para la búsqueda de con­
diciones, de conformar series de condiciones siguiendo el principio de la 
razón pura. Los prosilogismos por medio de los cuales se asciende hasta 
presuntas primeras premisas no tienen ninguna relación con el carácter 
ilusorio de las ideas. Este carácter ilusorio se da cuando —una vez alcan­
zadas— estas ideas o primeras premisas se toman como principios de 
conocimiento de objetos y no como meros principios formales de orga­
nización del conocimiento del entendimiento. Esto se da en silogismos 
donde estas ideas intervengan como premisas y conduzcan a conclusiones 
que versan sobre entidades que no se dan dentro del marco de la expe­
riencia posible. Esto, como se ve, no tiene nada que ver con los prosilo­
gismos: en los prosilogismos las ideas no conducen a ninguna conclusión 
específica sobre ninguna entidad.10 En todo caso, los silogismos dialéc­
ticos o sofísticos —en donde advertimos el carácter ilusorio de las ideas 
de la razón y cómo éstas, ocupando en ellos el lugar de premisas, condu­
cen a conclusiones sobre entidades trascendentes— se verán en el segundo 
libro de la dialéctica trascendental: es decir, tales silogismos sofísticos no 
son los prosilogismos ya estudiados. Como vemos, Rohlf comete el error 
de confundir tres temas que deben diferenciarse: los prosilogismos, la 
hipóstasis de las ideas (confundir estas representaciones meramente sub­
jetivas con principios objetivos) y razonamientos sofísticos que usan a 
estas ideas como premisas y pretenden obtener conocimiento objetivo a 
partir de ellas.

Engelhard también considera que se deben combinar ambos pasos 
deductivos. Según Engelhard, cada uno de los silogismos supone una 
síntesis propia de la razón que se encuentra expresada en su conclusión. 
Gracias a esta actividad de síntesis encontramos las representaciones de 
lo incondicionado de la razón. Estas representaciones de la razón se vuel­
ven ideas trascendentales al vincularlas con su respectivo término de rela­

10. El ascenso prosilogístico es meramente formal. Así como en la deducción metafísica 
de las categorías nos valíamos de las meras formas lógicas del juicio (sin atender a ningún 
contenido específico de dichos juicios), en la deducción de las ideas nos interesamos única-
mente por las funciones lógicas de la razón. Con lo cual, el ascenso prosilogístico es mera-
mente formal, es la forma de la concatenación (absoluta) de los silogismos, de las operacio-
nes lógicas o síntesis de la razón. 



72

ción de las representaciones, dándoles así un sentido objetivo, ontológico, 
volviendo a estas representaciones meramente lógicas presuntas represen­
taciones de objetos (Cf. Engelhard, 2005:31, 33–35, 43).

En mi opinión, esta interpretación es errada en tanto omite toda refe­
rencia a los prosilogismos. En lugar de deducir las ideas a partir de la vía 
prosilogística, Engelhard propone deducirlas directamente a partir de los 
silogismos: cada silogismo expresaría una síntesis propiamente racional. 
Cada idea se correspondería con una actividad sintética racional, en para­
lelismo con lo que ocurre en la deducción metafísica de las categorías, 
donde cada tipo de juicio expresa una actividad sintética del entendi­
miento y se corresponde con un concepto puro. Pero lo cierto es que el 
texto kantiano es claro en lo que respecta a la importancia de los prosi­
logismos. Si Engelhard tuviera razón en este punto, ¿por qué Kant se 
habría detenido en explicar cómo proceden los prosilogismos, qué los 
guía, etc.? En este sentido, es claro que la representación de lo incondi­
cionado se da a través de un ascenso por vía prosilogística y no directa­
mente a partir de la síntesis racional expresada en el silogismo. Además, 
Engelhard cree que la expresión de la síntesis racional se da en la conclu-
sión, cuando Kant indica claramente que la búsqueda de lo incondicio­
nado y de la unidad de la razón debe buscarse en las premisas absoluta-
mente primeras, no en las conclusiones. Finalmente, cabe señalar que 
tampoco es claro cuál sería la actividad de síntesis propiamente racional 
que estaría expresada en el silogismo, aunque este problema deberá ser 
pasado por alto aquí.

En mi opinión, la deducción de las ideas supone dos pasos. El primer 
paso es la vía prosilogística ascendente suficientemente trabajada por 
Caimi. Esta vía concluye brindando representaciones lógicas de lo incon­
dicionado. El segundo paso es la vinculación de cada una de estas repre­
sentaciones lógicas con uno de los términos con los cuales puede vincu­
larse una representación. Así, la vía prosilogística brinda representaciones 
conceptuales de lo incondicionado y el segundo paso argumental establece 
que cada una de estas representaciones de lo incondicionado ha de ser 
tomada respectivamente como la representación del sujeto de las repre­
sentaciones (como la unidad absoluta incondicionada del sujeto pensante, 
el alma), como la representación de lo múltiple del objeto en el fenómeno 
(como la absoluta unidad de la serie de las condiciones del fenómeno o 
el conjunto de todos los fenómenos, el mundo) y finalmente como la 
representación de todas las cosas en general (la absoluta unidad de la 



73

condición de todos los objetos del pensar en general o la cosa que contiene 
la condición suprema de la posibilidad de todo lo que puede ser pensado, 
el ser de todos los seres, Dios) (A334/B391). En esto consiste la hipóstasis 
de las representaciones lógicas de lo incondicionado, hipóstasis en la que 
la razón las convierte en presuntas representaciones objetivas, ontológicas, 
en función de la confusión ya explicada entre la máxima lógica (subjetiva) 
y el principio sintético de la razón (presuntamente objetivo). El pasaje 
falaz de la máxima al principio implica postular el requerimiento subjetivo 
de completitud de la síntesis del entendimiento como una determinación 
intrínseca de los objetos espaciotemporales. Así, la razón se ve inclinada 
a interpretar cada una de las condiciones lógicas incondicionadas como 
un determinado tipo de entidad (un sujeto pensante, un objeto fenomé­
nico, un ser de todos los seres).11

Ahora bien, la variedad de interpretaciones de la deducción metafísica 
de las ideas conduce a preguntarnos si no nos encontramos en verdad 
con un problema teórico más profundo que la mera complejidad textual. 
En mi opinión, esta diversidad interpretativa podría indicar un disenso 
implícito sobre la naturaleza de las ideas trascendentales, de la razón y de 
sus funciones o actividades fundamentales. Creo que el texto kantiano 
presenta una tensión entre dos lecturas posibles: una primera lectura 
según la cual la razón contaría con una actividad o función de síntesis 
propia, independiente de las actividades de síntesis del entendimiento, y 
las ideas trascendentales serían representaciones propiamente racionales 
que se corresponderían, de alguna manera, con dichas actividades o fun­
ciones de síntesis, expresarían una unidad racional producida por una 
actividad propiamente racional (no reducible a las actividades del enten­
dimiento) (A302/B359, A310–11/B367, A323/B380, A326–7/B382–3, entre 
otros pasajes).12 Una segunda lectura indicaría que no hay conceptos de la 

11. De manera similar, Klingner (2022:516 y ss.).
12. El caso más extremo de esta línea interpretativa se vería en la lectura de Engelhard. 

En tanto entiende que el silogismo expresa una síntesis propiamente racional, se hace com-
prensible por qué Engelhard encuentra que las ideas pueden ser deducidas directamente de 
los silogismos, sin acudir al ascenso prosilogístico. Esto supone un paralelismo extremo entre 
la deducción de las ideas y la de las categorías. En esta última, la actividad sintética expre-
sada en cada juicio se corresponde con una función expresada en su correspondiente cate-
goría. Así, tal como la actividad sintética del juicio se corresponde con un concepto puro del 
entendimiento, cada actividad sintética del silogismo se correspondería con una representa-



74

razón, sino que la razón, en todo caso, actúa sobre las actividades, opera­
ciones o funciones de síntesis del entendimiento extendiéndolas (A409–10/
B436–7).13 En este caso, la razón no tiene representaciones propias, sino 
que dirige, orienta y ordena las representaciones del entendimiento. Esta 
extensión se haría actuando sobre las funciones de síntesis del entendi­
miento y conformando, por ejemplo, series de condiciones. Esto se ve 
claramente en el caso de las ideas cosmológicas, pero también en el pro­
ceder de los prosilogismos que, después de todo, están conformados por 
juicios (operaciones de enlace del entendimiento) y que son extendidos 

ción de la razón pura, que expresa una síntesis y unidad propiamente racionales. Ahora bien, 
lo interesante es que estas tesis ([1] hay un paralelismo «uno a uno» entre la deducción de 
las ideas y la de las categorías y, por tanto, [2] hay operaciones o síntesis propiamente racio-
nales que se corresponderían con las ideas) se encuentran explícita o implícitamente en la 
mayoría de autores (por supuesto, con fundamento textual). En mi opinión, estas tesis son 
cuestionables, pero este no es el lugar para desarrollar estas inquietudes.

13. Esta caracterización de la idea como extensión de la síntesis del entendimiento es, en 
mi opinión, congruente con la definición de idea en A320/B377: «el concepto puro, en la 
medida en que tiene su origen solamente en el entendimiento […] se llama notio. Un con-
cepto formado por nociones, que sobrepasa la posibilidad de la experiencia, es la idea o con-
cepto de la razón». Así, la idea o el concepto de la razón no es otra cosa que un concepto 
conformado por varios conceptos puros. Esto concuerda con la caracterización de las ideas 
como categorías extendidas: dichas extensiones son realizada al conformarse series ascen-
dentes de condiciones combinándose reiteradas veces las síntesis del entendimiento. Véase 
esto en Herszenbaun, 2021: 525–530 y Herszenbaun, 2018:128–154.

Por su parte, en A644/B672, Kant sostiene que «la razón no se refiere nunca directamente 
a un objeto, sino solamente al entendimiento, y por medio de éste, al uso empírico de ella 
misma; por consiguiente, ella no crea conceptos (de objetos), sino que solamente los ordena 
y les da aquella unidad que pueden tener en su máxima extensión posible, es decir, con res-
pecto a la totalidad de las series; [totalidad] que el entendimiento no considera nunca, sino 
[que] solo [considera] aquella conexión por medio de la cual, por todas partes, se producen, 
según conceptos, series de condiciones. Por consiguiente, la razón tiene por objeto propia-
mente solo al entendimiento y a la disposición conveniente de éste; y así como éste reúne 
lo múltiple en el objeto por medio de conceptos, así reúne aquélla, por su parte, lo múltiple 
de los conceptos por medio de ideas, estableciendo una cierta unidad colectiva como meta 
de las acciones del entendimiento; [acciones] que, por lo demás, solo se ocupan de la uni-
dad distributiva. En consecuencia, afirmo: las ideas trascendentales nunca son de uso cons-
titutivo, como [serían] si por ellas fueran dados conceptos de ciertos objetos; y en el caso de 
que se las entienda así, son meros conceptos sofísticos (dialécticos)». Esto puede ser leído 
en dos sentidos: o bien la razón carece de conceptos propios (en concordancia con A409 
y ss.) o bien la razón carece de conceptos de objetos (pero no carece, necesariamente, de 
otros conceptos).



75

conformando una serie de condiciones por medio del principio de la 
razón. Esto supondría, precisamente, una extensión de las funciones del 
entendimiento. Por supuesto, como hemos visto, el texto de Kant autoriza 
ambas lecturas y lamentablemente no podemos zanjar la cuestión aquí.

Así, el principio de la razón conduce a esta facultad a tres representa­
ciones de lo incondicionado que son tomadas como objetos trascenden­
tes de la razón. En este impulso que excede todo límite trazado por la 
Crítica, la razón incurre en raciocinios sofísticos o dialécticos que inclu­
yen a estas ideas como premisas y por medio de los cuales se especifican 
estos presuntos objetos trascendentes y se saca conclusiones sobre su 
naturaleza y constitución (A339–40/B397–8).

Sin embargo, no resulta tan sencillo explicar la relación entre las ideas 
trascendentales y los raciocinios dialécticos que se encontrarían en el 
segundo libro de la «Dialéctica trascendental». Comencemos por el caso 
más claro, el silogismo cosmológico. El silogismo cosmológico es el origen 
de la antinomia. En él, encontramos como premisa mayor al principio 
de la razón pura. Por medio de este principio se piensa una serie completa 
de condiciones, según cada una de las categorías capaces de pensar rela­
ciones de condicionamiento y de conformar series. Estas son las ideas 
cosmológicas, representaciones puramente conceptuales de lo incondi­
cionado y que no son por sí mismas sofísticas, dialécticas ni contradic­
torias. El silogismo cosmológico incurre en un sophisma figurae dictionis 
y confunde la relación de condicionamiento conceptual pensada en cada 
idea cosmológica con una relación de condicionamiento espaciotemporal, 
motivo por el cual pretende tener dado un objeto incondicionado espa­
ciotemporal correspondiente a cada una de las ideas cosmológicas. La 
representación de este objeto es sofística y antinómica y conduce a afir­
maciones contrapuestas sobre su constitución encerrando a la razón en 
un estado de contradicción insostenible (A497–501/B525–529).

En este caso puede verse con claridad cómo el principio de la razón y 
las ideas (en este caso, las ideas cosmológicas) participan de un silogismo y 
conducen a representaciones ilusorias de un presunto objeto trascendente 
de conocimiento. Lo cierto es que las ideas en tanto meras representacio­
nes conceptuales no son en sí mismas dialécticas, sofísticas, antinómicas 
ni ilusorias. Son meras representaciones conceptuales de lo nouménico 
y posibilitan, en última instancia, la metafísica práctico–dogmática que 
requiere pensar lo nouménico. Con lo cual, debe diferenciarse el trabajo 
de producción conceptual de las ideas de aquella hipóstasis por la que se 



76

convierte a la idea en una presunta representación objetiva de una entidad 
espaciotemporal.14 En mi opinión, en este sentido es clave distinguir la 
síntesis puramente categorial o conceptual de lo que Kant llama síntesis 
empírica (A499–500/B527–8): la síntesis categorial puede ser extendida y 
producir la representación de lo incondicionado, sin implicar una contra­
dicción; pero la síntesis empírica (i.e., síntesis categorial volcada sobre el 
tiempo) supone duración y no puede conformar tal representación. Las 
contradicciones expresadas en la antinomia de la razón pura se sostienen 
sobre la posición realista trascendental que confunde la representación 
puramente conceptual del mundo con una entidad espaciotemporal y, a 
la vez, en sí. Esta confusión consiste en el intento incongruente de con­
formar, por medio de la síntesis empírica explicada, aquello representado 
en la idea cosmológica. Las posiciones contrapuestas en la antitética de la 
razón pura expresan las respectivas objeciones que los adversarios pueden 
arrojarse entre sí en virtud de dichos intentos fallidos.

Debe reconocerse que el caso del silogismo cosmológico es especial­
mente satisfactorio. Con bastante claridad se ve cómo un silogismo intro­
duce ideas (o principios de la razón) como premisas y cómo esto conduce 
a la ilusión trascendental. Lamentablemente, el caso de los paralogismos 
y del ideal de la razón pura no son tan claros. 

En el caso de los paralogismos de la razón pura, es claro que cada uno 
consiste en un sofisma. La premisa mayor expresa una cualidad lógica del 
yo trascendental. La premisa menor entiende esta cualidad en términos 
categoriales, es decir, como una categoría aplicable a un objeto. De esto, 
se concluye que el yo tiene tal cualidad objetiva (por ejemplo, sustanciali­
dad, simplicidad, etc.). Se ve claramente que los sofismas que conforman 

14. En la Crítica de la razón práctica, Kant resume la cuestión muy bien: «La razón pura, 
ya sea considerada en su uso especulativo o en su uso práctico, tiene siempre su dialéctica, 
pues demanda la totalidad absoluta de las condiciones para un condicionado dado y ésta solo 
puede encontrarse absoluta y únicamente en las cosas en sí. Pero como todos los conceptos 
de las cosas deben referirse a intuiciones, las cuales en el hombre no pueden ser sino sensi-
bles, y por ende no nos hacen conocer a los objetos como son en sí sino únicamente como 
fenómenos, en cuya serie de lo condicionado y de las condiciones jamás se puede encontrar 
lo incondicionado, resulta que de la aplicación de esta idea de la razón de la totalidad de las 
condiciones (por lo tanto, de lo incondicionado) a los fenómenos, como si éstos fueran cosas 
en sí (porque siempre se los toma por tales a falta de una crítica que lo advierta), surge así 
una apariencia inevitable» (KpV AA 05 107).



77

estos paralogismos introducen premisas con elementos puramente con­
ceptuales, pero no se ve con claridad cuál sería la participación de la idea 
trascendental alma (o del principio de la razón) o si ésta es introducida 
como premisa en algún silogismo. Tal vez, una forma de resolver este 
problema sea pensar que, si bien los paralogismos no introducen la idea 
de alma como una de sus premisas, esta idea funciona como un presunto 
objeto postulado (el sujeto absoluto del pensamiento) que impulsa a incu­
rrir en los respectivos paralogismos. Dada la idea de un sujeto absoluto, 
es equiparada con el yo trascendental y esto da lugar a los intentos de 
especificar este presunto objeto a través de los paralogismos mencionados.

Conclusión

En el presente capítulo, hemos trazado un camino posible a través de la 
dialéctica trascendental de la Crítica de la razón pura. Comenzamos estu­
diando cuál sería la temática de la dialéctica trascendental en comparación 
con la lógica general para pasar al origen de la ilusión trascendental. Allí 
descubrimos el principio de la razón pura y también advertimos cómo 
este principio conduce a través de una de las funciones primordiales de 
la razón, el silogismo, a ulteriores principios. Aquí indagamos el origen 
de las ideas trascendentales y su naturaleza. Analizamos cómo estas ideas 
trascendentales se vinculan con los raciocinios dialécticos o sofísticos que 
son objeto del segundo libro de la «dialéctica trascendental». Allí consi­
deramos algunos de los problemas que aparecen a la hora de pasar de las 
ideas trascendentales a estos sofismas. Esperamos que esta somera pre­
sentación de la dialéctica trascendental haya servido al lector para ordenar 
algunas de las ideas de este importante texto filosófico.

Referencias bibliográficas

Allison, Henry (2004). Kant’s Transcendental Idealism: An Interpretation and Defense.  

New Haven and London, Yale University Press.

Ameriks, Karl (2006). The Critique of Metaphysics: The Structure and Fate of Kant’s 

Dialectic. En Guyer, Paul: Cambridge Companion to Kant and Modern Philosophy. 
Caimi, Mario (2019). La deducción metafísica de las ideas a partir de las formas  

del silogismo, Revista de Estudios Kantianos, Vol. 4, Núm. 2, pp. 452–475.

Caimi, Mario (2022). On the Concept of Real Use of Reason, Open Philosophy, 5,  

pp. 403–423.



78

Engelhard, Kristina (2005). Das Einfache und die Materie, Kantstudien Ergänzungshefte 

148, Walter de Gruyter, Berlin, New York.

Grier, Michelle (2001). Kant’s Doctrine of Transcendental Illusion. Cambridge University 

Press.

Guyer, Paul (2000). The Unity of Reason: Pure Reason as Practical Reason in Kant’s Early 

Conception of the Transcendental Dialectic. In Kant on Freedom, Law and Happiness, 
Cambridge University Press, Cambridge.

Herszenbaun, Miguel Alejandro (2021). Kant and the Production of the Antinomy of Pure 

Reason, Kant–Studien, vol. 112, no. 4, pp. 498–550.

Herszenbaun, Miguel (2014). Un estudio sobre la premisa mayor del silogismo 

cosmológico kantiano, Revista de filosofía DIÁNOIA [S.l.], v. 59, n. 72, mayo, 49–62.

Herszenbaun, Miguel (2018). La antinomia de la razón pura en Kant y Hegel, Madrid, CTK 

E–Books, Ediciones Alamanda.

Kant, Immanuel (1998). Kritik der reinen Vernunft, Hamburg, Meiner. Traducción: Crítica de 
la razón pura, edición bilingüe trad. Mario Caimi, Fondo de Cultura Económica, 2009.

Kant, Immanuel (1900ff). Logik en Gesammelte Schriften, Bd. IX, Preussische Akademie 

der Wissenschaften, Berlin. Traducción: Lógica. Un manual de lecciones (Edición 
original de G. B. Jäsche). Acompañada de una selección de Reflexiones del legado de 
Kant, trad. María Jesús Vazquez Lobeiras, Akal, Madrid, 2000.

Kant, Immanuel (2013). Crítica de la razón práctica, Colihue, Buenos Aires.

Klingner, Stefan (2022). Where Do All These Ideas Come From? Kant on the Formation  

of Concepts Under the Guidance of Pure Reason, Open Philosophy, 5, pp. 510–531.

Pissis, Jannis (2012) Kants transzendentale Dialektik. Zu ihrer systematischen Bedeutung. 
De Gruyter, Berlin / Boston.

Renaut, Alain (1998). Transzendentale Dialektik, Einleitung und Buch I. En Mohr, Georg, 

Willaschek, Marcus (comps.), Klassiker Auslegen. Immanuel Kant: Kritik der reinen 
Vernunft, Berlin, Akademie Verlag, pp. 353–370.

Rohlf, Michael (2010). The ideas of pure reason. In: Guyer, Paul: The Cambridge 

Companion to Kant’s Critique of pure Reason. Cambridge University Press,  

pp.190–209.

Schmucker, Josef (1990). Das Weltproblem in Kants Kritik der reinen Vernunft, Bouvier.

Willaschek, Marcus (2018). Kant on the Sources of Metaphysics. The Dialectic of Pure 
Reason, Cambridge University Press, Cambridge.

Wundt, Max (1924). Kant als Metaphysiker. Ein Beitrag zur Geschichte der Deutschen 
Philosophie im 18. Jahrhundert, Verlag von Ferdinand Enke, Stuttgart.



79

La dialéctica en Fichte

La consideración de la dialéctica en Fichte tiene como punto de partida 
obligado una suerte de ambigüedad o problematización inicial necesaria: 
aunque este filósofo no utilice frecuentemente el término, no obstante, 
su manera de proceder o filosofar se caracteriza por ser dialéctica. Luego, 
¿qué significa? ¿En qué medida se puede referenciar a Fichte en el periplo 
histórico–filosófico de la dialéctica, y en qué consistiría su especificidad? 
Y ¿por qué sería interesante y fructífero trazar un cruce con la filosofía 
latinoamericana, y más precisamente con Kusch?

Ante todo, además de la amplia gama de acepciones y cargas semán­
ticas que la dialéctica trae consigo a lo largo de la historia de la filosofía 
occidental, en el caso de Fichte se erigen dos grandes mojones que, por 
su centralidad, podrían operar como obstáculos que ensombrecen o tien­
tan a la subsunción: por un lado, la acepción kantiana de la dialéctica 
supone un despliegue irresoluble de las contradicciones en ilusiones con 
las que tropieza la razón al ir más allá del límite de la experiencia y, por 
otro lado, la acepción hegeliana contiene una secuencia de desarrollo o 
movimiento, de afirmación y de negación, donde la contradicción ten­
siona a la vez que habilita el pasaje a una instancia superior. Si se pretende 
captar genuinamente el pensamiento propio de Fichte, entonces no con­
viene anteponer o proyectar ninguna de estas dos visiones. Ciertamente 
podemos encontrar en Fichte aspectos parecidos a estas perspectivas (aquí 
sumamente simplificadas) de Kant y de Hegel sobre la dialéctica, y de 
ahí la tentación de subsumirlo o de trasladar esquemas; pero así no cap­

La dialéctica en Fichte  
desde la perspectiva 
americana de Kusch
Mariano Gaudio 

Universidad de Buenos Aires



80

taremos genuinamente el sentido de la dialéctica en Fichte, sino que para 
ello debemos partir de su propio filosofar, y a lo sumo llegar a las simili­
tudes como resultado. Es decir, para evitar los reduccionismos o subsun­
ciones, conviene soslayar los sesgos, definiciones o caracterizaciones pre­
vias sobre la dialéctica y observar cómo ella surge espontáneamente en la 
obra de Fichte.

Ahora bien, en cuanto se hace abstracción de los significados de la dia­
léctica y se la concibe en su más amplia acepción, sucede que fácilmente se 
la puede pensar de muchas maneras, todas ellas compatibles con diferen­
tes concepciones generales que modulan la historia de la filosofía occiden­
tal. Por ejemplo, desde la construcción a partir del diálogo, la unidad de 
los contrarios, la secuencia tesis–antítesis, la articulación entre libertad y 
limitación, el procedimiento metodológico que propone la contradicción 
como tarea o como motor de la exposición, hasta la disolución de las 
finitudes en conflicto, los dilemas escépticos donde las dos partes tienen 
razón, la reciprocidad de los elementos implicados, o la quintuplicidad 
como contraposición y resolución de pares de contrarios. Todas estas 
variaciones de la dialéctica pueden hallarse en distintos momentos de la 
obra de Fichte. En función del espacio de este trabajo, nos detendremos 
en tres variaciones: la que denota el núcleo especulativo de la Doctrina 
de la Ciencia de Jena, la que se sigue como correlato en la perspectiva 
jurídico–política y la que está implícita en la noción de sistema.

En el Fundamento de toda la Doctrina de la Ciencia (1794:5), la obra 
más importante y conocida de Fichte en su etapa de Jena, la trama fun­
dacional de los principios incluye al Yo que se pone a sí mismo, al No–Yo 
que se contrapone como la negación absoluta y a la reciprocidad (Yo y 
No–Yo, y No–Yo y Yo) que los articula en una doble dirección. Desde 
luego, este proceder axiomático podría interpretarse como la secuencia 
tesis–antítesis–síntesis, y la interpretación no sería del todo inaceptable 
si se caracterizan adecuadamente los términos. Según Fichte, en la reci­
procidad, la contraposición entre los iguales solo puede ser parcial, en 
una nota o aspecto, lo mismo que la identificación de los contrapuestos 
(1965:273; 1975:27), y mientras que la síntesis consiste en destacar o enla­
zar lo idéntico entre los opuestos, la antítesis consiste en señalar lo opuesto 
entre los iguales. Ambas presuponen la autoposición absoluta o tesis 
(1965:276; 1975:29), que a su vez no se podría desenvolver sin la limitación 
en general. De ahí que la limitación o limitabilidad sea lo que permite la 
articulación entre los opuestos Yo y No–Yo, y de ahí que W. Janke (1990) 



81

la denomine «dialéctica limitativa», pero donde la articulación se da de 
modo tal que no hay libertad sin limitación, así como no hay limitación 
sin libertad, y ambas, libertad y limitación, forman parte de un mismo 
proceso. Por tanto, no se trata de una dialéctica ascendente donde la 
última etapa contiene y supera a las anteriores, sino de un entramado o 
proceso de, por así decir, concreción e imbricación de proposiciones o 
principios, por cuanto la reciprocidad concatena antitética o sintética­
mente (distinguiendo o igualando) lo que presupone como excediendo 
la concatenación (lo tético). Tal proceder no implica una remisión tras­
cendente, sino que es inmanente, pues expresa las distintas capas en que 
se profundiza la reflexión. En esta amalgama se solapan dos planos, el de 
la unidad vertical y el de la contraposición a la par. 

Considerados como tales, como principios, proposiciones o axiomas, 
Yo y No–Yo son inconciliables (y se sustraen de la articulación como la 
identidad pura y la negación absoluta respectivamente); solo en la medida 
en que son puestos como divisibles, resultan compatibles en un tercer 
principio que expresa que Yo y No–Yo son equiparables en algún sentido. 
Este tercer principio, que no es la superación o subsunción de los anterio­
res sino su imbricación o avance en el proceso de determinación, ocupa 
un lugar clave en la filosofía de Fichte y denota la reciprocidad de los 
elementos que a la vez se distinguen y entrelazan, que evocan en un plano 
de inmanencia los dos anteriores principios en articulación: la libertad 
o identidad absoluta del Yo, y la limitación en general como No–Yo. La 
reciprocidad, entonces, involucra al Yo y No–Yo divisibles dentro del Yo. 
De este modo, la relación y la distinción (1965:272; 1975:26–27) entre los 
elementos de una totalidad son inescindibles y ofician como dos caras de 
un mismo proceso. Tal proceso tiene una doble dirección de limitación o 
de determinación: del Yo al No–Yo (práctica), del No–Yo al Yo (teoría), 
ambos divisibles y ambos puestos en el Yo (1965:285–286; 1975:38–39). 
A partir de aquí Fichte desarrolla la quintuplicidad en el marco de la 
determinación recíproca. Pero lo que reluce en esta instancia fontanal de 
la Doctrina de la Ciencia es que la misma reciprocidad que se establece 
entre los elementos puestos al mismo nivel en un plano horizontal de 
limitación se corresponde con una reciprocidad vertical metafísica, donde 
el Yo oficia de unidad inmanente última. Así como no es posible pensar 
el Yo y No–Yo determinados, limitados recíprocamente o finitos, sino a 
través de los opuestos, tampoco es posible pensar esa reciprocidad sino 
en referencia a los principios fundamentales, Yo y No–Yo (absolutos, 



82

por así decir), y entre éstos, no es posible pensar la reciprocidad y la 
negación sino en referencia a una instancia última de unificación, el Yo. 
Por consiguiente, el doble movimiento del Yo al No–Yo y del No–Yo 
al Yo (siempre divisibles) se condice con un movimiento vertical hacia 
(si regresamos) o desde (si proseguimos el orden de la exposición) los 
principios. En la medida en que son inconciliables y puros, Yo y No–Yo 
denotan la instancia de verticalidad, mientras que en la medida en que 
son conciliables y parciales, entran en la instancia de horizontalidad, y 
ambas instancias también guardan una trabazón recíproca, es decir, no 
pueden darse una sin la otra (no puede haber una reciprocidad horizon­
tal sin una reciprocidad vertical, pues se trataría de un mero transitar de 
elementos finitos sin unificación; y no puede haber una instancia vertical 
sin una horizontal, pues en tal caso no habría diferenciación alguna), al 
mismo tiempo que una de ellas, la vertical, señala el desnivel propio de 
la unificación última. 

En el Fundamento del derecho natural (1796:7) Fichte procede de otra 
manera, no ya partiendo de los principios y planteando las contradiccio­
nes que requieren mediación, sino partiendo de los problemas, por así 
decir, del llano, de la horizontalidad misma de la reciprocidad, y plan­
teando eventuales escenarios de conciliación. Así, mientras en el Funda-
mento de toda la Doctrina de la Ciencia la infinitud aparece como un 
presupuesto necesario para explicar la finitud, en el Fundamento del dere-
cho natural la finitud aparece como punto de partida necesario y a pro­
blematizar en función de la unidad. En este caso, el ser racional finito se 
da a sí mismo actividad, constituye y transforma el mundo, pero todo 
esto es posible en virtud de la exhortación del otro (1966:342–343; 
1994:128–129), con el cual entra (o está siempre) en reciprocidad y reco­
nocimiento mutuo. El ser racional finito, libre y limitado, solo se puede 
configurar como tal en el seno de una comunidad jurídica, caracterizada 
por un querer común (1966:387; 1994:174). 

Ahora bien, si hasta aquí la dialéctica en Fichte podría ser considerada 
como identidad y oposición, o antítesis y síntesis, etc., en el desarrollo 
del Fundamento del derecho natural emerge otro sentido, a saber, que la 
contradicción brota de la mera horizontalidad de la finitud que se revela 
completamente insuficiente para la conformación de la comunidad, por­
que todo el entrelazamiento se halla condicionado por el eventual acuerdo 
racional y la sujeción consecuente a ese trato recíproco, lo que puede 
suceder o no. Puede suceder que se quiebre el vínculo o coherencia con 



83

la ley, o también puede suceder que, incluso respetando la sumisión a la 
ley, se generen desacuerdos en torno de un determinado litigio donde las 
dos partes paradójicamente tienen razón. De una manera o de otra, la 
dialéctica como contradicción intrínseca a la finitud se activa y se multi­
plica soslayando los vínculos horizontales. Cuando dos partes entran en 
conflicto y aspiran a algún tipo de resolución, y cuando semejante hora­
dar el vínculo afecta irremisiblemente a toda la comunidad, se suscita no 
solo un conflicto jurídico imposible de solucionar, sino también un esce­
nario que únicamente concluye con la aniquilación del otro (1966:416–
417; 1994:205–206). El panorama de la finitud meramente horizontal se 
torna caótico e inconciliable, si los elementos no se retrotraen a una 
instancia fundante y primera, el ser común que presupone un querer 
compartido y que se cristaliza en la institución Estado. 

Así, mientras en el Fundamento de toda la Doctrina de la Ciencia Fichte 
va de lo fundante a lo fundado, en el Fundamento del derecho natural 
procede de manera inversa, va de la problematicidad inherente a lo fun­
dado para regresar a la instancia fundante y estable. Y mientras en el 
primer proceder la dialéctica aparece como un proceso de concreción y 
de imbricación de los principios para explicar la reciprocidad, en el 
segundo aparece como un despliegue incesante de contradicciones en el 
plano de la reciprocidad horizontal, para complejizar y reconfigurar los 
elementos, hasta explicitar aquello que los posibilita. En ambos procede­
res, se produce un entrelazamiento que modifica las características de los 
elementos implicados, sin transformarlos totalmente. Pues, en un caso, 
el Yo y el No–Yo imbricados en el tercer principio son y no son el Yo y 
el No–Yo de los dos primeros principios, y de la misma manera el ser 
racional finito imbricado en un ser común es y no es el ser racional finito 
del punto de partida. La organicidad transforma a los elementos impli­
cados sin que por ello pierdan su especificidad. En este sentido, la dia­
léctica se erige en un devenir que resignifica, que reconfigura, que pers­
pectiviza, y que a la vez revela un entrelazamiento que devuelve una 
mirada diferente sobre lo enfocado. 

Mientras que en el Fundamento de toda la Doctrina de la Ciencia el 
enlace organicista se halla muy tenuemente trazado en algunas expresio­
nes aisladas, como por ejemplo: «si no hay Tú, no hay Yo; si no hay Yo, 
no hay Tú» (1965:337; 1975:77), o «si no hay infinitud, no hay limitación; 
si no hay limitación, no hay infinitud» (1965:358; 1975:91), quizás porque 
Fichte busca ahondar al máximo en las contraposiciones para explorar 



84

todas las aristas internas, o quizás porque esté demasiado apegado al 
presentarse de la limitación o de la finitud en general en virtud del punto 
de partida absoluto; en el Fundamento del derecho natural, en cambio, el 
organicismo se torna preponderante, no solo porque así lo exige la temá­
tica jurídica que reúne naturaleza y cultura, sino también porque los seres 
finitos requieren de una reconfiguración sustantiva, donde lo comunita­
rio prevalezca y manifieste a las claras que lo particular no podría subsis­
tir vitalmente sin la actividad del conjunto social que lo precede y que lo 
contiene, en el doble sentido de que lo delimita y lo posibilita (1970:14–
20; 1994:267–272). Y esta organicidad, que aparece ya en el ámbito del 
cuerpo propio y con motivo de la influencia recíproca (1966:378 ss.; 
1994:164 ss.), denota que los seres racionales pueden ser cabalmente com­
prendidos, pero también formados y modelados, únicamente en la 
medida en que entablan relaciones de exhortación, reciprocidad y reco­
nocimiento, esto es, vínculos que forman y conforman a la parte como 
elemento de una totalidad de pertenencia, lo cual se da ya desde el naci­
miento y en sintonía con el desenvolvimiento de la cultura. Tal organi­
cidad se teje en el reverso de la conflictividad propia del entramado que 
intenta conciliar la potenciación de los seres libres con las necesarias 
limitaciones recíprocas.

Pero la consideración organicista de Fichte no involucra solamente una 
motivación social o jurídico–política, ni se trata de una mera compensa­
ción a la conflictividad desatada en la horizontalidad, sino que atañe 
fundamentalmente al sistema, a una convicción sobre el modo de filoso­
far. La Doctrina de la Ciencia, en cuanto filosofía primera, dice Fichte 
en Sobre el concepto de la Doctrina de la Ciencia (1794), se propone como 
un conjunto de proposiciones conectadas con un principio y confor­
mando un todo único, un todo donde cada parte puede ser lo que es solo 
en su lugar correspondiente en el todo y mediante las relaciones que 
mantiene con las demás partes (1965:114–115; 1963:14–15). La organicidad 
caracteriza al saber, y entonces las partes del saber no se pueden aislar, 
separar o intercambiar, sino de manera artificial, vulnerando sus cone­
xiones orgánicas, lo que significa que la instancia fundante (filosofía) y 
la disciplina particular fundada (por ejemplo, la naturaleza) están estre­
chamente relacionadas. Aquí, en Sobre el concepto, las partes o disciplinas 
que integran el sistema son la estética, la naturaleza, la religión, el derecho, 
la ética, y la filosofía o sentido hacia la verdad (1965:151; 1963:52–53). Por 
cierto, Fichte ofrece algunas variaciones importantes en las distintas expo­



85

siciones de la quintuplicidad sistemática a lo largo de su obra; por ejem­
plo, en la aplicación a la filosofía de la historia en Los caracteres de la edad 
contemporánea (1804:5) o en la visión disciplinar de La exhortación a la 
vida bienaventurada (1806). Además, complejiza el asunto al considerar 
que cada disciplina enfoca la totalidad desde su propia perspectiva y bajo 
su impronta característica, y por eso en la Doctrina de la Ciencia de 1804 
legitima una quintuplicidad de quintuplicidades (Acosta, 2022) que entre­
laza las múltiples perspectivas. De todos modos, y más allá de las varia­
ciones en cada caso, los órganos disciplinares que atañen al cuerpo filo­
sófico son aproximadamente los mismos: naturaleza, derecho, ética, 
religión y filosofía.

También en la Doctrina de la Ciencia nova methodo (1796 ss.) la filo­
sofía aparece como un sistema vivo (1978:207–208; 1986:200) y como 
organismo (1978:226; 1986:219), donde la vida y el espíritu se contraponen 
a la letra y lo fragmentario. En esta obra la principal preocupación de 
Fichte consiste en presentar la teoría y la práctica en unidad, en contraste 
con la división trazada en el Fundamento de toda la Doctrina de la Ciencia 
y acercándose estrechamente al proceder del Fundamento del derecho natu-
ral. De ahí que realice la división sistemática de las disciplinas de la 
filosofía en torno de la teoría y la práctica, completando lo que en el 
Fundamento de 1794 estaba solo esbozado. Aquí, en la Nova methodo, 
Fichte parte de la razón, que es una y la misma, y distingue la teoría, 
donde prima el conocer y el mundo surge como lo encontrado, y la 
práctica, donde prima el actuar y lo producido. La teoría se ocupa de la 
naturaleza, sea como mecanismo, sea como organismo. La práctica se 
ocupa del actuar en general, que en la ética adquiere una connotación 
específica, la del deber hacer el mundo. Pero la ética se ocupa de la razón 
en sentido genérico, no de cómo ella se encarna en cada individuo, y tal 
aspecto concierne al derecho, que abarca la teoría y la práctica, al igual 
que la religión, que postula realizar la razón en el mundo sensible. El 
panorama sistemático (naturaleza, ética, derecho, religión) se completa 
con una suerte de disciplina propedéutica, la estética, que conduciría del 
punto de vista común al punto de vista trascendental (1978:262–266; 
1987:258–263). Desde luego, si la razón es una y, sin embargo, se la puede 
distinguir en dos grandes enfoques, teoría y práctica, que a la vez se 
superponen, entonces el perspectivismo habilita la modalización de las 
disciplinas, por cuanto cada una de ellas se conecta y se especifica respecto 



86

de las demás, o dicho de otra manera, por cuanto cada una refleja la 
totalidad desde su impronta.

Por lo tanto, la consideración sistemática de la filosofía de Fichte ofrece 
un significado relevante para las nociones de dialéctica analizadas hasta 
aquí, porque pone de relieve que la organicidad, que articula y entrama 
vitalmente a los elementos, no se erige en solución ocasional frente a la 
conflictividad jurídica, sino que caracteriza a lo más propio del filosofar 
fichteano, a su propuesta y a sus intentos por exponer un sistema com­
pleto. De esta manera, los anteriores señalamientos en el ámbito especu­
lativo del Fundamento de toda la Doctrina de la Ciencia y en el ámbito 
jurídico–político del Fundamento del derecho natural, pese a que la com­
patibilización entre ambas obras resulta compleja, se pueden concebir en 
unidad. En la primera, la contradicción opera internamente, en el deve­
nir de los límites o determinaciones que se siguen del marco de las pro­
posiciones o principios fundamentales; en la segunda, en cambio, la 
contradicción opera como si fuera extrínseca, horadando las construc­
ciones vinculantes provisorias en el marco de la finitud horizontal. En la 
primera, la contradicción parece controlada, mientras que en la segunda 
oficia como lo que genera caos. Finalmente, en la tercera la perspectiva 
sistemática permite captar en conciliación el sentido profundo que atra­
viesa la dialéctica fichteana: la organicidad. Y en los tres casos, la dialéc­
tica aparece como potenciando la tensión, el conflicto, la limitación, etc., 
y al mismo tiempo, la relación, el entramado o vínculo.

La dialéctica en Kusch

La dialéctica ocupa un lugar fundamental en la elaboración filosófica de 
Rodolfo Kusch, en especial en su obra más importante y conocida, Amé-
rica profunda (1962), donde se propone explicitar lo propiamente ameri­
cano, cuyo núcleo lo encuentra en la cultura andina originaria. Lo pro­
piamente americano mantiene una continuidad vital, tanto en lo espacial 
como en lo temporal, en nuestro presente, y tensiona la cultura oficial 
anclada en la superficialidad del ser alguien («la actividad burguesa de la 
Europa del siglo XVI») a través del impulso o instinto de la otra raíz, el 
estar aquí o mero estar (la «modalidad profunda de la cultura precolom­
bina»), que conforma el mestizaje en que se enraíza nuestro modo de 
pensar, actuar, conocer, etc. Así, la dialéctica americana (1999:20) se ocupa 



87

de conciliar las dos lógicas contrapuestas, la del ser alguien y el estar aquí 
(o lo occidental y lo originario de América), y la clave del asunto reside 
en cómo concebir esa conjunción, lo que para Kusch significa dar con la 
fagocitación, esto es, «la absorción de las cosas pulcras de Occidente por 
las cosas de América» (1999:29), precisamente porque lo que aparece como 
si fuera puro tiene que devenir contaminado con su opuesto.

En el desarrollo de las categorías de ser y estar Kusch traza una visión 
muy crítica de la modernidad y, simétricamente, una revalorización de 
las culturas originarias, las mismas que transitaron la modernidad, no 
bajo los signos de razón, progreso, ciencia o moral, sino antes bien pade­
ciendo y expresando sus aspectos más negativos (conquista, sumisión, 
hambre, esclavitud, aculturación, etc.). Mientras la lógica del ser se carac­
teriza por escindir al sujeto de la naturaleza, considerándolo como un 
individuo–átomo que vuelve sobre ella para convertirla en objeto (de 
medición, de intercambio, de explotación), para modificarla y agredirla, 
o para ejercer sobre ella toda su ira, creando exteriormente un mundo 
artificial (cuyo ejemplo paradigmático es la ciudad), la lógica del estar se 
caracteriza por el estatismo, el mantenimiento del individuo en la orga­
nicidad tanto del magma cósmico, como en la de la comunidad de per­
tenencia. Para la cultura originaria, el individuo jamás se podría concebir 
ni fuera de la comunidad, ni fuera de la naturaleza, y dirige todo su 
esfuerzo en lograr el amparo, el sustento, el conjuro, frente a una situación 
existencial que lo atraviesa, un trasfondo angustioso (el miedo original a 
la ira de dios) que refleja en Viracocha la lucha nunca resuelta del todo 
entre el orden y el caos. Mientras el ser erige frente a la naturaleza un 
sujeto activo, tenso y dinámico, emergido y ficcional–atómico, el estar, 
por el contrario, presenta un sujeto pasivo, sumergido dentro de la natu­
raleza y distendido frente a la permanencia de la lucha entre los opuestos 
que estructuran toda la realidad (1999:89–92). 

Semejante polaridad entre un lado y el otro, y entre arriba y abajo, 
constituye la concepción misma del mandala con el centro germinativo, 
el centro vital de donde todo proviene y hacia el cual todo se dirige (como 
es el caso del Tawantinsuyu, el lugar de las cuatro regiones); es el centro 
de la flor que se abre y se cierra, de donde brota el fruto. La estructura 
del mandala cósmico se revela como clave hermenéutica no solo del arte 
originario o de su visión acerca de la naturaleza y el rol del sujeto, sino 
también como ordenación del espacio, del tiempo, y de toda la concep­
ción ontológico–religiosa que se expresa en la figura de Viracocha. Esta 



88

deidad que Kusch estudia detalladamente en el primer libro de América 
profunda y que toma (o deduce interpretativamente) del manuscrito del 
indio Santa Cruz Pachacuti, reúne en un plano de inmanencia el orden 
y el caos (que, en verdad, transita, sin terminar nunca de resolver), se 
caracteriza por la dualidad (como sucede en muchas culturas originarias 
de nuestro continente) y, en la medida en que enlaza la doble oposición 
horizontal–vertical, se manifiesta en una quintuplicidad de signos: Vira­
cocha es maestro, riqueza, Tunupa o mediación / mundo, dualidad y 
círculo (1999:36–45). Los signos guardan familiaridad entre sí (maestro 
y mundo, abundancia y dualidad), y el quinto conlleva el recogimiento 
estático de la cosmogonía andina originaria. El mundo en el que está 
sumergido el originario es un organismo viviente (1999:46).

La reivindicación kuscheana de la cosmovisión originaria centrada en 
la categoría de estar se condice con la consiguiente crítica a la modernidad 
occidental marcada por el ser, el sujeto dinámico que convierte la natu­
raleza en un inmenso vacío para hacer circular sus mercancías. Pero si lo 
propiamente americano apuntala estas dos instancias (la primera, invisi­
ble e inconsciente; la segunda, oficial y pretendiente) como enraizadas 
en nuestra concepción mestiza, entonces la pregunta se desplaza a cómo 
se ha de efectuar la síntesis de la dialéctica americana, la fagocitación o 
absorción. Mientras el ser juega a imitar la civilización, aunque en el 
fondo no crea en ella y recaiga una y otra vez en la simulación, y mientras 
el estar distiende su posición frente al magma cósmico, se produce de 
manera concomitante un proceso de fagocitación, dice Kusch, donde lo 
creado resulta «ablandado y sin tensión, un poco como si nos venciera la 
naturaleza» (1999:134). La fagocitación es el reverso o contracara necesa­
ria de lo que se denomina aculturación o transculturación, categorías 
habituales con las que se describe la adopción, predominio o imposición 
de una cultura sobre otra. De modo exterior, en la dialéctica entre el ser 
y el estar parece haber prevalecido el ser, sustituyendo al estar. Sin 
embargo, se trata de una apariencia aspiracional cuya contracara invisible 
o invisibilizada constituye la transformación total del ser por parte del 
estar. Este reverso surge de inmediato «cuando tomamos conciencia de 
que algo nos impide ser totalmente occidentales, aunque nos lo propon­
gamos» (1999:135), es decir, cuando al ser se le cae la máscara de la simu­
lación y revela su intrínseca fascinación por el estar, o cuando se perfora 
lo meramente exterior (por ejemplo, la arquitectura o vestimenta) hacia 
una dimensión profunda. Por debajo de la superficie, de manera subya­



89

cente, está el estar, como enquistado y como alentando los traumas que 
debemos superar para asumir lo propiamente americano y ganar la salud. 

En contraste, la inconsistencia del ser radica en que no estabiliza, 
no enraíza, sino que simplemente se mueve y enaltece una perspectiva 
indefinida de progreso, y todo esto lo hace fingiendo una pulcritud en 
la que no cree firmemente. Así, las minorías dirigentes blanquizadas han 
perdido capacidad creadora, imitan al ser pero sin alcanzarlo, y por ello 
se han agotado y emergieron las masas tomando el poder y colocando, 
por ejemplo, a Perón. El estar irrumpe y sacude la situación, engendra lo 
incómodo, la dimensión política del hedor que se cristaliza en caudillos 
y héroes populares. Las elites carecen de fe en el mismo progreso que 
dicen suscribir, así como los obreros trabajan menos y se dejan estar. Justo 
en este punto Kusch explicita con absoluta claridad el significado de la 
dialéctica y de la fagocitación. El problema de la dialéctica implica la opo­
sición entre dos realidades, donde una «hará de tesis y la otra de antítesis, 
de tal modo que la resultante síntesis surgirá de una incorporación de la 
antítesis de tal modo que se produzca una superación dentro del proceso 
general» (1999:144). Aunque en principio parezca una visión superficial 
de la dialéctica, Kusch confronta directamente con Hegel: «Para Hegel, la 
síntesis es una Aufhebung, o sea, literalmente una elevación o, como dice 
él mismo, «una elevación sobre todo lo finito». Esto supone buscar un 
mejoramiento en el sentido europeo» (1999:144). Por consiguiente, llevada 
a los términos de América, la superación consistiría en que el ser imponga 
sus parámetros sobre el estar, tal como se sigue de la línea del progreso. 
Kusch encuentra en la obra de Luis Villoro, Los grandes momentos del 
indigenismo en México (1950), la aplicación de este esquema, donde la tesis 
se da con la conquista y la colonia, la antítesis con la independencia y la 
síntesis con el acercamiento contemporáneo al indigenismo (1999:145). 
Aparte de la artificialidad de semejante planteo que omite el lugar de lo 
originario, Kusch parece sugerir que en la dialéctica uno de los polos, el 
que sintetiza, pese a que da cuenta de su opuesto, prevalece sobre él. En 
este caso, como sería también el de Hegel, lo moderno, el mejoramiento 
que se arroga el ser, terminaría soslayando lo originario. Y por eso propone 
invertir la perspectiva: «Un punto de vista americano solo puede suponer 
una evolución desde el ángulo del mero estar […], porque el mero estar 
tiene una mayor consistencia vital que el ser en América» (1999:145). 

En otras palabras, la clave de América reside en el suelo, y el ser no 
arraiga, sobrevuela; el ser no vitaliza la oposición entre orden y caos, sino 



90

que expulsa el caos y eterniza el presunto orden o la ley moral; el ser, «para 
tener consistencia, crea cosas […], haciéndose masculino en su actitud 
de agredir todo aquello que no responda a su fin» (1999:149); se tensa 
permanentemente y deja de lado la vida. Por el contrario, el estar echa 
raíces vitales, mantiene la cercanía del caos, se desprende de lo material 
abriendo paso a una genuina intimidad, y convive con la naturaleza, se 
torna femineidad y distensión, apostando a la vida: «desde el punto de 
vista indígena, es natural que se dé la fagocitación, dado que ser alguien 
es transitorio. Por eso el ser alguien y el estar aquí mantienen una relación 
como de hijo a madre» (1999:148). Y en algún momento el engendro, que 
creyó poder superar todos los límites con la fantasía del progreso técnico–
moral e individual, vuelve vencido a su origen ontológico–existencial, 
retoma el cordón umbilical que lo conecta con la naturaleza. Así, en 
Geocultura del hombre americano (1976) Kusch refiere este retorno propio 
de la fagocitación como un «salto hacia atrás» (2007:16) o como «ameri­
canización de la cultura» (2007:103 ss.), mientras que en América profunda 
se trata de un volverse anónimo «o, mejor, el pueblo de América» 
(1999:155), esto es, un dejar de lado el ciclo del mercader y volver al ciclo 
del pan, o también un hacerse uno con la especie, y más precisamente 
un hacer orgánico en comunidad.

Y en este punto la fagocitación deviene sabiduría, «una filosofía de la 
vida nacida en el quehacer diario del pueblo, como la que vive el indio» 
(1999:161), una recuperación de la antigua savia vital, que consiste en 
captar la realidad, ya no de manera mecánica, exterior y muerta, sino de 
manera vital, interior y orgánica. Según Kusch, la gestación orgánica se 
desenvuelve en la realidad u ontología, en la política, en la ética, etc., e 
incluso en la historia de la filosofía. Tras referir algunos presocráticos, 
afirma: «La dialéctica misma es organicista. En Hegel se advierte un 
animal–mundo que va creciendo progresivamente, hasta reconquistar la 
idea absoluta» (1999:162). Pues la dialéctica es relacional, como la filoso­
fía andina (Estermann, 2006), y entonces frente a la escisión que tanto 
encontramos en América, dice Kusch, siempre hay que buscar el opuesto 
perdido; por ejemplo, si partimos del individuo como abstracción propia 
del ser alguien, hay que buscar el «organismo monstruoso» de pertenen­
cia, el magma cósmico vital, «en el cual se convierte en una simple par­
tícula» (1999:163). De este modo, retornando al estar, comprenderemos 
que lo que verdaderamente existe es, en concreto, la comunidad, la res­
ponsable y sostén del amparo, el organismo viviente que, en vez de dele­



91

gar su función en instituciones abstractas, asume la responsabilidad, el 
vínculo y la contención de los elementos. La sabiduría de América radica 
en captar que «todo es orgánico y debe crecer» (1999:164), tal como lo 
indican el camino interior y el simple estar para el fruto, y la partícula 
solo puede y debe crecer en el organismo viviente. 

La visión kuscheana de la dialéctica desemboca en un intenso organi­
cismo. Aunque el rechazo o reconfiguración de Hegel pueda parecer en 
principio superficial, cabe notar que Kusch no apela a las elucubraciones 
más empíricas o históricas para criticar a Hegel, sino que apunta a su más 
profunda metafísica, y pone al descubierto el carácter superador de la 
dialéctica, para proponer el camino inverso, el de un regreso a lo origi­
nario, a la comunidad orgánica, como asunción de la propia realidad 
americana e integridad vital, y como reverso propio de la fagocitación, 
es decir, como lo que acontece en lo marginal, en lo popular, en el terreno 
de los imponderables, bajo la fachada de la aculturación y que sin embargo 
muestra una verdadera absorción. 

El «caso» Fichte – Kusch

¿Cómo se compatibilizan en general las visiones de Kusch y de Fichte, 
aparentemente tan disímiles, y cómo se compatibilizan en particular res­
pecto de la dialéctica? ¿Y por qué sería fructífero trazar ese cruce? O de 
otra manera, ¿en qué nos resulta significativo comprender a Fichte con 
Kusch y a Kusch con Fichte, y por qué justamente con la dialéctica? 
En un escrito temprano, «El ‘caso’ Novalis» (1945), Kusch no solo mani­
fiesta algunas posiciones que marcaron notoriamente su periplo, sino 
también un signo que pulula una y otra vez en la atmósfera de su pro­
puesta: el romanticismo. Con Novalis, Kusch, por un lado, distorsiona 
a conveniencia el sentido del idealismo y del romanticismo para distan­
ciarse de tales corrientes y, por otro, encuentra aspectos sustanciosos a 
reivindicar. Quizás lo primero parezca soslayar lo segundo, pero tal como 
acontece en el discurrir kuscheano, lejos de entregarse a las apariencias, 
hay que ponderarlas precisamente con la contaminación de su opuesto. 
En la primera imagen, Novalis aparece como un filósofo–científico–artista 
que busca la revitalización de lo trascendente con el misticismo que resu­
cita ideales descabellados, el quijotismo o metaficisismo que evade el caos 
de la realidad y se refugia en una concepción tal que, tergiversando la 



92

vida, el espíritu y la realidad en favor del hombre, en vez de salvarlo (es 
decir, de integrarlo), lo terminan desgarrando al infinito «en paradójica 
búsqueda de lo ya poseído» (2020:59). El problema radica en erigir como 
refugio una preexistente idealidad de referencia, y así el idealismo román­
tico se debate en el eterno dilema entre el yo y la naturaleza, y en vez de 
armonizar los polos, ahonda la separación y reconcentra «en el yo fich­
teano su manía quijotesca y huidiza» (2020:60), esto es, coloca en su 
recogimiento interior la preponderancia de la razón. Ahora bien, el dis­
tanciamiento desesperado y exagerado explicaría el no–ver lo más cercano, 
lo ya poseído, solapado por un periplo existencial.

Hasta aquí, Fichte y Novalis surgen en Kusch como formando parte 
de un mismo movimiento; luego, parece que sus caminos se escinden, 
cuando Kusch alega que el yo fichteano resulta insatisfactorio para Nova­
lis, dado que excluiría al mundo. Por eso, prosigue, el poeta se nutre del 
spinozismo y del misticismo para desembocar en un idealismo objetivo 
que, paradójicamente, no deja de lado al yo fichteano. Es decir, según 
Kusch Novalis intenta infructuosamente superar el idealismo, volviéndose 
un idealista desesperado, y entonces este alejarse significa mantenerse 
apegado. La revalorización humana del cosmos, incluso con la fuerte 
impronta del individualismo, es un aspecto de Novalis que seduce a Kusch 
y que lo lleva a preferir al romanticismo entre todas las escuelas filosóficas. 
Aquí se observa la otra cara del asunto, donde la crítica se revierte en 
fascinación. Pues más allá de las varias críticas, el «caso» Novalis desem­
boca en un idealismo truncado que interioriza el cosmos en el desborde 
del ánimo y en la obra de arte orgánica, que lograría desprender a la 
naturaleza de la moralización de Fichte. De nuevo, en este punto parece 
romperse la unicidad entre Novalis y Fichte. En efecto, Kusch valora 
positivamente en Novalis el aspecto truncado del idealismo, esto es, el 
avance de lo racional a lo irracional y el estatismo de los opuestos con­
centrados en el sí–mismo (el centro del mandala cósmico, en términos 
de América profunda), pero a la vez reivindica el movimiento ideal–
romántico frente al decadentismo pseudo–idealista de su tiempo: «Lejos 
del hombre mutilado por la eternidad, que nos quieren imponer, un 
hombre real, animal y dios se alumbra a nuevas luces» (2020:65). 

Tal hombre nuevo —un tópico de la filosofía latinoamericana— 
corresponde, no al héroe vencido (como en el romanticismo europeo), 
sino al héroe por vencer; no a la concepción idealista occidental que busca 
malogradamente la unidad espíritu–naturaleza, sino a la concepción más 



93

cruda y enlodazada que reivindique todo lo inferior e instintivo, las raíces 
primitivas que recojan la plenitud integral del hombre. Con esta veta de 
cuño scheleriano, pero a nuestro entender antes bien profundamente 
americana (con, e incluso más allá de Kusch), el ideal–romanticismo 
novaliano podría, en vez de abrazar con espíritu fáustico la idealidad del 
pasado para divinizar al hombre, reconfigurarse en el paisaje, en la natu­
raleza voraz y desbordante de América, volviendo a envolverse en ella. 
Dice Kusch: «El idealismo, al ser trasplantado, se deshace en su propia 
nebulosidad ante la menor atmósfera que contenga nuevas savias y nue­
vos gérmenes», una atmósfera cargada de promiscuidad y capaz de pro­
ducir una nueva «real idealidad» para dar con el todo–hombre de Scheler, 
pero en este caso, en el caso de Kusch, «hecho de limo, follajes podridos, 
selvas prostituidas y llanuras absurdas»; y concluye: «Pese a todo, no deja 
de ser el romanticismo una experiencia afortunada. Aquella quijotada, 
que fue el comienzo de una decadencia cada vez más marcada, nos habla 
no obstante de la posibilidad de anhelos siempre renovados» (2020:66).

Dicho de otra manera, el idealismo en América pierde su enredo espe­
culativo y abstracto, extremadamente yoico o racional–trascendental, y al 
mismo tiempo que se vivifica por completo con el lodo, con el paisaje, con 
lo hediento, se insufla ese bienintencionado quijotismo a contramarcha 
de la decadencia occidental con la vitalidad de lo real–natural–espiritual 
americano en conjunción con el anhelo siempre renovado y renovante. 
Y en este punto, en la medida en que se despejan en Fichte las connota­
ciones de índole yoico–racional (o en la medida en que se capta el Yo en 
toda su abstracción, completamente escindido de la particularidad y de 
la individualidad, y por ende más afín al uno anónimo, al estar propio 
del pueblo) y el énfasis de la moralización (que, en verdad, constituye un 
llamado a la transformación de lo dado, y que también en Kusch, en la 
medida en que hay que recobrar la salud, el salto atrás significa reconec­
tarse vitalmente con lo originario, con las raíces), entonces ese idealismo, 
con toda su organicidad dialéctica, y con toda la realidad que envuelve 
en la fórmula de idealismo crítico, que es «un idealismo–real o un rea­
lismo–ideal» (1965:412; 1975:136), se acerca notoriamente a la propuesta 
de Kusch. Por un lado, éste parece enfatizar en Novalis el devenir mágico, 
desesperado, místico, panteísta y desbordantemente infinito en su inte­
rior, de aquello que, sin embargo, conserva el idealismo y el Yo fichteano. 
Por otro lado, esa efervescencia ideal–romántica con toda su potencia 
germinal, pese a que denota el declive de Occidente, y pese a que en su 



94

replegarse implica una recuperación de lo agrario como envés del progreso 
técnico civilizatorio, no alcanza a abrazar el lodo, lo hediento o mero estar, 
sino para llevarlo fuera de sí, lamentando, pero confiando en el progreso 
racional moderno. Quizás la admiración de Kusch hacia la desesperación 
novaliana se relacione simultáneamente con la recuperación de la fe y la 
asunción de la ira divina, junto con el problema de mantenerse apegado 
a una razón, presuntamente fichteana, que todo lo subsume y endereza 
hacia una mejoría civilizatoria. Pero, como observamos, la racionalidad 
en Fichte, lejos de proponer etapas superadoras o contradicciones siste­
máticas, reúne orgánicamente la unidad y la diferenciación, jamás llega 
a identificar totalmente lo infinito y lo finito, ni el Yo y el No–Yo, ni los 
elementos u órganos del cuerpo o sistema, sino que se trata de una razón 
que articula, que transforma y reconfigura desde la relacionalidad y que, 
en definitiva, implica un regresar hacia instancias comunes.

La inmanencia, la organicidad, el cruce vertical–horizontal, la quin­
tuplicidad, la tensión entre los opuestos, el magma–organismo–comuni­
dad, la actividad–pasividad como polos inherentes a las dos posiciones, 
la imposibilidad de cerrar absolutamente la dialéctica con una superación 
última, el hacerse que siempre resulta infructuoso o limitado, etc., son 
todos aspectos de profunda convergencia entre el idealismo fichteano (y 
el romanticismo novaliano) y el posicionamiento filosófico americanista 
de Kusch. La dialéctica y su rasgo eminentemente organicista constituye 
una suerte de, por así decir, botón de muestra, un concepto o dinámica 
microcósmica que refleja con fidelidad el acontecer macrocósmico. Pese 
a sus respectivas apuestas quijotescas, también Fichte y Novalis fueron 
profundos críticos de la modernidad, cuyo síntoma más significativo se 
cristaliza en la concepción organicista de la dialéctica. Las divergencias 
comienzan en la cuestión del regreso, o mejor, del regreso a qué, y con­
ducen al punto más álgido de distanciamiento, a saber, la naturaleza. La 
distensión, el ablandarse o volver vencido, la reivindicación de dioses y 
demonios concentrados en la ira divina, el sumergirse en el manoseo del 
lodazal, permiten ejemplificar la fagocitación kuscheana, así como tam­
bién su reivindicación del idealismo y del romanticismo. Esa contradic­
ción siempre viva, siempre vivificante, que restituye la potencia del anhelo 
frente a la mutilación contemporánea, que recupera la múltiple dimen­
sión humana, bestial y divina, se da como núcleo fontanal de las dialéc­
ticas fichteana y kuscheana.



95

Referencias bibliográficas

Acosta, Emiliano (2022). Sobre la quintuplicidad en la segunda exposición de la doctrina 

de la ciencia en 1804. En López, Diana María y Gaudio, Mariano (compiladores). 

Moral, política y derecho en Fichte. En recuerdo de Héctor Arrese Igor (pp. 141–166). 

Buenos Aires: RAGIF Ediciones.

Estermann, Josef (2006). Filosofía andina: Sabiduría indígena para un mundo nuevo.  

La Paz: Instituto Superior Ecuménico Andino de Teología (edición original 1998).

Fichte, Johann Gottlieb (1963). Sobre el concepto de la Doctrina de la Ciencia (trad.  

B. Navarro). México: UNAM.

Fichte, Johann (1965). Ueber den Begriff der Wissenschaftslehre. En Gesamtausgabe  
der Bayerischen Akademie der Wissenschaften (Hrsg. Reinhard Lauth y otros). Serie I, 

tomo 2, 107–163. Stuttgart / Bad Cannstatt: Fromman / Holzboog (edición original 

1794).

Fichte, Johann (1965). Grundlage der gesammten Wissenschaftslehre. En Gesamtausgabe 
der Bayerischen Akademie der Wissenschaften (Hrsg. Reinhard Lauth y otros). Serie I, 

tomo 2, 249–451. Stuttgart / Bad Cannstatt: Fromman / Holzboog (edición original 

1794–5).

Fichte, Johann (1966). Grundlage des Naturrechts nach Principien der Wissenschaftslehre. 

En Gesamtausgabe der Bayerischen Akademie der Wissenschaften (Hrsg. Reinhard 

Lauth y otros). Serie I, tomo 3, 313–460. Stuttgart / Bad Cannstatt: Fromman / 

Holzboog (edición original 1796).

Fichte, Johann (1970). Grundlage des Naturrechts nach Principien der Wissenschaftslehre. 

En Gesamtausgabe der Bayerischen Akademie der Wissenschaften (Hrsg. Reinhard 

Lauth y otros). Serie I, tomo 4, 5–165. Stuttgart / Bad Cannstatt: Fromman / 

Holzboog (edición original 1797).

Fichte, Johann (1975). Doctrina de la Ciencia (trad. Juan Cruz Cruz). Buenos Aires: 

Aguilar.

Fichte, Johann (1978). Wissenschaftslehre nova methodo – Halle. En Gesamtausgabe 
der Bayerischen Akademie der Wissenschaften (Hrsg. Reinhard Lauth y otros). Serie 

IV, tomo 2, 17–266. Stuttgart / Bad Cannstatt: Fromman / Holzboog (edición original 

1796 ss.).

Fichte, Johann (1987). Doctrina de la Ciencia nova methodo (trad. Manuel Ramos y José 

L. Villacañas). Valencia: Natán. 

Fichte, Johann (1994). Fundamento del derecho natural según los principios de la Doctrina 
de la Ciencia (trad. José L. Villacañas, Faustino Oncina Coves y Manuel Ramos). 

Madrid: Centro de Estudios Constitucionales.

Gaudio, Mariano (2021). Una antropología del suelo: de Kusch a Fichte. En Bertorello, 

Adrián y Billi, Noelia (eds.). Políticas, tradiciones y metodologías de la antropología 
filosófica (pp. 129–138). Buenos Aires: RAGIF Ediciones.

Gaudio, Mariano (2023). Fichte y el Estado. La concepción racional en el Fundamento  

del derecho natural. Buenos Aires: RAGIF Ediciones.

Janke, Wolfang (1990). Limitative Dialektik. Überlegungen im Anschluss an die 



96

Methodenreflexion in Fichtes Grundlage 1794/95. Fichte Studien, N° 1, 9–24.

Kusch, Rodolfo (1999). América profunda. Buenos Aires: Biblos (edición original 1962).

Kusch, Rodolfo (2007). Geocultura del hombre americano. En Obras completas. Tomo III. 

Rosario: Fundación Ross (edición original 1976).

Kusch, Rodolfo (2020). El ‘caso’ Novalis. En Tasat, José Alejandro, y Pérez, Juan Pablo 

(coordinadores). Arte, Estética, Literatura y Teatro en Rodolfo Kusch (pp. 59–66). 

Buenos Aires: Mónadanomada (edición original 1945).

Villoro, Luis (1998). Los grandes momentos del indigenismo en México. México: El colegio 

nacional / El colegio de México / Fondo de Cultura Económica (edición original 1950).



97

A obra mais influente de Fichte, o Fundamento de toda a Doutrina da 
Ciência de 1794/95,1 sob vários aspectos abriu novos horizontes para a 
filosofia. Ao explicar a estrutura da consciência representacional a partir 
dos atos fundamentais do eu, a teoria fichtiana foi além da filosofia ele­
mentar de Reinhold, cujo conceito fundamental era o da representação. 
A concepção de uma atividade pré–reflexiva e autoconstitutiva do Eu que 
subjaz a toda representação de objetos aprofundou a reflexão filosófica 
sobre subjetividade e autoconsciência. E, ao caracterizar a estrutura da 
consciência pela concepção do ‘oscilar’ da imaginação e por conceitos 
como os de ‘esforço’, de ‘impulso’ e de ‘ansiar’, o pensamento de Fichte 
inspirou decisivamente o romantismo.

Também sob o aspecto do seu método, a obra fichtiana de 1794/95 
deve ser considerada inovadora. Fichte denomina o método adotado no 
Fundamento de «método sintético» (synthetisches Verfahren) (63/1232). No 
entanto, mesmo que esse termo não se encontre no Fundamento, vários 
intérpretes defenderam a tese de que o método fichtiano nessa obra pode 
ser caracterizado como «dialético».3 No que segue, busca–se motivar tal 
tese ao investigar a relação entre o método fichtiano no Fundamento e a 

1. Doravante referido como Fundamento.
2. O Fundamento será citado pela paginação da tradução de Rubens Rodrigues Torres Filho 

(Fichte (1984)), seguida do número da página da respectiva passagem no texto original (Fichte 
(1971)).

3. Ver, por exemplo, Stiehler (1962), Hartkopf (1967), Hammacher (1988), Lauth (1989), 
Seebohm (1994) e Bykova (2022).

«Nenhuma antítese é 
possível sem uma síntese»: 
a transformação da dialética 
kantiana no Fundamento  
de toda a Doutrina da Ciência  
de Fichte

Christian Klotz 

Universidade Federal de Goiás / Brasil



98

dialética transcendental exposta por Kant na Crítica da Razão Pura, mais 
precisamente: a apresentação e resolução das «antinomias da razão pura» 
contida na dialética transcendental de Kant. Pretende–se identificar uma 
concepção (implícita) de dialética em Fichte a partir do sentido de «dia­
lética» cunhado por Kant mostrando que o método adotado por Fichte 
no Fundamento pode ser entendido como transformação da dialética 
transcendental de Kant. Dois aspectos dessa transformação estarão em 
foco: primeiro, Fichte combinou a doutrina kantiana acerca das antino­
mias com a teoria kantiana da ‘síntese’, inserindo–a no contexto da teo­
ria das estruturas fundamentais da experiência; e segundo, Fichte relacio­
nou a oposição entre concepções finitistas e infinitistas do universo que 
subjaz às antinomias kantianas com a oposição entre a finitude e a infi­
nitude do Eu, fundando a dialética kantiana na teoria da subjetividade.

A fusão da analítica e da dialética transcendental  
de Kant no método sintético de Fichte

Para a concepção kantiana da dialética transcendental é essencial o con­
traste dessa parte da investigação crítica com a parte que lhe antecede, a 
analítica transcendental. Enquanto na analítica transcendental são inves­
tigados os conceitos puros do entendimento, como regras dos atos de 
síntese que possibilitam a experiência, a dialética transcendental trata das 
ideias da razão que parecem referir–se a objetos incondicionados que 
transcendem a experiência. Mostrar que as ideias da razão, ao contrário 
do que parece, não se referem a objetos cognoscíveis é a intenção central 
da dialética transcendental de Kant. A partir disto, entende–se a definição 
da dialética transcendental como «crítica da aparência dialética» ou «lógica 
da aparência», em contraste com a analítica como «lógica da verdade». 
No entanto, a intenção de Kant com relação à metafísica baseada no uso 
das ideias não é apenas destrutiva, visando também demonstrar a sua 
estrutura sistemática, pela qual a sua origem racional se manifesta. Pois 
trata–se aqui de uma aparência «transcendental», oriunda da própria razão 
e pela qual a razão permanece enganada só enquanto ela ainda não está 
esclarecida acerca de si mesma (ver CRP, A 298/B 354–55).

Na exposição das antinomias cosmológicas, essa intenção sistemati­
zante de Kant cristalizou–se de forma particularmente influente. Nela, 
Kant busca demonstrar que, sob o pressuposto de que o cosmo é dado 



99

como objeto, proposições opostas sobre o cosmo podem ser formuladas 
que se baseiam em princípios da razão. Sob aspectos diferentes, essas 
proposições dizem respeito à questão de se o cosmo é finito ou infinito, 
isto é, cada antinomia envolve a oposição entre uma posição ‘finitista’ e 
uma posição ‘infinitista’ acerca do cosmo. Kant enfatiza que os argumen­
tos apresentados não são raciocínios falaciosos, mas «extraídos da natureza 
das coisas» (CRP, A 430/B 458). Com isso, surge a tarefa de encontrar 
uma «resolução» da oposição entre tese e antítese que, segundo Kant, só 
é possível pela destruição da pressuposição de que a tese e a antítese têm 
em comum, a saber, a concepção do cosmo como objeto dado. Pois se 
substituímos a suposição de que o cosmo é uma totalidade que existe «em 
si», independentemente do progresso da nossa síntese, pela tese (própria 
do «idealismo transcendental») de que o mundo espaço–temporal é ape­
nas aparência, então mostra–se que ou nem a tese, nem a antítese são 
verdadeiras (porque ambas perdem seu objeto) ou que tanto a tese quanto 
a antítese podem ser verdadeiras (na medida em que podem ser referidas 
às coisas como aparências ou como coisas «em si»). Por isso, Kant consi­
dera a resolução das antinomias uma «experimentação da razão pura», na 
qual o idealismo transcendental é corroborado pelo fato de que é o único 
meio possível para a resolução das antinomias (CRP, B XIX–XXI).

Se olhamos a exposição dos princípios da Doutrina da Ciência no 
Fundamento de 1794/95, podemos facilmente perceber que aqui surge 
uma situação antinômica que é parecida à que é apresentada na dialética 
transcendental de Kant. Os três princípios apresentados aqui por Fichte 
referem–se aos atos fundamentais do eu a partir dos quais a estrutura 
representacional da consciência pode ser explicada. O primeiro princípio 
diz respeito à autoposição do eu, isto é, à atividade autoconstitutiva e 
pré–representacional do eu sem a qual não haveria nenhum sujeito do 
representar. No entanto, a atividade do eu não se reduz à sua autoposição. 
O segundo ato fundamental do eu é a produção da noção do seu outro, 
ou seja, da ‘alteridade’. É importante observar que, com esse segundo ato, 
a operação lógica da negação entra em jogo: o outro é essencialmente 
aquilo que eu não sou. Por isso, o que está posto nesse ato é denominado 
por Fichte de «não–eu» e o próprio ato de «opor» (51/102). No entanto, 
com o segundo ato surge um problema. Obviamente, ele pressupõe o 
primeiro: só na medida em que o eu está posto, o não–eu pode ser posto. 
Mas o segundo ato parece ao mesmo tempo ser incompatível com o 
primeiro. Pois, observa Fichte, «o eu não está posto no eu, na medida em 



100

que nele está posto o não–eu» (52/106). Por isso, o segundo princípio, 
segundo o qual o eu põe o não–eu, parece contradizer o primeiro, de 
acordo com o qual o eu essencialmente põe a si mesmo. Como o eu pode 
pôr a si mesmo e ao mesmo tempo, seu outro? Isto tem que ser possível, 
pois tanto a autoposição, quanto o pôr do não–eu são atos originários do 
eu sem os quais a consciência não seria possível. Mas parece que a dupli­
cidade dos atos originários do eu gera uma contradição. Com isso, surgiu 
uma situação análoga às antinomias kantianas como contradições oriun­
das da própria razão. 

Se Fichte, nesse contexto, fala de um «experimento» pelo qual a opo­
sição entre os primeiros dois princípios deve ser superada, tal formulação 
lembra o fato de que Kant caracterizou a solução das antinomias cosmo­
lógicas como «experimentação da razão». No entanto, aqui a ideia do 
experimento possui um sentido diferente, de modo tal que uma diferença 
metodológica com a dialética kantiana se evidencia. Pois a concepção 
kantiana das antinomias como experimento da razão envolve a tese de 
que o idealismo transcendental é o único ponto de vista pelo qual as 
antinomias podem ser resolvidas. Desse modo, o idealismo transcenden­
tal, que já tinha sido formulado e justificado na Estética Transcendental, 
recebe uma corroboração adicional e quase–experimental. Em contraste, 
a ideia do experimento em Fichte diz respeito a um procedimento pelo 
qual um novo princípio é estabelecido, isto é, através do experimento, 
descobre–se um ato do eu desconhecido até então. «Precisamos», diz 
Fichte, «fazer um experimento, e perguntar–nos: como é possível pensar 
juntos A e não–A, ser e não–ser, realidade e negação, sem que eles se 
anulem e se suprimam?» (53/108).

Responder a essa pergunta exige conceber um terceiro ato fundamen­
tal do eu. Esse ato deve ser tal que por ele «o eu e o não–eu opostos devem 
ser unificados, igualados, sem que se suprimam mutuamente» (53/107). 
Segundo Fichte, a natureza desse ato não pode ser deduzida a partir dos 
primeiros dois princípios. No entanto, há uma solução que se impõe a 
nós quando nos expomos à situação experimental na qual devemos espon­
taneamente dar uma resposta à pergunta feita. Desse modo, pelo experi­
mento descobre–se «uma lei particular do nosso espírito que através desse 
experimento deveria ser chamada à consciência» (54/108). Segundo essa 
lei, o eu e o não–eu só podem coexistir na consciência na medida em que 
eles se limitam mutuamente. Portanto, o terceiro ato fundamental do eu 
divide a totalidade da realidade em duas esferas parciais, de modo tal que 



101

a realidade contida numa dessas esferas não pode ser atribuída à outra, e 
vice–versa. Com isso, o eu e o não–eu tornam–se partes limitadas da 
realidade que estão determinadas pela sua relação excludente com seu 
outro, ou, como Fichte diz: «Só agora, mediante o conceito estabelecido, 
pode–se dizer de ambos: eles são algo» (54/109). No entanto, cabe obser­
var que, no decorrer da sua exposição, Fichte passa dessa concepção da 
determinação mútua do eu e do não–eu pela sua relação excludente com 
o outro para uma concepção dinâmica da «determinação recíproca» do 
eu e do não–eu, que é uma relação mútua de supressão parcial de ativi­
dade. De acordo com essa concepção, o não–eu é uma «grandeza nega­
tiva», isto é, uma força contrária que diminui a atividade originariamente 
posta no eu (pp. 54/110 e 67/131 ss.).

Com isso, mostrou–se que o terceiro princípio da Doutrina da Ciên­
cia, segundo o qual o eu e o não–eu devem ser pensados como esferas 
parciais da realidade que se limitam mutuamente, é estabelecido como 
solução de uma contradição gerada por atos fundamentais do eu, pelo 
‘pôr’ de si mesmo e do seu outro. Desse modo, o terceiro princípio é 
estabelecido de modo muito parecido à solução das antinomias da razão 
pura em Kant. Por isso, não surpreende que Fichte caracterize os atos que 
correspondem aos primeiros dois princípios como «tese» e «antítese», 
usando os mesmos termos pelos quais Kant denomina as proposições 
opostas da cosmologia racional (56 s./113 e 58/115). No entanto, ao deno­
minar o terceiro ato fundamental do eu, apresentado pelo terceiro prin­
cípio, de «síntese», Fichte vai muito além de meramente retomar a con­
cepção kantiana das antinomias no contexto da fundamentação da 
filosofia. Pois, com esse passo, a ideia da dialética como superação de uma 
situação antinômica fica amalgamada com a teoria da síntese, que é cen­
tral na analítica transcendental de Kant. «Nenhuma síntese», diz Fichte 
agora, «é possível sem uma antítese» (57/113). Tal ligação da síntese com 
a oposição entre tese e antítese está alheia à lógica transcendental de Kant. 
Segundo Kant, o ato da síntese refere–se ao diverso dado numa intuição. 
Ao ligar tal diverso de acordo com as regras categoriais do entendimento, 
a imaginação fornece a unidade da representação que possibilita referi–la 
a um objeto. Desse modo, a síntese não pressupõe nenhum ato mais 
fundamental, mas apenas a intuição dada na sensibilidade, intuição esta 
que contém um diverso a ser sintetizado. Em contraste, Fichte defende 
a tese de que a síntese pressupõe os atos da tese e da antítese. É só pelo 
pôr e o opor que conteúdos que podem (e precisam) ser sintetizados ficam 



102

disponíveis à consciência. Com isso, a ideia kantiana da dialética trans­
cendental como solução de antinomias é deslocada do contexto de uma 
análise crítica da metafísica transcendente para o contexto da teoria da 
síntese como ato que possibilita a experiência, cujo lugar na lógica trans­
cendental de Kant é a analítica transcendental.4 

«A síntese fundamental (a do eu e do não–eu)», segundo Fichte, sub­
jaz a toda representação de objetos, de modo que ela envolve toda a 
estrutura categorial da consciência. «Daquela síntese fundamental», Fichte 
conclui, «tem de deixar–se desenvolver tudo o que deve pertencer ao 
domínio da doutrina–da–ciência» (63/123). Tal desenvolvimento da Dou­
trina da Ciência é possível pelo fato de que a análise da síntese funda­
mental descobrirá contradições que estão implícitas nela e cuja solução 
exige introduzir novos conceitos explanatórios. Desse modo, a transfor­
mada dialética kantiana torna–se o método pelo qual a Doutrina da 
Ciência é construída. No entanto, no Fundamento, Fichte não fala de 
dialética; em vez disso, o método da Doutrina da Ciência é caracterizado 
como «método sintético» porque consiste em descobrir as sínteses de teses 
e antíteses que subjazem à consciência representacional (63/123). Para tal, 
é necessário detectar uma antítese que está implícita na síntese funda­
mental e que ainda não está resolvida. Esse primeiro passo Fichte chama 
de «análise»: «A reflexão tem de estabelecer essa ação antitética e essa 
reflexão é, nessa medida, em primeiro lugar analítica» (63/124). Só em 
um segundo momento, a reflexão torna–se ‘sintética’, identificando o ato 
pelo qual o eu unifica os opostos. Fichte enfatiza que a análise não é uma 
construção artificial de contradições pela reflexão. Em vez disso, a análise 
refere–se a «uma ação antitética, originariamente necessária, do eu» 
(63/124). Consequentemente, já deve existir um ato pelo qual a antítese 
está unificada – a reflexão encontra a síntese «como seu achado» (63/124). 
Portanto, Fichte entende a sua dialética, isto é, o «método sintético», não 
como procedimento construtivo, mas como método da descoberta dos 
atos originários de antítese e síntese que subjazem à consciência repre­
sentacional.

Um exemplo desse procedimento é a análise da proposição «O eu põe 
a si mesmo como limitado pelo não–eu», que está contida na síntese 

4. Para uma exposição esclarecedora da dialética de Fichte como transformação da con-
cepção kantiana de síntese, ver Bykova (2022), especialmente pp. 196–200.



103

fundamental do eu e do não–eu. (64/127). Segundo Fichte, essa propo­
sição, por sua vez, contém as proposições «O não–eu determina (ativa­
mente) o eu (que nessa medida é passivo)», mas, pelo fato de que tal 
determinação do eu pelo não–eu é posta pelo próprio eu, ela contém 
também a proposição «O eu determina a si mesmo (por atividade abso­
luta)» (65/127). Na medida em que «o eu não pode ser ativo se deve ser 
passivo e vice–versa», há uma contradição entre essas duas proposições. 
Segundo Fichte, a síntese das duas proposições exige que o eu, ao pôr 
realidade (entendida como atividade) limitada em si mesmo e, desse 
modo, determinar a si mesmo, ao mesmo tempo ponha no não–eu a 
realidade (isto é, a atividade) que não atribui a si mesmo, o que significa 
que o eu concebe a si mesmo como sendo determinado pelo não–eu. 
Desse modo, o eu é autodeterminante (na medida em atribui a si mesmo 
uma atividade limitada) e ao mesmo tempo passivo (na medida em que 
a causalidade responsável pela limitação da sua atividade é atribuída ao 
não–eu) (69–71/134–136). Mostra–se aqui que a síntese fichtiana compa­
tibiliza duas proposições contraditórias, ao atribuir apenas uma validade 
limitada a cada uma, isto é, cada proposição é entendida como dizendo 
respeito a um aspecto (ou ato) parcial de um ato complexo: «Portanto», 
diz Fichte, «o eu determina–se em parte e é determinado em parte – em 
outras palavras: a proposição deve ser tomada em duas significações, que, 
entretanto, têm de poder subsistir uma ao lado da outra» (66/129). Que 
o eu determine a si mesmo significa que ele atribui a si mesmo uma 
atividade limitada; e que o eu seja determinado pelo não–eu significa que 
ele atribui a realidade que não atribui a si mesmo ao não–eu, concebendo 
a atividade atribuída ao não–eu como suprimindo parte da realidade nele. 
Trata–se aqui de dois atos distintos, mas inseparáveis que essencialmente 
fazem parte de um ato complexo do eu, sendo, por assim dizer, os dois 
lados da mesma moeda.

Com isso, as categorias ‘dinâmicas’ e, particularmente, a categoria de 
causalidade entram em cena: o eu põe a si mesmo como sendo determi­
nado pelo não–eu (isto é, como ‘passivo’), concebendo o não–eu como 
«causa» da limitação da sua atividade. Segundo Fichte, fica claro, com 
isso, qual a função originária da categoria da causalidade, a saber, possi­
bilitar a síntese fundamental do eu e do não–eu. Desse modo, o proce­
dimento sintético–dialético de Fichte fornece um novo método para 
executar o projeto kantiano de uma «dedução» das categorias.



104

A dialética entre a finitude e a infinitude  
do eu no Fundamento de 1794/95

A concepção fichtiana de síntese envolve a ideia de que a tese e a antítese 
devem ser «igualadas» sob algum aspecto para poderem ser unificadas. 
Na síntese fundamental do eu e do não–eu, ambos são igualados ao serem 
entendidos como «algo», isto é, como partes limitadas da realidade que 
se excluem mutuamente. No entanto, isto significa que, na síntese com 
o não–eu, o eu é «reduzido a um conceito inferior» (60/119), na medida 
em que originariamente o eu é o sujeito último de todo ‘pôr’, aquilo pelo 
qual tudo que está na consciência é posto. Na síntese com o não–eu, o 
próprio eu torna–se uma realidade limitada que existe dentro da estrutura 
sintética que é gerada por ele mesmo como sujeito absoluto. Nas palavras 
de Fichte: «Eu e não–eu, na medida em que são igualados e opostos pelo 
conceito da limitabilidade mútua, são ambos algo (acidentes) no eu, como 
substância divisível; posto pelo eu como sujeito absoluto, ilimitável, ao 
qual nada é igual e nada é oposto» (60/119).

Isto significa que a síntese do eu e do não–eu gera uma nova oposição, 
oposição essa que diz respeito ao próprio eu. Como sujeito de todo pôr, 
o eu é absoluto e infinito, transcendendo todas as oposições. No entanto, 
ao mesmo tempo o eu está posto como parte limitada da realidade, oposta 
ao não–eu. Já no terceiro parágrafo do Fundamento, que estabelece a 
síntese fundamental do eu e do não–eu, Fichte observa que essa síntese 
envolve uma oposição entre aspectos do próprio eu: «Por conseguinte, o 
eu, na medida em que lhe é oposto um não–eu, está ele mesmo oposto 
ao eu absoluto» (54/110). No entanto, o eu é um só. Portanto, tem que 
ser possível entender como o eu pode possuir esses aspectos opostos de 
modo tal que sua identidade seja mantida. Com isso, surge a necessidade 
de uma nova síntese na qual a finitude e a infinitude do eu são unificadas.

No quarto e no quinto parágrafo do Fundamento, esse problema torna–
se central. Fichte deixa claro aqui que a síntese que é necessária para 
resolver a oposição entre a finitude e a infinitude do eu deve ser de natu­
reza diferente da síntese do eu e do não–eu que foi apresentada no terceiro 
parágrafo. Nessa síntese, o eu e o não–eu foram «igualados» ao serem 
entendidos como esferas parciais da realidade, cada uma sendo limitada 
pela outra. Desse modo, ambos são iguais por serem «algo». Tal solução 
não é possível no caso da oposição entre a finitude e a infinitude do eu. 
Pois, Fichte explica, entre o finito e o infinito não existe «nenhum ponto 



105

de unificação», eles não são iguais «em nenhum índice» (112–113/214). 
Nesse sentido, Fichte diz que o finito e o infinito são «pura e simples­
mente opostos» (112/214).

A tarefa de unificar tais opostos exige uma nova concepção da síntese. 
Fichte refere–se a essa nova concepção ao falar da «alternância do eu em 
si mesmo e consigo mesmo, em que ele se põe finito e infinito ao mesmo 
tempo» (113/215). Fichte exprime a natureza dessa alternância pela metá­
fora do «oscilar» da imaginação. Diferentemente do entendimento, a 
imaginação é capaz de produzir um conteúdo que esteja, por assim dizer, 
«entre» finitude e infinitude, ou seja, entre determinação e indetermi­
nação. Fichte caracteriza esse conteúdo pelo conceito de «determinabili­
dade», referindo–se à estrutura do tempo e do espaço que (diferentemente 
de Kant) ele não entende como formas da sensibilidade, mas como pro­
dutos da imaginação. Assim, o tempo é um fluxo contínuo no qual o eu 
sempre está passando de um estado determinado para outro. Não existem 
momentos distintos no tempo nos quais o eu estaria, de modo estático, 
meramente caracterizado por um determinado estado. O eu temporal é 
«determinável», isto é, determinado e, ao mesmo tempo, sempre já saindo 
da sua determinação e passando para outra, sendo, nesse sentido, situado 
entre determinação e indeterminação. Do mesmo modo, no espaço sem­
pre é possível avançar, isto é, nenhuma representação de um determinado 
espaço para o eu é uma determinação última que não pode ser ultrapas­
sada. Portanto, em função da estrutura do tempo e do espaço, o eu nunca 
coincide com uma determinação; diante de qualquer determinação, o eu 
é aquilo que vai (ou pode ir) além da determinação, e nisto realiza–se sua 
natureza dupla de ser determinado e indeterminado (finito e infinito) de 
modo tal que sua identidade seja preservada. Com a concepção do osci­
lar da imaginação, Fichte desenvolveu uma concepção original de um 
tipo de síntese que deve ser considerado um elemento característico do 
seu método ‘dialético’ no Fundamento de 1794/95.

Ao voltar–se para a alternância entre a finitude e a infinitude do eu, 
Fichte aproxima sua dialética da discussão kantiana das antinomias cos­
mológicas, nas quais a oposição entre concepções ‘finitistas’ e ‘infinitistas’ 
do cosmo está em foco. Assim, não surpreende que, na ‘Dedução da 
Representação’, Fichte refira–se explicitamente às antinomias kantianas. 
A alternância do eu entre sua finitude e sua infinitude, Fichte observa 
aqui, envolve ao mesmo tempo a alternância entre a finitude e a infinitude 
do não–eu como «universo». Na medida em que o eu torna–se consciente 



106

de si como parte finita da realidade, o eu localiza–se no cosmo, esse sendo 
considerado infinito; no entanto, quando o eu se torna consciente do 
cosmo como objeto posto pela sua atividade, ele entende o cosmo como 
finito e a si mesmo como sujeito infinito do ‘pôr’: «se um deles é finito, 
o outro é infinito, e vice–versa; um dos dois, porém, é sempre infinito 
– (Aqui se encontra o fundamento das antinomias estabelecidas por 
Kant)». Fichte acrescenta a observação de que nisto o eu «fica em ação 
recíproca meramente consigo mesmo» (131/245–246). Com isso, fica claro 
que Fichte entende a sua exposição da síntese do eu e do não–eu, que é 
ao mesmo tempo a síntese da finitude e da infinitude do eu, como apro­
fundamento da doutrina kantiana das antinomias cosmológicas, isto é, 
da dialética kantiana.5

A concepção do oscilar da imaginação é o principal resultado da parte 
teórica do Fundamento. No entanto, segundo Fichte a síntese teórica da 
finitude e da infinitude do eu pela imaginação ainda não é suficiente para 
entender a unidade interna do eu. Uma das teses centrais do Fundamento 
é que a consciência representacional não é possível sem a relação prática 
do eu consigo mesmo e com o mundo. É nesse sentido que Fichte carac­
teriza o idealismo defendido por ele como «idealismo prático» (82/156). 
O aspecto prático da consciência, segundo Fichte, baseia–se no princípio 
de que o eu põe a si mesmo como determinando o não–eu. Ele já está 
contido na síntese fundamental do eu e do não–eu, segundo a qual o eu 
e o não–eu determinam um ao outro mutuamente. (133/246). No entanto, 
a oposição a partir da qual Fichte desenvolve a fundamental síntese prá­
tica é apresentada a partir da oposição entre a finitude e a infinitude do 
eu que, segundo Fichte, está implícita no princípio da parte prática da 
Doutrina da Ciência. Desse modo, a síntese fundamental da parte prática 
do Fundamento diz respeito à unidade interna do eu. Assim, Fichte cons­
tata com relação ao princípio da determinação prática do não–eu pelo 
eu: «A saber, há nessa proposição uma antítese capital, que abrange todo 
o conflito entre o eu como inteligência, e, nessa medida, como um ser 

5. O novo entendimento das antinomias kantianas em Fichte foi focalizado em algumas das 
primeiras reações ao Fundamento. Assim, Hölderlin escreveu numa carta a Hegel de 26 de 
janeiro de 1795: «A respeito das antinomias, Fichte tem uma ideia notável sobre a qual escre-
verei a você em outro momento.» Para uma apresentação esclarecedora da leitura da recons-
trução fichtiana das antinomias kantianas em Hölderlin, Novalis e Hegel, ver Waibel (2010).



107

limitado, e o mesmo eu como um ser pura e simplesmente posto e, por 
conseguinte, ilimitado, o que nos obriga a admitir como meio de unifi­
cação uma faculdade prática do eu» (133/247).

Na parte prática do Fundamento, Fichte caracteriza a oposição entre o 
eu finito e o eu infinito ao falar da «dependência» e da «independência» 
do eu. Com isso, um aspecto do problema da unidade interna do eu é 
focalizado que ainda não foi tematizado na parte teórica. A finitude do 
eu não significa apenas que o eu possui uma relação excludente com o 
não–eu, gerando representações através das quais ele representa o não–eu 
como realidade diferente de si mesmo. Um teorema central da parte 
teórica do Fundamento diz que o eu só pode entrar na relação represen­
tacional com o não–eu na medida em que uma condição se realiza que 
não pode ser explicada a partir das suas atividades, a saber, um ‘travo’ 
(Anstoß) sobre a atividade do eu. Portanto, como um sujeito finito o eu 
depende de algo outro. No entanto, sua essência é ser autoconstitutivo 
e, nessa medida, não depender de nada outro para efetuar–se. Com isso, 
surge a tarefa de resolver a oposição entre a dependência do eu como 
‘inteligência’ finita e sua independência essencial, ou seja, torna–se neces­
sário encontrar um conceito que possibilite a síntese da dependência com 
a independência do eu. Segundo Fichte, o conceito que possibilita essa 
fundamental síntese prática é o conceito de ‘esforço’ (Streben). De acordo 
com esse conceito, embora o eu de facto sempre seja dependente de algo 
outro, ele sempre busca superar essa dependência, a fim de tornar–se 
completamente autodeterminante na sua relação com objetos. Desse 
modo, o eu é sempre finito e dependente. No entanto, sob o aspecto do 
seu esforço ele é potencialmente infinito e autodeterminado: «E assim, 
pois, a essência do eu está agora determinada, na medida em que pode 
ser determinada, e suas contradições solucionadas, na medida em que 
podem ser solucionadas. O eu é infinito, mas meramente segundo seu 
esforço; esforça–se para ser infinito. Mas no próprio conceito de esforço 
já está contida a finitude, pois o que não é contrariado (widerstrebt) não 
é um esforço» (145/270).6

6. Ao buscar a autodeterminação absoluta, o eu subordina–se à exigência de tornar–se 
autodeterminante. Por isso, Fichte identifica o esforço com um imperativo autoimposto que 
– seguindo Kant – ele denomina de «imperativo categórico». Desse modo, para Fichte, a estru-



108

É através da concepção das sínteses que dizem respeito à finitude e à 
infinitude do eu que Fichte apresenta os conceitos fundamentais das 
partes teórica e prática da Doutrina da Ciência: o oscilar da imaginação 
e o esforço do eu. Esses conceitos caracterizam o eu como um ser que 
está entre a finitude e a infinitude, entre a dependência e a autodetermi­
nação absoluta, o que dá origem à sua dinâmica peculiar.7 Desse modo, 
ao deslocar a ideia kantiana da antinomia da razão pura como oposição 
entre concepções finitistas e infinitistas do contexto cosmológico para o 
contexto da teoria do eu, Fichte desenvolveu uma nova teoria da subje­
tividade, teoria esta que pode ser caracterizada como ‘dialética’, na medida 
em que ela é resultado de uma transformação da dialética kantiana.

Dialética e demonstração genética: a reorientação  
metodológica no decorrer do Fundamento

Até o quinto parágrafo do Fundamento, o principal método adotado por 
Fichte consiste em estabelecer conceitos como sínteses que unificam opos­
tos.8 No entanto, nesse parágrafo, que apresenta os fundamentais aspec­
tos práticos do eu, uma nova orientação metodológica parece desenhar–
se. Após a dedução da exigência de causalidade absoluta como síntese da 
dependência e da independência do eu, Fichte resume o argumento do 
seguinte modo: «Que tem de haver originariamente no eu uma tal exi­
gência de causalidade absoluta, foi mostrado a partir da contradição, que 
sem ela não poder ser solucionada, entre o eu como inteligência e o eu 
como ser absoluto. Portanto, a prova foi feita apagogicamente; foi mos­
trado que, se não se admitir a exigência de uma causalidade absoluta, 
tem–se de renunciar à identidade do eu» (146/270–71). Fichte caracteriza 
aqui seu modo de proceder – até agora denominado de «método sintético» 

tura da razão prática de Kant pode ser explicada a partir da ideia da síntese da dependência 
e da independência do eu (ver 140/260 e 142/263). 

7. A concepção fichtiana da dinâmica da consciência no Fundamento é focalizada em Klotz 
(2016).

8. Um outro método, utilizado por Fichte já na «Dedução da Representação» no quarto pará-
grafo do Fundamento, é o da reconstrução da hierarquia das reflexões do eu, seguindo o prin-
cípio de que «nada cabe ao eu, a não ser na medida em que o eu o confere a si» (122/229).



109

– como ‘apagógico’, isto é, como um método de demonstração que 
envolve provas indiretas. E, de fato, um argumento que introduz um 
conceito para resolver uma contradição pode ser resumido do seguinte 
modo: Se A (por exemplo, o conceito de esforço) não fosse adotado, então 
haveria uma contradição entre B e C (por exemplo, entre a dependência 
e a independência do eu). Então, não aceitar o conceito A seria enredar–
se numa contradição. Por isso, A deve ser adotado.

Após ter destacado o caráter apagógico do método seguido até então, 
Fichte faz uma observação surpreendente: «Essa exigência tem de poder 
também ser demonstrada direta e geneticamente; é preciso não só que se 
torne digna de crédito por invocação de princípios superiores, que sem 
ela seriam contraditos, mas que se deixe propriamente deduzir a partir 
desses princípios, de modo que se compreenda como uma tal exigência 
surge no espírito humano» (146/271). Com isso, Fichte formula uma nova 
ideia metodológica, a saber, a ideia do entendimento ‘genético’ do surgi­
mento de um conceito pelo qual opostos são unificados. A mera intro­
dução de um conceito como meio para evitar uma contradição ainda não 
fornece tal entendimento. Para isto, uma nova reflexão sobre o ‘espírito 
humano’ é necessária, isto é: uma nova reflexão sobre a egoidade que 
subjaz à consciência. É preciso entender como o eu pode ser a origem da 
exigência de causalidade absoluta. Essa tarefa envolve uma tarefa parcial 
que até agora não foi solucionada, nem formulada no Fundamento: a 
exigência de causalidade absoluta existe só na medida em que o eu é uma 
inteligência finita cuja realidade é limitada pela realidade do não–eu. 
Consequentemente, a exigência de causalidade absoluta pode ser demons­
trada ‘geneticamente’ a partir do eu só na medida em que a relação do 
eu com o não–eu pode ser explicada a partir da essência do próprio eu. 
No entanto, na apresentação dos primeiros dois princípios da doutrina 
da ciência não encontramos nenhum argumento que estabeleça uma 
relação intrínseca entre a essência do eu e a posição do não–eu. Portanto, 
a ideia da ‘demonstração genética’ exige uma nova investigação acerca do 
eu, uma investigação que explique em que medida a essência do próprio 
eu dá origem à posição do não–eu. 

De acordo com a formulação fichtiana do argumento genético, a chave 
para tal investigação é a observação de que o eu não é apenas caracterizado 
pela sua autoposição. Além de pôr a si mesmo, o eu deve «pôr–se como 
(als) posto por si mesmo» (147/274). Isto significa que o eu essencialmente 



110

exerce uma reflexão na qual ele entende a autoposição como sua atividade 
essencial. É esse conhecimento reflexivo do que é a sua essência que dis­
tingue o eu de qualquer coisa. No entanto, para poder entender a si 
mesmo como autoposição, o eu tem que dispor da noção de um outro 
pôr possível que não seja autoposição. Na medida em que o eu apenas 
põe a si mesmo, ele «está fechado a toda impressão externa. Mas também, 
se deve ser um eu, tem de pôr–se como posto por si mesmo; e por esse 
novo pôr, que se refere a um pôr originário, ele se abre, por assim dizer, 
à atuação do exterior; exclusivamente por essa repetição do pôr, ele põe 
a possibilidade de que também possa estar nele algo que não seja posto 
por ele próprio» (148/276).9 Na medida em que a reflexão visa tornar–se 
consciente de si como autoposição infinita, tanto a autofinitização, 
quanto a exigência de uma causalidade absoluta têm sua origem na 
reflexão do eu. Fichte resume o argumento do seguinte modo: «O esforço 
originário do eu, por uma causalidade em geral, foi geneticamente deri­
vado da lei do eu segundo a qual ele deve refletir sobre si mesmo e exigir 
ser encontrado, nessa reflexão, como toda realidade; tão certo quanto 
deve ser um eu. Essa reflexão necessária do eu sobre si mesmo é o funda­
mento de todo sair de si mesmo, e a exigência de que ele preencha a 
infinitude é o fundamento do esforço por causalidade em geral; e ambas 
estão fundadas exclusivamente no ser absoluto do eu» (148/276).

O argumento genético apresentado por Fichte no quinto parágrafo do 
Fundamento não pode ser discutido de modo detalhado aqui. Mas diante 
do que foi exposto, é possível tirar uma conclusão importante: no quinto 
parágrafo do Fundamento de 1794/95, Fichte adota um novo procedi­
mento argumentativo, a fim de entender como a estrutura prática do eu 
surge a partir da essência do próprio eu. Diferentemente do procedimento 
que até esse momento prevalece no Fundamento e que pode ser caracte­
rizado como ‘dialético’, o novo procedimento não é «apagógico», mas 
busca entender, através de uma demonstração direta, como um conceito 
sintético surge a partir da essência do próprio eu. Desse modo, no Fun-

9. Outras formulações de Fichte no quinto parágrafo do Fundamento dizem respeito à 
mesma questão: «Tem de poder ser indicado um fundamento do sair de si mesmo do eu, 
somente pelo qual se torna possível um objeto. Esse sair ... tem de estar fundado mera e 
exclusivamente no eu» (146/271). O eu «tem de manter–se como que aberto para outro pôr» 
(146/272). No entanto, cabe observar que o ‘outro pôr’ só pode ocorrer na medida em que 
há o ‘travo’ (Anstoß) para o qual o eu está aberto em função da sua disposição para refletir. 



111

damento, Fichte não apenas desenvolveu um novo pensamento dialético 
ao transformar a dialética transcendental de Kant, mas também buscou 
ir além da dialética.10

Bibliografia

Bykova, Marina F. (2022). «Fichte’s Original Presentation of the Foundational Principles  

of the Wissenschaftslehre. The Question of Method». In: Giovanni Pietro Basile  

e Ansgar Lyssy (org.), System and Freedom in Kant and Fichte. New York/London: 

Routledge, pp. 178–205.

Fichte, Johann Gottlieb (1971). «Grundlage der gesammten Wissenschaftslehre»,  

in: Fichtes Werke, vol. 1, Berlim: De Gruyter, pp. 83–328. 

Fichte, Johann Gottlieb (1984). «A Doutrina da Ciência de 1794», tradução de Rubens 

Rodrigues Torres Filho, in: Fichte (Os Pensadores), São Paulo: Abril Cultural,  

pp. 35–176.

Hammacher, Klaus (1988). «Zur transzendentallogischen Begründung der Dialektik  

bei Fichte». In: Kant–Studien 79, pp. 467–75.

Hartkopf, Werner (1967). Die Dialektik Fichtes als Vorstufe zu Hegels Dialektik,  

in: Zeitschrift für philosophische Forschung, Bd. 21, pp. 173–207.

Kant, Immanuel (2001). Crítica da Razão Pura, Tradução de Manuela Pinto dos Santos  

e Alexandre Fradique Morujão, Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian (= CRP). 

Klotz, Christian (2016). «Fichte’s Explanation of the Dynamic Structure of Consciousness 

in the 1794–95 Wissenschaftslehre», in: David James e Günter Zöller (org.), The 
Cambridge Companion to Fichte, Cambridge: Cambridge University Press, pp. 65–92. 

Lauth, Reinhard (1989). «Der Ursprung der Dialektik in Fichtes Philosophie», in: Id., 

Transzendentale Entwicklungslinien von Descartes bis zu Marx und Dostojewski, 
Hamburg: Meiner, pp. 209–226.

Seebohm, Thomas M. (1994). «Fichte’s Discovery of the Dialectical Method», in: 

Breazeale, Daniel e Rockmore, Tom (org.), Fichte. Historical Contexts/Contemporary 
Controversies, Atlantic Highlands, New Jersey: Humanities Press, pp. 17–42.

Stiehler, Gottfried (1962). «J.G. Fichtes synthetische Methode als Keimform der 

Dialektik», in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie, 1. Halbjahr, 10. Jahrgang,  

pp. 639–652. 

Waibel, Violetta (2010). «With respect to the Antinomies, Fichte has a Remarkable Idea. 

Three Answers to Kant and Fichte – Hardenberg, Hölderlin, Hegel». In: Breazeale, 

Daniel e Rockmore, Tom (org.), Fichte, German Idealism and Early Romanticism, 

Amsterdam/New York: Rodopi, S. 301–326.

10. O presente trabalho foi realizado com apoio do Conselho Nacional de Desenvolvimento 
Científico e Tecnológico – Brasil (CNPq). Agradeço a Elliot Scaramal pela revisão do texto.





113

Introducción

La tesis histórico–filosófica de este artículo se puede resumir de la siguiente 
manera. La dialéctica que se conoció a través de Hegel y desde entonces 
se ha asociado con su nombre surge sobre la base de una visión monista 
del mundo o una filosofía de la unidad, que retoma enfoques de la Ilus­
tración alemana tardía y se ve obligada a encarar cuestiones epistemoló­
gicas planteadas por Kant y Fichte a fin de tratarlas de forma intensiva. 
Esta «filosofía de la unificación», en un sentido integral y sistemático, es 
el producto de los esfuerzos de Hölderlin entre los años 1795 y 1799, quien 
en sus textos [Urtheil und Seyn y el prólogo a la llamada «penúltima 
versión de Hiperión»], ponía de manifiesto su respuesta a la primera 
versión de la Wissenschaftlehre de Fichte: lo absolutamente primero no 
puede ser el yo en su autoposición porque la autoposición implica relación 
a sí mismo y, por lo tanto, ya desdoblamiento, no pudiendo considerár­
selo como «incondicionado» pues tiene por condición el desdoblamiento 
y la referencia a sí mismo en ese desdoblamiento. Si la filosofía trata de 
un «absolutamente primero», éste debería ser anterior a toda reflexión. 
En realidad, lo que aquí se cuestiona no es solo la noción de absoluto 
como «yo», sino también la de absoluto como «identidad», incluso si por 
identidad no se entiende la de algo, sino la de aquello que no consiste en 
otra cosa que en la identidad de la identidad misma, escisión como auto­
rreferencia, la cual no es posible sin división inicial… ¿Cómo superar la 
oposición sin una unidad fundamental y cómo conservar un fundamento 
que garantice la unidad sin sacrificar la oposición? Fichte lo había encon­

La inmanente estructura 
de la dialéctica en Hegel

Diana María López 

Universidad Nacional del Litoral



114

trado en la absolutez de la conciencia que solo es comprensible a partir 
de la oposición y no a partir del enlace de lo múltiple, como decía Kant. 
Para Hölderlin, la autoconciencia solo puede ser pensada como correlato 
de la conciencia de objeto, pero no como la buscada unidad por encima 
de toda oposición. 

Por su parte Schelling, e indirectamente a través de su enfrentamiento 
personal con Fichte, esgrime su propia respuesta desde la «filosofía de la 
unificación» entre los años 1799 y 1802: el «yo» absoluto no es el último 
momento de incondicionalidad a inferir en el fondo de la conciencia del 
yo finito por medio de una reflexión trascendental inmanente. Discre­
pancia que encierra una importancia singular para la historia de nuestro 
problema dado que aquí surge una nueva antítesis y, al propio tiempo, 
una nueva correlación entre lo «ideal» y lo «real». Se trata ahora de desa­
rrollar filosóficamente lo que allí no era más que un simple esbozo. Tarea 
que se ve reflejada en el Sistema del idealismo trascendental (1800), donde 
el concepto de saber y el concepto de vida, se verán desarrollados con­
juntamente en un mutuo entrelazamiento: el saber es la vida que ha 
logrado claridad; la vida, el saber todavía no esclarecido que no ha cobrado 
aún conciencia de sí mismo. Es ocioso preguntarse cómo «llega» el pen­
samiento a la realidad, toda vez que no existe más realidad que la que él 
tiene y es en sí mismo. Con lo cual hemos llegado directamente al umbral 
de la «filosofía de la identidad», según la cual no es posible establecer y 
desarrollar un «paralelismo» entre la concepción de la filosofía trascen­
dental y la de la filosofía de la naturaleza sin que el pensamiento se sienta 
impulsado a señalar, por así decirlo, el punto infinitamente lejano donde 
se unen estas dos líneas paralelas. Esta aspiración se realiza con la «intui­
ción intelectual», que se convierte en el centro metodológico del saber 
filosófico en general. La identidad originaria representa ciertamente una 
certeza suprema, pero no como objeto de un conocimiento descriptivo. 
Esto implica abandonar la unilateralidad y relatividad de un «punto de 
vista» concreto, arbitrariamente adoptado, para ir al encuentro de la rea­
lidad absoluta, la cual no sería ni subjetiva ni objetiva, ni real ni ideal, 
sino, sencillamente, la indiferencia ante los antagonismos. Pero, para ello, 
debe haber similitudes fundamentales entre el conocimiento como iden­
tidad pura y la identidad pura o productividad de la naturaleza. Ambas 
surgen de la capacidad productiva de la división que pone en movimiento 
la «calma absoluta» y el conocimiento libre de la coacción impuesta por 
la visión de las cosas. Ambas, aunque se excluyan mutuamente, se perte­



115

necen y constituyen la vida como un todo. La coincidencia comporta así, 
un diferenciarse, un proceso natural de auto–organización y auto–indi­
viduación en el contexto de una conexión teleológica plena de sentido, 
en la que cada elemento no se limita simplemente a ser, sino que es 
necesariamente en función del otro y de la totalidad. La filosofía de 
Schelling se esfuerza así por mantenerse en medio de esta dinámica del 
proceso de la vida tratando, al mismo tiempo y en medio de ella, de 
penetrar en la intuición de una imagen primigenia, cuya síntesis, «no 
expresa otra cosa que el esfuerzo infinito de la naturaleza por volver a esa 
identidad absoluta de la que es arrancada por la división inicial» (Sche­
lling, 1856 [AD IV], 6s.). En este sentido, es, en efecto, un intento vano 
empeñarse en representar lo real como un proceso dialéctico si previa­
mente no se determina la unidad de sujeto y objeto en una identidad 
pura que se despliega en sus dos fases de «producto» y «productividad». 
Según Konglich, «A los ojos de Schelling, el hecho de que la naturaleza 
y no el yo asuma las características formales de lo absoluto, constituye 
una confirmación más de su procedimiento, el cual siempre tuvo por 
objetivo anclar la unidad sujeto–objeto en el absoluto mismo como algo 
vivo y no como un principio óntico situado por encima de toda existen­
cia y conciencia finitas» (Kondylis,1979: 596).

En este contexto, lo que distancia a Hegel de la perspectiva filosófica 
del grupo de amigos de Tubinga, no es ciertamente que sea necesario ir 
más allá del yo como principio. Lo que está en juego es si, aún después de 
ese ir más allá, hay que mantener elementos fichteanos. Fichte había 
mostrado que pensar la conciencia como posible exige tres distinciones: 
el yo, en cuanto está limitado y referido a objetos; estos objetos, en cuanto 
determinados para la conciencia y por ellos limitados y ambos en mutua 
determinación; pero además un tercero, a saber, lo incondicionado que 
mantiene en relación ambas limitaciones. Para Hegel también, el verda­
dero absoluto —el «todo en todo»—, es el acontecer mismo de la iden­
tificación comprendida sobre la base de las categorías de «unión» y «sín­
tesis» —términos fundamentales de la tradición platónica y del 
pensamiento kantiano— y no un fundamento del cual éste deba dedu­
cirse. Sin embargo, para él, solo el movimiento total del espíritu puede 
suprimir la distancia entre el ser y el deber ser, concebidos hasta aquí como 
«principio» y «fin», ambos absolutos y separados por una distancia tan 
insalvable como inconmensurable. Por el contrario, ve más plausible 
aceptar que todo movimiento desde la «inmediatez inicial» hasta la «inme­



116

diatez final», representa un autodesarrollo dentro de la inmediatez singu-
lar del proceso en su propia autodeterminación. Solo la autotransforma­
ción de lo mismo, es decir, necesidad total (determinación–negación) 
como siendo a su vez libertad absoluta en el sentido de autodeterminación 
y espontaneidad (ser), explica que el movimiento intelectual del pensar 
se despliegue a partir de un basamento originario postulado no como 
sustancia inmediata sino como principio del devenir que penetra la esfera 
del concepto mismo. Sostener esto, supone para Hegel, orientar la inves­
tigación de los próximos años a la resolución de tres problemas que con­
sidera pendientes: la relación entre finitud e infinitud debe ser pensada 
de tal modo que sus términos relacionados no provengan de un tercero 
sino de las condiciones internas de su mismo estar relacionados; la supe­
ración de la oposición de los términos unificados debe poder entenderse 
a partir de la esencia misma de la unificación —en su reflexión— y no a 
partir de un principio pensado como anterior o exterior a ella; y, final­
mente, que el control del rigor racional de cada una de las funciones 
lógico–epistémicas que el saber despliega implique verificar procedimen­
talmente lo que se sostiene, colocando lo que se afirma bajo los principios 
de un sistema que no se fundamente en nada distinto de sí mismo, 
unidad de método (Methode) y cosa (Sache).

Para lo cual y desde una perspectiva evolutiva, Hegel logrará diferenciar 
formas específicas de mediación para las diversas áreas de su lógica espe­
culativa a partir de 1808, aunque en ese momento todavía no las designe 
claramente como diferentes formas y tipos de dialéctica. Sin embargo, 
esto reveló prefiguraciones y anticipaciones de las diversas formas que 
diferenció sistemáticamente en su concepción madura del sistema al 
momento de la redacción de la Wissenschaft der Logik (1812–1831).1 Aquí, 
lo que Hegel entiende por «dialéctica», pone de manifiesto la estructura 
íntima de la Ciencia de la lógica como ciencia de la «idea pura» en su 
autodeterminación, autoverificación y autocercioramiento, a la vez que 
problematiza su «cierre» como conclusión y tránsito hacia la Filosofía real, 

1. Si no antecede otra sigla, la Wissenschaft der Logik (1812–1831) se cita por la Kri­
tisch–Historische Ausgabe preparada por el Hegel–Archiv de Bochun, patrocinada por la Aca-
demia Renana de Ciencias de Duseldorf, y editada por Felix Meiner en Hamburgo de 1968, 
bajo el título Gesammente Werke (=GW). Tomos 11 (1978) o 12 (1981), según corresponda. 
En cuanto a las páginas, el primer número corresponde a esta edición y el segundo a la pagi-
nación de la traducción española. 



117

entendiendo que esta última representa un elemento nuevo y una esfera 
diversa del propio dinamismo de «lo lógico».

En razón de lo expuesto hasta aquí, consideramos que es necesario 
desarrollar, primero, que lo que se entienda en este contexto por «dialéc­
tica» debe estar indefectiblemente asociado a la constitución del sistema 
bajo la peculiar forma de la conexión interior y la recíproca referencia; y, 
segundo, que la distinción y peculiaridad de sus momentos estructurales 
debe mostrar si y en qué medida su cierre sigue o no siendo «lógico» en 
el sentido de lo generado por la lógica misma. En este contexto, nos 
proponemos en nuestro artículo sostener las siguientes afirmaciones: 1. 
lo que se entiende por dialéctica en Hegel está asociado a las categorías 
de negatividad, reflexividad y contradicción como condiciones necesarias 
del operar inmanente del proceso de manifestación de la verdad: absolu­
ción o liberación de sí por obra del propio ejercicio; y 2. el sistema con­
cluye en una unidad sin contradicción, por lo tanto, en un sistema de la 
identidad, que según su concepto solo puede determinarse con precisión 
en la mediación sintética de una lograda totalización en sentido «posi­
tivo»: unidad consigo por la negación, inseparabilidad de los opuestos y 
restauración de la primera inmediatez.

Inadecuación del pensamiento y tendencia a la adecuación

Según Hegel, la importancia de la dialéctica no está en el resultado sino 
en la plenitud de lo que concibe. En su esencia encuentra explicación lo 
que se afirma, pues ella materializa y realiza lo absoluto como la univer­
salidad de la razón. La dialéctica para Hegel suele asociarse, grosso modo, 
con la posibilidad del detalle de las formas que se repiten, el esquema­
tismo de las tesis y las antítesis que se «superan» en las síntesis, los nexos 
generalizables, los tránsitos recorridos y los límites difusos de una dudosa 
coherencia totalizante. Si es así, la verdad de la palabra es absorbida en el 
juego de una reglamentación interpretativa que le es exterior a la cosa 
misma, la cual solo puede captarse hundiéndonos en el contenido de su 
propia realización. En este principio, en sí mismo simple, radica la sin­
gularidad del movimiento propio de la dialéctica. Desde él, según Hegel, 
es fácil entender que no se trata de un movimiento del objeto y del pen­



118

sar independientemente considerado,2 sino que tal movimiento pertenece 
al pensamiento que sigue la dirección del objeto, en la más estrecha 
relación con sus contornos inteligibles. La misma movilidad es esencial­
mente un exponente de la inadecuación del pensamiento y también de 
la tendencia a la adecuación que constantemente vuelve a resultar de ella. 
El pensamiento hace la continua experiencia de que la cosa es diferente 
de lo que la concebía y por eso tiene que variar. La labor de la dialéctica, 
piensa Hegel, supone esta modificación que se traduce como «el movi­
miento del concepto», en el que lo definido queda de algún modo sujeto 
a su constante transformación. ¿Su misión? Abrir el lenguaje hacia sus 
posibilidades infinitas frente a la finitización abstractiva de los significa­
dos operada por el entendimiento reflexionante. 

El entendimiento solo ha podido constituirse como polo que entiende, 
o sea, procesa la objetividad como información pensable, mas no especula, 
configura ni crea. La fractura de sus posibilidades, la confrontación des­
estabilizante —porque radical— de sus certezas, se encuentra en la razón, 
nombre del puro pensar, el cual, desarrollado hasta la máxima libertad 
de su esencia, es la «idea absoluta» (cf. Hegel, 1981 [=GW 12]: 236; 384). 
Aquí el pensamiento se enfrenta con los límites que lo circunscriben por­
que el movimiento dialéctico abre el camino para que un conocimiento 
imposible se someta a un examen posible. Dice Hegel en la Enciclopedia:

La dialéctica (…) es este rebasar inmanente en el cual se expone la unilate­
ralidad y limitación de las determinaciones del entendimiento tal como es, a 
saber, como su propia negación. Todo lo finito es este superarse a sí mismo. 
Por ello, lo dialéctico constituye el alma móvil del proceder científico hacia 
adelante y es el único principio que confiere conexión inmanente y necesi­
dad al contenido de la ciencia, del mismo modo que en él reside en general 

2. En Kant, si bien la relatividad de la objetividad está referida a la conciencia sensible, la 
posibilidad en cuanto posibilidad del objeto, es posibilidad lógica en cuanto subjetividad tras-
cendental: el entendimiento se ha fijado a sí mismo los límites de su uso, pero desde dentro, 
describiendo el ámbito de su validez. El punto sistemático es que el fundamento de la posibi-
lidad misma del entendimiento, que a su vez es la posibilidad misma del objeto y de la expe-
riencia, en su conjunto, no trasciende la autorrecurrencia subjetiva: las categorías, los concep-
tos, son acciones del sujeto lógico que producen la necesaria unidad de la autoconciencia en 
la diversidad de sus representaciones. Al respecto, puede verse Hans Wagner, 1959:15, 19.



119

la verdadera y no extrínseca elevación sobre lo finito (Hegel, 1970 (8) [=Enz 
§ 81Z]: 173; 184).

Para Hegel, la filosofía no es simplemente comprender, sino más bien el 
movimiento de autocomprensión del pensamiento de lo absoluto como 
saberse a sí mismo (Die Substanz ist als Subjekt zu denken). En este con­
texto, lo que las categorías representan ya no son, en terminología del 
Differenzschrift (1801) «funciones» de una subjetividad dirigida hacia lo 
objetivo. Más bien se trata del operar de la reflexión absoluta en la que 
la relación de sujeto y objeto se muestra como la unidad de ambos. O, 
según la filosofía de la conciencia de la Phänomenologie des Geistes (1807) 
funciones de un proceso de experiencia y conocimiento que entiende lo 
aparentemente objetivo como el lado de una relación que abarca tanto 
la subjetividad como la objetividad. Por lo tanto, la categoría ya no es 
la forma simple, puramente subjetiva, sino la absoluta, que es forma y 
reflexión sobre la forma al mismo tiempo. De tal manera que, el esta­
dio superior del proceso determina el sentido en el que la categoría del 
momento reflexionado, se cuestiona en su verdad. Como resultado, la 
categoría que refleja lo categorial es en sí misma siempre la categoría pre­
cedente,3 de tal modo que, la exposición de la Lógica misma despliega este 
movimiento reflexionante en el sentido doble de «representación (recons­
tructiva) y crítica». Pero si la estructura fundamental de pensamiento en 
un sentido eminente es la reflexividad, ésta requiere de la contradicción, y 
con ella de la negación, componentes necesarios de este proceso. 

La cuestión acerca de cómo ha de interpretarse la contradicción como 
constitutiva de la dialéctica, nos lleva a distinguir a Hegel de Kant. En lo 
que Kant (cf. KrV B 189 ss.) entiende como un componente necesario 
pero improductivo del conocimiento, Hegel ve un momento objetivo y 
metódico. Esta noción de contradicción la constituye en una condición 
esencial de la dialéctica en el sentido de que «lo antinómico no solo se 
encuentra en los cuatro objetos específicos tomados de la cosmología 
(Kant), sino que se encuentra más bien en todos los objetos de todos los 
géneros, en todas las representaciones, conceptos e ideas» (Hegel, 1970 
(8) [=Enz § 48 Z]: 127,128;149). Método no es, por tanto, una forma de 

3. Esta es una característica básica importante de las etapas de la dialéctica de Hegel, cf. 
entre otras las consideraciones de Urs Richli, 1982:19 y Thomas Kesserling, 1984: IV, § 5, I.



120

avanzar fijada de antemano por el filósofo (Enz § 81), sino el camino que 
hace la cosa en virtud de su negatividad. A través de la dialéctica, algo 
positivo emerge de la contradicción —lo especulativo—, que lo contiene 
como tal y al mismo tiempo está como contenido: momento «superado» 
(aufgehobene) y en sí trascendido (cf. entre otros: Hegel, 1981 [=GW 12]: 
125; 257). El sentido exacto de «contradicción» se determina así inicial­
mente de tal manera que puede entenderse lógica y ontológicamente en 
cuanto incluye y proyecta el infinito potencial de contradicciones del 
sistema absoluto. No como algo a ser excluido sino como el fundamento 
(Grund) que hace posible la serie completa de sustituciones, traspasos y 
flexiones de la totalidad de un desarrollo abierto a una unidad superior, 
relativamente autónoma.

 La forma de hacer esto solo puede comprenderse adecuadamente 
mediante su recepción en la Lógica y su implementación lógico–especu­
lativa. A nivel de la Doctrina del ser (Seinslogik), la contradicción no se 
pone (gesetzt) como tal. El significado de esta categoría se hace visible 
específicamente en la Doctrina de la esencia (Wesenslogik) en el contexto 
de la «determinaciones de reflexión» (Reflexions–Bestimmungen), en que 
se supera a sí misma y se vuelve temática, para finalmente ser comprendida 
como tal, al nivel de la Doctrina del concepto (Begriffslogik). Al consumarse 
la contradicción en la ruptura de la individualidad, la lógica de la con­
tradicción dialéctica circula y restringe la deducibilidad excluyente o 
analítica del entendimiento y los contrarios se funden en el universal 
concreto o «buen infinito». Termina la incompatibilidad formal; surge el 
concepto compatibilizado, producto del libre operar de la razón. 

La potencia de todo el proceso, la fuerza que anima este movimiento 
es la oposición contradictoria como una relación de «flexión» objetiva de 
los conceptos «sobre sí mismos» (an ihnen selber). En este sentido, Hegel 
entiende el principio lógico–formal de contradicción como forma nega-
tiva del principio de identidad (A=A), de tal modo que, la diferencia (–A) 
lejos de permanecer exterior a la relación, emerge desde el interior del 
movimiento mismo de reflexión. No hay opuestos en sí mismos indife­
rentes. Más bien, cada uno reduplica en sí lo otro de sí y reproduce la 
relación misma, transitando uno en el otro en una recíproca circulación 
dialéctica pasando de una figura a la otra en virtud de la implicación 
mutua que los caracteriza, hasta asumirse plenamente como momentos 
de la unidad esencial que los comprende y simultáneamente mantiene la 
distinción entre ambos. La oposición contradictoria es así contradicción 



121

reflexionada y como tal, autocontradicción porque en ella se manifiesta la 
determinación propia de los lados de la oposición, según la cual «es esta 
referencia la que constituye la determinación o el ser en sí de ellos, los 
opuestos; es aquí donde ellos son en y para sí» (Hegel, 1978 [=GW 11]: 
275; 478). Por esto Hegel atribuye la autogénesis del concepto y sus deter­
minaciones, a la contradicción como «alma dialéctica» (dialektische [r] 
Seele) y «fuente íntima de toda actividad» (innerste[m] Quell aller Täti-
gkeit) (Hegel, 1981 [=GW 12]: 246; 396). El retorno al fundamento (de la 
identidad) solo está motivado por la contradicción, porque constituye el 
«punto de inflexión en el movimiento del concepto» (ibíd.) el cual con­
duce su desarrollo a ese momento en el que los contrarios perecen como 
tales. Dice Hegel, al tratar acerca de la «disolución de la contradicción»: 

La contracción no contiene meramente lo negativo, sino también lo positivo 
(…) subsistentes que no solo en sí son subsistentes, sino que lo son por su 
referencia negativa a su otro (…) el superar este ser puesto no es, por tanto, 
como lo negativo de otro, sino que es el coincidir consigo mismo, es la uni­
dad positiva consigo: ser idéntica consigo por la negación, no de otro, sino 
de ella misma (…) ha regresado a su fundamento. (zu Grunde gehen) (He­
gel, 1978 [=GW 11]: 281; 484)

Al contener en sí misma lo que excluye (in derselben Rücksicht enthält was 
sie ausschliesst), la contradicción como «negación de la negación», no es 
privación sino potencia activa (cf. ibíd.: 283;487), con lo cual, cobra sentido 
el elemento dialéctico o racional–negativo de lo lógico, y su diferencia con 
el abstracto o propio del entendimiento y el especulativo o racional–positivo 
(cf. Hegel, 1970 (8) [=Enz § 79]: 168; 182,183). Este logro de la negación 
reflexionante o absoluta debe pensarse como originaria en la medida en 
que lo que era puramente positivo es llevado a su verdadero fundamento 
para formar una unidad que lo media con su negación; de modo que, no 
se trata de lo puramente positivo en el sentido del «compendio de todas 
las realidades» (Inbegriff aller Realitäter) ni del (unilateral) negativo de un 
principio de identidad que deba pensarse como absoluto por una intui­
ción intelectual, sino de una autorreferencialidad en la que la unidad y 
la positividad de la «identidad consigo», yace en la contradictoria nega­
tividad de sus determinaciones. Ella es la unidad de la esencia: ser idéntica 
consigo por la negación, no de otro, sino de ella misma. 



122

Esta dialéctica encuentra en la contradicción la forma paradigmática 
de la reflexión y el sentido originario e inmanente de la negación: una 
negación que contiene lo positivo solo es concebible como aquello que 
en sí mismo niega, es decir, es su propia negación. Si en una negación lo 
positivo es lo que niega, la negación de la negación es una negación que 
niega que niega. Al hacerlo, se confirma como negación y tiene, en la 
medida en que se confirma, un resultado positivo. Estamos así frente a 
una estructura antinómica, es decir, produce su propio opuesto ponién­
dose a sí misma (cf. Wandschneider,1995: 33). Si algo contiene in sich 
determinaciones opuestas, hay una autorreferencia negativa dado que la 
negación solo puede negarse a sí misma cuando está puesta, pero solo 
está puesta cuando se niega a sí misma. Esto supone que, lo que tiene 
de antinómico la contradicción de la negación de la negación es tal, por 
una «autocondición negativa» (ibid.: 30). Es decir, debe —formulado 
paradójicamente— presuponer primero lo que la produce.4 En el caso de 
la negación de la negación, el poner y el negar deben ser igualmente 
originarios. He aquí el carácter «productivo» de la antinomia, como dice 
Kesselring: «una antinomia que puede describirse como estricta, muestra 
siempre dos lados mutuamente negados y al mismo tiempo implicados» 
(Kesselring (1984),98). Autorrelación y negación son mutuamente depen­
dientes y están recíprocamente implicadas. Con lo cual, se pone de mani­
fiesto un aspecto esencial de la autocontradicción dialéctica que radica 
en la «autocondición» (Selbstbedingung) de la negación reflexionante: la 
flexión anula la irreversibilidad y libera la reversibilidad originando la 
posibilidad de lo nuevo, negatividad incluyente primordial debido a su 
papel constructivo creador. 

La congruencia del concepto puro y la realidad

El sistema de la Lógica tiene que acreditarse a sí mismo como lógica del 
sistema. Si la nueva lógica no iguala a la antigua en la claridad y capacidad 
de comprobación por medios deductivos, la supera por la plenitud de su 
contenido, cuyo punctum saliens es el «movimiento del concepto». En 
otras palabras, la virtud singular de la dialéctica de Hegel es que justifica 

4. No es de extrañar que sea la fuente de todo automovimiento para Hegel.



123

afirmaciones categoriales sobre el ser en general mostrando que son 
momentos de autoexplicación del pensamiento.5 El ser del pensamiento, 
que en sí mismo es indiferente a la explicación, debe ser representado 
dialécticamente como un momento en la explicación completa del ser. 
La necesidad, como el movimiento del concepto —del cual es insepara­
ble—, reside en la relación entre ambos. Si la disposición no ha de ser 
arbitraria, la dialéctica debe establecer estas relaciones para mostrar que, 
ordenadas como están, las categorías explican el pensamiento. La nega­
ción determinada es la forma dialéctica de hacerlo: si el ser es lo que es 
solo por ser lógicamente idéntico a lo que no es, y la negatividad es lo 
que es mediante la determinación de su negación, entonces cada uno 
debe ser explicado como lo que es en términos que dialécticamente lo 
unen con el otro. Dado que el concepto es la unidad lógica de lo negativo 
consigo mismo y, por tanto, explícitamente dialéctico, toda alteridad 
entre ser y pensamiento se agota así gradualmente en movimientos de 
primera y segunda negación hasta que el ser ya no es más que pensa­
miento, momento en el cual la explicación del ser es igualmente el ser de 
la explicación, el pensamiento mismo.

La forma más alta de dialéctica que puede reconocerse en la Ciencia 
de la lógica de Hegel, es la que corresponde al Lógica Subjetiva, propia 
del concepto (Lehre vom Begriff). Ésta produce los tipos de dialéctica que 
corresponden a la esfera previa y presupuesta de la Lógica Objetiva, en 
sus dos momentos: Doctrina del ser (Lehre vom Sein) y Doctrina de la 
esencia (Lehre vom Wesen)6. La dialéctica de la transición propia del ser y 
la de la reflexión, propia de la esencia, preceden y subyacen como prefor­
madas potencialmente latentes a las formas más altas y fundamentales 
del concepto, el cual representa la categoría culminante, el «basamento» 
que ha devenido tal porque «se ha transformado en inmediato mediante 

5. Dice Hegel: «La ciencia pura presupone la liberación de la oposición de la conciencia. La 
ciencia contiene al pensamiento en la medida que él es, precisamente de la misma manera, 
la Cosa en sí misma, o bien contiene a la Cosa en sí misma en la medida en que ella es. Pre-
cisamente de la misma manera, el pensamiento puro» (Hegel, 1978 [=GW 11]: 21; 199).

6. De las distintas formas de la dialéctica en la lógica de Hegel se ocupa también Karl 
Düssing, quien elabora en particular los tres tipos de dialéctica para la Setzung constituida de 
la subjetividad absoluta y señala como esto condiciona a las diferentes estructuras de la 
mediación de las categorías. Cf. Düssing, 1995:327–332. Sobre el tema ver también G.M. 
Wölfle, 1994:101–114.



124

la superación de la mediación» (Hegel, 1981 [=GW 12]: 11; 125). Este 
acontecimiento teórico representa un momento inédito respecto a los 
anteriores porque la mediación que termina en la «Idea» concibe a las 
precedentes de una manera diferente a como ellas, por su parte, se con­
ciben. Mientras que en la esfera del ser prevalece la inmediatez sin rela­
ción, resulta de la estructura de la esencia un sistema de determinaciones 
relacionales, superadas e integradas al darse el concepto la forma de la 
«subjetividad». Claramente puede verse en este tránsito, que el desarrollo 
fundante para la construcción del proceso del ser al concepto a través de 
la esencia, va indisolublemente asociado a una cada vez mayor inclusión 
de los efectos de la negatividad como estructura relacional y ley del movi­
miento. La metafísica de la absoluta relacionalidad fundada en la Wesens-
logik es central para la tesis de Hegel de la autosuficiencia del «puro 
pensar» que se vuelve críticamente contra toda presuposición (Vorausset-
zung) en su abstracción, unilateralidad e inmediatez. El despliegue 
reflexionante de las determinaciones del pensamiento (Denkbestimmun-
gen) que desemboca en la reflexividad absoluta de la Idea es, precisamente, 
lo que caracteriza su exposición en su autodeterminación y autoconoci­
miento. El saber no se distingue ya aquí de su contenido. La lógica tiene 
que ver con aquello que está presente como «contenido» en el pensar y 
despliega las determinaciones del pensamiento de esa presencia. De tal 
modo que, la razón que se conoce a sí misma no es el puro Yo en su 
abstracción sino el pensamiento que en tanto «unidad negativa» contiene 
en sí lo contrapuesto y se constituye en la dialéctica misma de lo absoluto 
de la Idea. 

En este contexto, la Idea es «finalidad», no como finalidad externa sino 
como la forma última en la cual se «logra» mantener conciliados los 
términos antitéticos como momentos puestos reflexivamente, ahora pre­
sentes en su especificidad y alteridad, sin perder su independencia y 
encontrando su verdad en la implicación totalizante del sistema. En otros 
términos, en la «Idea absoluta», último capítulo de la Doctrina del con-
cepto, la dialéctica misma se convierte en el contenido del pensamiento, 
habiéndose verificado el desarrollo del concepto como «productividad» 
y el accionar de la productividad como realizando su telos (Grund y Ziel) 
en el último momento de «lo lógico». Cabe ahora preguntarnos: ¿puede 
este último momento lógico–especulativo del desarrollo del concepto, 
determinado como positivo, lograr la acabada totalización de la Lógica y 



125

alcanzar el tercer sentido de la Aufhebung como elevatio? Esto es crucial 
para nuestro problema porque se trata del cierre (Abschluss) de la Lógica y 
por tanto del sistema, en la medida en que la conclusión como resultado 
de la autoexplicación exhaustiva de lo lógico–especulativo determina la 
resolución de la contradicción antinómica.

Veamos. La dialéctica especulativa reivindica la reflexividad como teo­
ría de principios lógico–metafísicos porque trata de probar que en la 
explicación de sí misma y de sus objetos de referencia hay una reflexividad 
transsubjetiva categorial que debe ser explicada, pero solo puede hacerlo 
válidamente, al final. Al hacerlo, opera en completo contraste con la 
actitud objetivista de la lógica formal, para la cual las consecuencias de la 
reflexividad de los conceptos (juicios y silogismos) —la tautología o la 
contradicción— son inaceptables, justificando su punto de vista irre­
flexivo desde precisamente estas consecuencias ex negativo. Al respecto, 
dice Hegel:

todas las oposiciones aceptadas como fijas, tales como p.e. finito e infinito, 
singular y universal, no están en contradicción por obra acaso de un nexo 
exterior sino que, como muestra la consideración de su naturaleza, son más 
bien en y para sí transición: la síntesis y el sujeto en que ellas aparecen es pro­
ducto de la propia reflexión de su concepto. Mientras que la consideración 
carente de concepto se queda detenida cabe la relación exterior de aquéllas, 
es el concepto el que las mueve como siendo su alma y saca a la luz su dia­
léctica. (Hegel, 1981 [=GW 12]: 244; 394)

Está claro que la pretensión de Hegel de integrar (o aufzuheben) la con­
tradicción en el contexto de su deducción lógico–especulativa de las cate­
gorías, se explica por lo que representa la noción de la «absoluta negati­
vidad» (cf. Hegel, 1978 [=GW 11]: 284; 488) como posibilidad de dejar 
de entender «lo positivo» en el sentido de «la vacua abstracción» y «lo 
simple idéntico consigo» (ibid.). En la medida en que esto produce la 
contradicción antinómica al influir en la reflexión, tanto la «identidad» 
como la «diferencia»: «se convierten en momento o en ser–puesto, porque 
ellos, en cuanto reflexión, son la referencia negativa a sí mismos» (ibíd.: 
266; 466). Negatividad como antinomia explicita así la reflexividad como 
negativa y los medios lógico–especulativos como mutuamente depen­
dientes. Por lo tanto, la negación de la autorrelación puede presentarse 



126

como la autorrelación de la negación, la negación absoluta.7 Esta nega­
tividad es, en cuanto contradicción que se supera a sí, restauración de la 
inmediatez primera, de la simple universalidad pues es inmediatamente 
lo otro de lo otro, lo negativo de lo negativo, lo positivo, idéntico, univer-
sal (Hegel 1981 [=GW 12]: 247;397). Así, tesis y antítesis son llevadas a 
una nueva unidad positiva: «Es este punto de flexión del método donde 
el decurso del conocer retorna a sí mismo» (ibid.) Y esto es precisamente 
lo que quiere decir lo especulativo: la «imagen especular» (Wandschneider, 
1997:124), producida por la inseparabilidad de los momentos antitéticos 
dado que uno no puede existir sin el otro. El pensamiento esencial (y por 
lo tanto verdadero) consiste en superar en la mediación incluso la media­
ción misma. Dice Hegel: 

El sentido de la elevación del espíritu consiste precisamente en atribuir al 
mundo un ser que solo es sin embargo apariencia, no es verdadero ser, no 
es verdad absoluta (…) Siendo esta elevación tránsito y mediación, es ella 
igualmente superación del tránsito y la mediación (…), con esta mediación 
se supera incluso la mediación (…) aquella elevación, tal como se da en el 
espíritu, corrige ella misma esta apariencia; su entero valor está más bien en 
la corrección de esta apariencia. (Hegel, 1970 (8) [=Enz § 50]: 132,133; 152,153)

Con esto, Hegel parece pensar en un tercio (tertium) que no es explícita­
mente tenido en cuenta en las posiciones que quieren probar que el 
pensar es incondicional, ni en aquellas que declaran que el pensar de la 
totalidad es —necesariamente— contradictorio. Hegel obviamente ha 
pensado aquí algo en conexión con lo que se viene desarrollando. La 
lógica trata de mostrar que una forma reflexiva de referir el concepto a sí 
mismo, también como «ser» y «esencia», conduce a su desarrollo. Pero eso 
quiere decir: a través de la reflexividad, se produce una posición, algo surge 
Mientras el pensar formal, propio del entendimiento, convierte para sí 
la identidad en ley, dejando caer el contenido contradictorio en una 
dualidad propia de la esfera de la representación según la cual los contra­

7. La conexión interna entre negación y reflexividad ya es tangible en la Realphilosophie 
de Jena en relación con la concepción de la autoconciencia, compárese con la referencia a 
la Vorlesung über Geschichte der Philsophie para el semestre de invierno 1805/06, de Bon-
sipien (1977).



127

dictorios quedan uno fuera del otro, en el marco de la Lógica Subjetiva 
(Begriffslogik) pensar la contradicción es el momento esencial del con­
cepto. Ahora, su autotematización, especulativamente hablando, formula 
un nuevo sentido lógico a través de la reflexividad. Así dice Hegel: «Dado 
que lo primero o inmediato es el concepto en sí —por consiguiente, 
también, solo en sí lo negativo—, el momento dialéctico consiste, en su 
caso, en que la diferencia que el contiene en sí venga puesta dentro de él» 
(Hegel, 1981 [=GW 12]: 245;395). De este modo, el concepto finalmente 
concibe su propia ley de desarrollo: la negatividad como punto de flexión 
del movimiento y «alma dialéctica que todo lo verdadero tiene en sí 
mismo» (ibid.). 

En el marco de una teoría que no permite la distinción abstracta, 
propia del entendimiento, entre forma y contenido, pensamiento y cosa, 
esto significa que el único y autónomo «medio» (Mittel) que, como 
método, no puede aislarse de su objeto y considerarlo «exterior», es aquel 
momento dialéctico que consiste «en poner la unidad que dentro de él 
está contenida» (Ibid.); es aquel explicans de la reflexividad, en que la 
contradicción antinómica bajo la forma de la absoluta negación, opera 
como elemento de formación de estructuras de conceptos; es aquella 
instancia que, como marco lógico–estructural del triple paso dialéctico 
(dialektischen Dreischritts) cumple la función de síntesis entendida aquí 
como positiva autoafirmación que se abre en un nuevo nivel, el de la 
ampliación (Erweiterung) —dentro del autodespliegue categorial— y 
«restauración de la inmediatez primera, de la simple universalidad; pues 
es inmediatamente lo otro de lo otro, lo negativo de lo negativo, lo posi­
tivo, idéntico, universal» (Ibid.: 247;397). De este modo, la contradicción 
como tal queda integrada en la Lógica bajo la forma del sistema, el cual 
tiene ya un resultado de su desarrollo y como conclusión la identidad 
paradójica de un fin entendido como el proceso integral de la actividad 
subjetiva de sí consigo de la Idea, plena resolución (Auflösung) de la posi­
tividad autotrascendente de lo absoluto.

Conclusión

Según Hegel, la dialéctica logra describir la estructura y el despliegue del 
pensar puro. Muestra esto cuando sostiene que una descripción de las 
estructuras del pensar solo puede resolverse metódicamente. Lo lógico, 



128

no es sino el método in actu exercitium pensándose a sí mismo, lo que en 
realidad y verdaderamente está siendo: el ser, visto desde la perspectiva de 
la reflexión determinante y desarrollado hasta la máxima libertad de su 
esencia en el concepto absoluto como saber in–finito que se sabe a sí 
mismo. Solo el pensar absoluto es la verdad del ser. En el último capítulo 
de la Begriffslogik, la Idea absoluta expresa esta implicación recíproca del 
ser y del pensamiento. El pensamiento puro, tomado inicialmente como 
abstractamente inmediato, es ahora, como Idea absoluta, el pensamiento 
concreto que habiendo superando la mediación, explica y resuelve la 
indiferencia prima facie del ser, la reflexividad de la esencia y el dilema 
de la superación (Aufhebung) de la contradicción que presenta el desa­
rrollo del concepto. La superación conduce a ese dominio, que eleva y 
reúne, de la verdad puesta de modo absoluto en el sentido de la certeza 
completamente desplegada del saber que se sabe a sí mismo. Dado que 
la dialéctica del pensar, en la medida en que lo es, es también la dialéctica 
de la cosa, encuentra su razón en la reflexividad de la «pureza lógica» de 
la Idea donde toda enajenación (Entäusserung) queda explicada, toda 
diferencia contenida y toda pre–suposición mediada. En esta síntesis la 
superación especulativa se entiende en el sentido de su integración: «Cada 
nueva etapa del ir fuera de sí, es decir de la determinación ulterior, es 
también un ir–dentro–de–sí; y la extensión más grande, precisamente en 
el mismo sentido, intensidad más alta» (Hegel, 1981 [=GW 12]: 251; 402).

Referencias bibliográficas

Bonsipien, Wolfgang (1977). Der Begriff der Negativität in der Jenaer Schriften Hegels, 
Bonn, Bouvier Verlag.

Düssing, Karl (1995). Das Problem der Subjektivität in Hegels Logik,Bonn, Meiner, 3ra. ed.

Hegel, G.W.F. (1968). Differenz des Fichteschen und Schellingschen Systems der 
Philosophie] (1801) Hrg. von H. Buchner und O. Pöggeler. Meiner. Hamburgo 

(Duseldorf) En: Gesammelte Werke, Bd. 4, Hrg. von der Rheinisch–Westfälischen 

Akademie der Wissenschaften. 

Hegel, G.W.F. (1978). Wissenschaft der Logik. Erster Band. Die objektive Logik 
(1812/1813). Hrg. von Fr. Hogemann/Walter Jaeschke. Meiner. Hamburgo (Duseldorf) 

En: Gesammelte Werke, Bd. 11, Hrg. von der Rheinisch–Westfälischen Akademie 

der Wissenschaften. [= GW 11]. Trad.esp.: F. Duque, Volumen I: La Lógica Objetiva 

(1812/1813) Abada Editores, Madrid, 2011.



129

Hegel, G.W.F. (1981). Wissenschaft der Logik. Zweiter Band. Die subjetive Logik (1816). 

Hrg. von Fr. Hogemann/Walter Jaeschke. Meiner. Hamburgo (Duseldorf)  

En: Gesammelte Werke, Bd. 12, Hrg. von der Rheinisch–Westfälischen Akademie der 

Wissenschaften. [= GW 12]. Trad. esp.: F. Duque, Volumen II: La Lógica Subjetiva 

(1816) Abada Editores, Madrid, 2015.

Hegel, G.W.F. (1968). Phänomenologie des Geistes (1807) Hrg. von Fr. Hogemann/Walter 

Jaeschke. Meiner. Hamburgo (Duseldorf) En: Gesammelte Werke, Bd. 9, Hrg. von der 

Rheinisch–Westfälische Akademie der Wissenschaften [=Phg]. Trad.esp.: W. Roces. 

F.C.E. 2da. Reimpresión, México, 1973.

Hegel, G.W.F. (1970). Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse 

(1830). Erster Teil: Die Wissenschaft der Logik. Mit den mündlichen Zusätzen.  
En: Werke von 1832–1845 [Theorie Werkausgabe], Neu edierte Ausgabe. Redaktion 

Eva Moldenhauer und Karl Markus Michel. Suhrkamp. Frakfurt/M. En: Werke in 
zwanzig Bänden, Bds. 8–10. [= Enz]. Trad. esp. R. Valls Plana. Alianza, Madrid, 1997. 

Henrich, Dieter (1974). Formen der Negation in Hegels Logik, Hegel–Jahrbuch Köln,  

pp. 245–256.

Hölderlin, Friedrich. (1968). Sämtliche Werke Große Stuttgarter Ausgabe (Hrsg. F. 

Beissner). Stuttgart: Kohlhammer, Cotta.

Kant, Immanuel (1968). Kritik der reinen Vernunft (1781). En Kants Werke. Akademie 
Textausgabe. Berlin, Walter de Gruyter. [= KrV]. Traducción: Crítica de la razón pura, 

edición bilingüe trad. Mario Caimi, Buenos Aires, Colihue, 2007.

Kesserling, Thomas (1984). Die Produktivität der Antinomie, Frankfurt/M., Suhrkamp.

Kondylis, Panajotis (1979). Die Entstehung der Dialektik, Klett–Cotta. Stuttgart.

Richli, Urs (1982). Form und Inhalt in Hegels Wissenschaft der Logik, Wien–München, 

Oldenbourg.

Schelling, F.W.J. (1856). Allgemeine Deduktion des dynamischen Prozesses [AD], 

Sämtliche Werke, hrsg. v. K.F.A. Schelling, Stuttgart–Augsburg (1813).

Schelling, F.W.J. (1965). System des transzendentalen Idealismus en Shellings Werke, 
Münchner Jubilaümsdrück, C.H. Beck, München (1800).

Wagner, Hans (1959). Philosophie und Reflexion, München & Basel: Ernst Reinhardt 

Verlag. 

Wandschneider, Dieter (1995). Grundzüge einer Theorie der Dialektik, Stuttgart, 

Königshausen Et Neumann. 

Wandschneider, Dieter (1997). Zur Struktur dialektischer Begriffsentwicklung. In Dieter 

Wandschneider, Das Problem der Dialektik. Bonn: Bouvier.

Wölfle, Gerhard Martin (1994). Die Wesenslogik in Hegels «Wissenslogik der Logik», 
Stuttgart–Bad Canstatt.





131

Este movimiento en que consiste la filosofía se encuentra 
ya cumplido en tanto ella, al concluir, comprende su propio concepto, 
es decir, hacia atrás ve solamente su propio saber.
Hegel, 18301

Pensamiento, dialéctica y vida

La concepción hegeliana del pensamiento y de la vida van de la mano. La 
manera como Hegel comprende el pensamiento, y con él, el concepto, 
la Idea, el conocimiento y el método, es en gran medida correlativa a su 
comprensión especulativa de la vida.2 El pensamiento para él es algo vivo; 
las determinaciones del pensamiento concreto, del concepto, esto es, la 
universalidad, la particularidad y la singularidad, son movimientos pro­
pios de algo viviente, son «movimientos animados» o «vivos» (lebendige 
Bewegungen) (WdL, II:294). Esa vitalidad del concepto permite enten­
der las conexiones entre lo universal, lo particular y lo singular como 
transiciones propias de un ser vivo en su autodeterminación. A su vez lo 

1. La cita es de los parágrafos de la Enciclopedia dedicados a la presentación de la filo-
sofía como parte conclusiva del sistema (Enz., III: § 573, p. 379 [592]). En todos los casos, 
los números de página de las traducciones al español utilizadas en las citas textuales se indica 
entre corchetes luego del número de página de la edición en alemán.

2. Sigo en esto a Sell (2013), Bordignon (2014) y Ng (2020).

Lo dialéctico 
es el pulso de la vida 
Dialéctica y teleología 
retrospectiva en Hegel
Eduardo Assalone 

Universidad Nacional de Mar del Plata – CONICET



132

viviente, realizado como organismo natural o espiritual, presenta la misma 
estructura del concepto. Así, por ejemplo, todo animal es un individuo 
concreto (singularidad), que es de una especie particular (particulari­
dad) y de un género determinado (universalidad) (Ferrini, 2011:204). Así 
también el Estado, que es un organismo en sentido estricto, aunque un 
organismo de la voluntad o espiritual (Siep, 1986:410–411), se articula en 
tres poderes, uno que provee la ley, la universalidad, el Legislativo, otro 
que aplica el cuerpo normativo a situaciones particulares concretas, el Eje­
cutivo, y un tercero que, en su singularidad, le da unidad y subjetividad al 
gobierno y al Estado en su conjunto: el Poder del Príncipe (PhR: § 273).

En la filosofía de Hegel, entonces, el pensamiento no está divorciado 
de la vida y la vida no es una realidad ajena al pensamiento, algo impe­
netrable a la razón, un misterio irracional. Al contrario, si lo viviente vive, 
eso se debe a que el concepto lo anima desde el interior, es su «alma», la 
que lo lleva a la realización de su propio ser. «[E]l concepto es aquí el 
alma omnipresente», dice Hegel en la Ciencia de la Lógica (WdL, 
II:472[482]). Al mismo tiempo, lo viviente nos permite comprender el 
movimiento interno del pensamiento, cómo este avanza por medio de la 
negación de sí mismo, por medio del desdoblamiento de sí, la contradic­
ción, y gracias a la superación de las contradicciones en la especulación.

Ese movimiento de negación de sí y de superación de las contradic­
ciones se encuentra en la historia de la filosofía, en la refutación perma­
nente de un sistema por el otro, pero también, por ejemplo, en el desa­
rrollo de cualquier organismo vegetal. De allí que Hegel recurra en 
distintas oportunidades al devenir de las plantas para hacer más com­
prensible cómo es que la permanente negación de sí no conduce necesa­
riamente a un estancamiento del desarrollo de lo vivo, sino, muy por el 
contrario, a su realización cada vez más plena. Tomemos el caso del Pró­
logo de la Fenomenología del espíritu, cuando el filósofo critica la opinión 
que ve como antagónicos lo verdadero y lo falso. Esa opinión:

No concibe la diversidad de los sistemas filosóficos como el desarrollo pro­
gresivo de la verdad, sino que solo ve en la diversidad la contradicción. El ca­
pullo desaparece al abrirse la flor, y podría decirse que aquél es refutado por 
esta; del mismo modo que el fruto hace aparecer la flor como un falso ser allí 
[o una falsa existencia: Dasein] de la planta, mostrándose como la verdad de 
esta en vez de aquélla. Estas formas no solo se distinguen entre sí, sino que 
se eliminan las unas a las otras como incompatibles. Pero, en su fluir, consti­



133

tuyen al mismo tiempo otros tantos momentos de una unidad orgánica, en 
la que, lejos de contradecirse, son todos igualmente necesarios, y esta igual 
necesidad es cabalmente la que constituye la vida del todo. (PhG:12[8])

La negación es un momento esencial de todo proceso de desarrollo y 
realización, sea este el proceso que lleva a una conclusión en un razona­
miento o a un fruto en un árbol. La lógica de la vida y la vida de la lógica 
son una y la misma cosa, y la negación es el concepto que permite com­
prender el auto–movimiento tanto del pensar como del ser; cómo de la 
unidad pasamos a la dualidad y, con ella, a la diversidad, y cómo esa 
diversidad no socava la unidad, sino que, al contrario, la determina, la 
complejiza y la vuelve más concreta.

Ahora bien, ese momento de negatividad, de contradicción, de duali­
dad y de particularidad es el propiamente dialéctico. Es cierto que todo 
movimiento del pensamiento o de la realidad se produce por negación. 
Algo tiene que dejar de ser lo que es, tiene que no ser eso, para cambiar, 
para transitar hacia lo otro de sí. Incluso la Aufhebung es una forma de 
negación. Su traducción habitual por «superación» nos deja conformes 
demasiado pronto, porque si bien la traducción resalta el elemento de 
conservación de lo negado en una forma más elevada, y aleja el fantasma 
de una pérdida total tras esa forma de negación, tiende no obstante a 
soslayar que la elevación es producto de una cancelación, incluso de la 
abolición lisa y llana de lo precedente.

Se trata en definitiva de la negación de una negación, como Hegel lo 
aclara expresamente cuando aborda el método en la Ciencia de la Lógica. 
«El segundo negativo, lo negativo de lo negativo, al que llegamos consiste 
en aquella eliminación [Aufheben] de la contradicción» (WdL, II:563[573]). 
El «segundo negativo» o la segunda negación que caracteriza la tercera 
determinación o el tercer momento del método es el de la «negación de 
la negación». Es una nueva negación que elimina la contradicción y, solo 
así, la supera. El momento de la Aufhebung, por tanto, es el de la negación, 
la desmentida o la refutación del presunto carácter irreductible de una 
contradicción. Es el movimiento a través del cual queda en evidencia que, 
así como la razón no puede evitar caer en contradicciones, así también 
ella tiene la capacidad de ir más allá de la contradicción y producir, o 
restaurar, de ese modo, la unidad perdida entre los contradictorios, sin 
por ello abandonarse a un volver a empezar infinito, que no reconozca 
avance ni progreso en un proceso real o conceptual.



134

Viéndolo de esta manera, no es desacertado afirmar que la dialéctica 
es «el método de Hegel», como tantas veces se ha dicho, porque la nega­
ción, que es lo propio de la dialéctica, es el nervio que atraviesa todo 
proceso de transformación, sea en el pensamiento puro, sea en la natu­
raleza, sea en el espíritu. «La Idea [es] esencialmente proceso, negatividad 
absoluta y por ello [es] dialéctica», dice Hegel en las lecciones sobre la 
Lógica del semestre de verano de 1831 (Hegel, 1831:796). O como lo había 
expresado en las lecciones de Lógica y Metafísica de 1817: «Lo dialéctico 
es el pulso de la vida en general» (Hegel, 1817:13). La dialéctica es la pul­
sación de lo viviente, el movimiento binario de positividad y negatividad, 
de determinación y de negación de una determinación (o de «negación 
determinada»); es la serie de ceros y unos que explica a la vez la deducción 
de las categorías del pensamiento puro, la palpitación de un organismo 
animal o el ascenso y la caída de los pueblos en la historia universal. La 
dialéctica es el «principio motor del concepto, que disuelve pero también 
produce las particularidades de lo universal», como dice Hegel en la 
Filosofía del Derecho (PhR: § 31, Obs., p. 84 [51]). En ese sentido, «dia­
léctica» es el nombre para todo movimiento del concepto, no únicamente 
para el momento de mayor contradicción de ese movimiento.

Dicho esto, es necesario señalar que la dialéctica, al menos en palabras 
de Hegel, no es el nombre para el método como tal, en su conjunto, sino 
para ese momento específico del método, el más negativo, el de la con­
tradicción o la particularidad (WdL, II:562–563. Enz., I: § 79, p. 168). Lo 
«particular» es entendido en ese contexto como lo «partido», lo «escin­
dido», lo que al afirmarse en sí mismo se recorta de lo demás y se pone 
en tensión tanto con el contexto inmediato como con otros particulares 
surgidos del mismo movimiento de particularización. Es esta la «contra-
dicción absoluta» que tiene lugar al interior de la vida. En la contradicción 
«el concepto se ha desdoblado» (mit sich entzweit), «el viviente es así por 
sí mismo este desdoblamiento [Entzweiung], y tiene el sentimiento de 
esta contradicción, que es el dolor» (ibid.:481[490–491]).3 El momento 
propiamente dialéctico es entonces el de la contradicción, en el que el 
dolor insoportable del desgarramiento del concepto demanda ir más allá 

3. Véase también lo que Hegel afirma en la Lógica de la Enciclopedia: «Las cosas vivas 
tienen el privilegio del dolor por encima de las cosas que carecen de vida [leblosen]». (Enz., 
I: § 60, Obs., p. 144 [162])



135

de la contradicción en búsqueda de la recomposición de la unidad per­
dida. Es, por tanto, un momento necesario del proceso, pero solo un 
momento que debe a su vez ser negado y al fin superado.

La teleología retrospectiva en la Filosofía Real

¿Pero qué significa concretamente «recomponer la unidad perdida»? No 
pregunto por el cuánto de la recomposición, cuánto se pierde y cuánto se 
recupera, sino por la posibilidad del retorno de lo creíamos definitiva­
mente perdido. Cómo es que algo de ello puede volver; cómo es posible, 
por así decir, «viajar en el tiempo» y encontrarnos en el futuro con el 
pasado, como cuando el fruto nos entrega la misma clase de semilla que 
lo originó, sin que ello implique caer en el mal infinito de la repetición 
incesante de lo mismo, donde no hay progreso ni enriquecimiento alguno 
de la vida, sea esta lógica, natural o espiritual. El ejemplo, que no es 
metáfora, del fruto y la semilla nos indica que es posible que algo así 
suceda, que viajar en el tiempo, al menos para los seres biológicos, es algo 
factible. Solo que ese tipo de viaje no necesita máquina alguna, ni va hacia 
atrás, como habitualmente nos lo representamos, sino indefectiblemente 
hacia adelante. Nosotros no vamos hacia atrás, sino que lo que estaba 
atrás reaparece ahora delante de nosotros.

Por esta razón el progreso es un hundimiento hacia el fundamento. 
Esto es válido para el método filosófico de Hegel en general, incluido el 
de la Lógica. La deducción de las categorías revela progresivamente el 
verdadero fundamento de ellas, con lo cual el final acaba justificando la 
necesidad del comienzo (que todo el curso de la demostración haya 
comenzado por ahí y no por otra parte) y del desarrollo que lleva desde 
ahí hasta el final del recorrido, en cada uno de sus avances (Herszenbaun, 
en prensa). Por eso:

cada paso del progreso en el determinar ulterior (Fortgangs im Weiterbestim-
men), al alejarse del comienzo indeterminado, es también un acercamiento 
de retorno (eine Rückannäherung) a este, y así lo que primeramente pue­
de aparecer como diferente, es decir, la fundamentación regresiva (das rüc-
kwärtsgehende Begründen) del comienzo y su ulterior determinación pro-
gresiva (vorwärtsgehende Weiterbestimmen), caen una en la otra, y son la 
misma cosa. (WdL, II:569[580])



136

Dar un paso hacia adelante, alejarse de la necesaria indeterminación de 
todo comienzo, ganar determinación o progresar, es también, paradóji­
camente, acercarse, retornar al comienzo, regresar. Porque lo que se revela 
progresivamente no es más que el fundamento presente desde el inicio. 
Solo que ya no se presenta en la forma indeterminada, inmediata y abs­
tracta del comienzo, sino de forma determinada, mediada y por ello más 
concreta. En ese sentido, el progreso es auténticamente un progreso, a 
pesar de coincidir con el movimiento regresivo hacia el comienzo o al 
hundimiento en el fundamento.

El desarrollo de la vida es el cumplimiento de un destino, de un fin, 
incluso de un imperativo ontológico, que está allí desde el principio, 
conduciendo el proceso hasta el final. El ser debe revelarse como concepto 
y realizarse como Idea; la bellota debe ser roble; el niño o la niña deben 
poder ser adultos y llegar a ser reconocidos por la sociedad en virtud de 
sus talentos y aportes a la comunidad; el Estado despótico debe convertirse 
en un Estado constitucional o de lo contrario está llamado a desaparecer; 
la comprensión intuitiva de lo absoluto por el arte debe dar paso a la 
comprensión conceptual que solo la filosofía puede ofrecer. Podríamos 
multiplicar los ejemplos, pero la idea central es la misma: el comienzo 
determina el fin, porque las cosas deben llegar a ser lo que esencialmente 
son desde siempre, pero no es menos cierto que el fin determina el 
comienzo, porque solo sabremos lo que las cosas efectivamente son si 
echamos una mirada a su fin, al resultado, y lo comprendemos justamente 
como el final de un proceso.

Parece haber aquí una diferencia entre el ser y el saber. En el orden del 
ser lo determinante es el comienzo, la semilla, la bellota, porque de ella 
no saldrá otra cosa que un roble, pero en el orden del saber lo esencial es 
el fin, el fruto o, siguiendo el ejemplo, el roble, porque si queremos saber 
qué es un roble, jamás nos conformaríamos con la bellota. Como lo 
expresa Hegel en el Prólogo de la Fenomenología:

No nos contentamos con que se nos enseñe una bellota cuando lo que que­
remos ver ante nosotros es un roble, con todo el vigor de su tronco, la ex­
pansión de sus ramas y la masa de su follaje. Del mismo modo, la ciencia, 
coronación de un mundo del espíritu, no encuentra su acabamiento en sus 
inicios. (PhG:19[12])



137

Si bien es cierto que «[l]o verdadero es el todo», donde el todo refiere a 
la totalidad del proceso, desde el inicio hasta su final, incluyendo cada 
paso que fue necesario para llegar hasta ahí, no es menos cierto que «el 
todo es solamente la esencia que se completa mediante su desarrollo», y 
por ello Hegel afirma que el absoluto «es esencialmente resultado, que 
solo al final es lo que es en verdad» (ibid.:24[16]). La referencia a la cien­
cia, como coronación de un mundo espiritual, parece confirmar que de 
lo que estamos hablando es de nuestro saber sobre las cosas, no sobre las 
cosas mismas. Que el final o el resultado es determinante para el conoci-
miento, no para el ser mismo.

Así llegamos a un punto crucial de mi argumentación en este ensayo. 
Solo somos capaces de comprender qué es realmente un roble, incluso 
entender que la bellota es su semilla, que el proceso de su desarrollo es 
tal o cual, si ya tenemos el árbol adulto en toda su plenitud. Algo tiene 
que haberse realizado ya, debemos haber llegado a alguna clase de final 
de un proceso vital para poder comprender al menos parcialmente lo que 
tenemos enfrente. Porque, por más que examinemos insistentemente la 
bellota, de ella no extraeremos jamás el concepto de un roble ni obten­
dremos jamás la sombra donde descansar en las tardes tórridas del verano. 
Para eso necesitamos que el proceso haya concluido. Que tengamos ante 
nosotros el roble «con todo el vigor de su tronco, la expansión de sus 
ramas y la masa de su follaje».

El punto crucial de mi argumento es que para Hegel hay una necesa­
ria retroactividad en el conocimiento, pero no solo en el conocimiento. 
La lógica de la vida (así como la propia vida de la lógica) presenta un 
movimiento progresivo, productivo, prospectivo, dirigido al futuro, que 
apunta a la realización de un fin. Por eso Hegel deja claro que la vida 
presupone la teleología, aunque, siguiendo aquí a Klaus Brinkmann 
(1996), debemos entenderla como una «teleología retrospectiva», no «pro­
yectiva». Brinkmann está pensando en el organismo animal, pero sus 
referencias van más allá de la Filosofía de la Naturaleza. Si Hegel se 
hubiera valido de una teleología proyectiva, habría intentado derivar, por 
ejemplo, del concepto de organismo animal, características concretas 
como tener circulación sanguínea. Lo que restaría es simplemente veri­
ficar que los animales reales la tengan. Cosa que Hegel no hace en ningún 
momento, porque ello implicaría asumir como filósofo una cierta omnis­
ciencia y la capacidad de predecir el resultado de la historia natural o 
espiritual. La filosofía solo hace comprensible lo que ya es, expone la 



138

racionalidad de la realidad y su conformidad con ciertos fines. Esto hace 
de la filosofía una disciplina reconstructiva y teleológica, pero de una 
teleología retrospectiva que es capaz incluso de incorporar en el sistema 
de la ciencia novedades que en principio podrían parecer enigmáticas o 
que no pueden deducirse a priori de la progresión de las categorías. Como 
no se trata de deducción, sino de reconstrucción, el problema de su 
deducibilidad es ajeno a este campo. Si nueva información sobre cómo 
es el mundo no «encaja» con las reconstrucciones previas de la ciencia 
filosófica, entonces una nueva reconstrucción racional debe realizarse a 
fin de que esa información se deduzca naturalmente de sus premisas 
conceptuales (Brinkmann, 1996).4

Esta vía retrospectiva y reconstructiva completa el movimiento inverso 
al de la deducción categorial típico de la Lógica. Es el movimiento propio 
de la filosofía que, como en la cita del epígrafe de este trabajo, siempre 
«mira hacia atrás» (zurücksieht) y lo que ve es su propio conocimiento. 
Es un movimiento que va del presente al pasado, y que es igualmente 
necesario para la vida. Es necesario en el sentido epistemológico de que 
el fin nos permite comprender el pasado y al proceso que conduce nece­
sariamente a ese fin, porque, sin el roble adulto, no sabríamos que la 
bellota es su semilla. Y, si no supiéramos eso, sabríamos bastante poco 
del roble en general. 

Pero el proceso es necesario, ya no solo para el conocimiento o para la 
filosofía, sino también para la realidad misma. Sobre este punto volveré 
más adelante, porque antes quisiera profundizar en la pregunta sobre la 
necesidad del proceso, en qué sentido es necesario el proceso que estoy 
describiendo. Aquí las aguas se dividen entre la Lógica, como ciencia que 
estudia las determinaciones puras del pensamiento, y la Filosofía Real, la 
otra gran parte del sistema hegeliano que incluye la Filosofía de la Natu­
raleza y la Filosofía del Espíritu. No es, a mi modo de ver, la misma 
necesidad la que se encuentra en una y otra parte del sistema. En la 
Lógica, la deducción de las categorías del pensamiento es necesaria y, 
aunque también avanza hacia —o regresa a— el fundamento, que es la 
Idea absoluta, no lo hace de manera retrospectiva, sino prospectiva. Cada 
categoría se desprende necesariamente de las anteriores y no hay contin­
gencia alguna que pueda alterar ese procedimiento, ni exigir su revisión 

4. Sobre este tema, véase mi trabajo: Assalone (2019).



139

global, porque el mismo es un progreso puramente conceptual, que se 
da en el terreno del pensamiento puro. La contingencia es, en ese campo, 
una categoría más del pensamiento. Pensar supone pensar la contingen­
cia tanto como la necesidad. Pero esto mismo es un hecho necesario, no 
contingente.

En la Filosofía Real no es posible construir demostraciones de este tipo, 
«a espaldas» de la realidad e ignorando la radical contingencia de las 
producciones naturales y espirituales. Podría haber un nuevo planeta en 
el sistema solar, una guerra podría haberse ganado, y no perdido, un 
pueblo podría no haber existido jamás sobre la faz de la tierra y yo bien 
podría no haberme acordado en este momento de la batalla de Caseros. 
Son ocurrencias, acontecimientos contingentes. Negar su contingencia 
sería un acto de necedad por parte de un filósofo o de una filósofa, quien 
se expondría así al desafío de Krug de demostrar con necesidad la exis­
tencia de su pluma, sin poder hacerlo (Enz., II: § 250, nota, p. 35).

La contingencia tiene un amplio espacio en el mundo objetivo, sobre 
todo en la naturaleza, donde «tiene rienda suelta» (ihr freies Ergehen hat) 
(Enz., I: § 145, Agregado, p. 285). Aunque la contingencia no sea lo más 
importante para la filosofía, ella forma parte, no obstante, de la realidad 
efectiva y debe tener, en consecuencia, algún lugar donde desenvolverse. 
Es en la naturaleza, pero también en el «arbitrio» (Willkür), donde 
encuentra ese lugar. Sería necio entonces que la filosofía, cuando se ocupa 
de esta objetividad, olvidara el hecho de que es justamente ese el terreno 
de la contingencia desatada.

Pero que la contingencia tenga amplios márgenes de acción en el 
terreno de la Filosofía Real no quiere decir que ella sea incompatible con 
la necesidad. Que la filosofía hegeliana admita la necesidad de la contin­
gencia no implica el rechazo de la necesidad misma, al contrario. En 
efecto, es la necesidad lo que debe buscar la filosofía, no la contingencia. 
Para ello tenemos el concepto. El concepto es el que nos permite distin­
guir en un proceso real —sea natural o espiritual— la paja de la contin­
gencia del trigo de la necesidad. Necesario será aquello que en la objeti­
vidad siga al concepto. Los monstruos, los «seres intermedios» (Mitteldinge) 
y toda otra creatura que en la naturaleza desafíe las sistematizaciones 
teóricas de la Naturphilosophie por su caprichosa anatomía (Enz., II: § 
250, Obs., pp. 35–36 [310–311]), lo mismo que un Estado autoritario, en 
el cual los ciudadanos no pueden realizar sus fines particulares (PhR: § 
270, Agregado), serán cargados en la cuenta de lo puramente contingente, 



140

de lo que se ha apartado del concepto, que es su patrón ontológico, nor­
mativo y epistemológico. Así se explica la «impotencia de la naturaleza», 
que no acierta a plasmar del todo el concepto en la realidad (Enz., II: § 
250, p. 34 [309]). Quizás sea mejor decir que es el concepto el que no 
encuentra en la naturaleza el ámbito propicio para realizarse plenamente. 
Para ello será necesario el desarrollo del espíritu, el único capaz de captar 
el concepto en el elemento propio del concepto, es decir, conceptual­
mente. Justamente eso es lo que hace la filosofía.

La mirada retrospectiva de la filosofía pone al descubierto, en una 
realidad ya consumada, la estructura conceptual que sostuvo todo el 
tiempo a esa realidad concreta; revela el armazón de conceptos por cuyas 
articulaciones transitó la vida como un flujo irresistible, necesario. Pero 
lamentablemente no tenemos ojos para esa necesidad mientras ella ocu­
rre. No podemos anticipar hacia dónde se dirigirá, ni qué configuraciones 
de la naturaleza o del espíritu adoptará, a no ser que ya las haya adoptado 
y, en una fase declinante de su vitalidad, la filosofía «pinte gris sobre gris» 
sobre ese mundo espectral, en el que nada verdaderamente nuevo cabe 
ya esperar. Recordemos el célebre pasaje del final del Prefacio de la Filo-
sofía del Derecho, cuando Hegel dice que la filosofía llega siempre tarde 
y agrega inmediatamente: «En cuanto pensamiento del mundo, aparece 
en el tiempo solo después que la realidad ha consumado su proceso de 
formación y se halla ya lista y terminada» (PhR:27[20]). 

El animal sagrado de la filosofía es el búho, no el gallo. Los filósofos y 
las filósofas no están para anticipar o predecir cómo será el futuro. No 
son adivinos, tampoco constructores de mundos. No pretenden enseñar 
cómo debe ser el mundo (ibid.:24); no dicen qué es lo que hay que hacer, 
ni mucho menos cómo hacerlo. Pretender enseñarle al mundo cómo debe 
ser, tanto como anticipar cómo será, significa desconocer que el objeto 
de la filosofía, en última instancia la razón, ya está presente en la realidad 
y por lo tanto no hay que buscar muy lejos, ni usar demasiado la imagi­
nación, para encontrar algo verdadero en la filosofía.

Por su mirada retrospectiva y por la necesidad de situarse en el final 
de un proceso para saber realmente de qué se trata, la tarea de la filosofía 
se limita a la reconstrucción de mundos perimidos. Como quien extrae, 
del cuerpo de un animal muerto, el esqueleto que lo mantuvo firme en 
vida, para estudiarlo y así encontrar su lugar en el sistema de los verte­
brados. O como el arqueólogo que recorre ruinas y a partir de ellas recrea 
en su mente complejos sistemas de culto o de trabajo. En la Filosofía 



141

Real, la necesidad es un espíritu que recién puede atraparse cuando se ha 
desembarazado totalmente del cuerpo.

Esta idea de una necesidad que solo se puede captar de modo retros­
pectivo puede inducirnos a pensar que toda contingencia es en verdad 
una ilusión en el terreno de la Filosofía Real. Que lo que dábamos por 
contingente era en verdad necesario, solo que no lo sabíamos. Creo que 
esa lectura es desacertada. La necesidad retrospectiva no elimina la con­
tingencia, al contrario, se funda en ella. Un mundo histórico, el del 
Imperio Romano, pongamos por caso, bien podría no haber existido 
jamás. Su emergencia en la historia es por tanto un hecho contingente. 
Sin embargo, existió. Nuestra reconstrucción filosófica de su sentido en 
la historia no puede moverse ya en el terreno de la pura contingencia, 
desconociendo que, si bien lo contingente, por contingente, pudo ser de 
otra manera, sin embargo, es como es. Un hilo de necesidad debe conectar 
las piezas desordenadas de ese devenir real. Algo del orden del concepto 
encontró una vía de realización en Roma, quizás el concepto de persona o 
en general el derecho como existencia de la voluntad libre. Si el concepto 
encontró allí un ámbito propicio para su realización, no debemos suponer 
ya pura contingencia donde vimos la huella de la necesidad.

Si otra hubiera sido la historia, si Roma nunca hubiera existido, o si 
nuestro conocimiento de la historia, por nuevos descubrimientos cientí­
ficos, llegase a cambiar sustancialmente, el esfuerzo de reconstrucción 
filosófica debería reanudarse, volver a empezar desde el comienzo de los 
tiempos, porque debe ofrecer un relato global coherente y porque la 
persistencia en una concepción particular del mundo no es precisamente 
una virtud filosófica. Hegel no pregona en ninguna parte la obstinación 
como valor metodológico, sino que más bien demuestra con el ejemplo 
la necesidad de una actualización permanentemente sobre el estado del 
conocimiento científico, incluso empírico, de la época. A partir de ese 
acerbo teórico, el filósofo o la filósofa pone en marcha un esfuerzo recons­
tructivo que busca ordenar esa ingente cantidad de información, jerar­
quizándola y poniéndola en perspectiva.

La guía la proporciona el concepto. Para eso existe la Lógica y por eso 
la Lógica debe ser comprendida como la base conceptual de todo el sis­
tema, el arsenal de categorías sin el cual es imposible obtener un conoci­
miento científico tanto del mundo natural como del mundo espiritual. 
La base conceptual, el parámetro de toda racionalidad, realidad y nor­
matividad, no puede variar sustancialmente. De lo contrario, no sería 



142

una buena base y un buen parámetro. No hay ninguna teleología pro­
yectiva que nos permita deducir, por anticipado, el Imperio romano, ni 
ninguna de las consecuencias históricas que se siguieron de él, como por 
ejemplo el derecho romano. Pero, una vez acaecidos tanto ese imperio 
particular como el sistema jurídico que el mismo elaboró, podemos adver­
tir que la relación entre ambos está marcada por la necesidad: ningún 
otro sistema jurídico podría derivarse coherentemente de aquel imperio, 
y ese es probablemente el mayor aporte de aquel mundo histórico a la 
historia universal. Ahora bien, el concepto de necesidad, que nos permite 
establecer la relación histórica correcta entre el Imperio romano y el 
derecho romano, dos hechos de por sí contingentes, no es él mismo un 
hecho contingente. La necesidad como categoría lógica es siempre la 
misma, es lógicamente necesaria, tanto como la categoría de contingen­
cia. Por eso la Lógica se sustrae a la contingencia radical que atraviesa la 
Filosofía Real, y por eso a esta última solo le queda la tarea reconstructiva 
que encuentra la necesidad retrospectivamente, solo cuando el fin se ha 
realizado. 

La determinación del fin

Es curioso que Hegel, un filósofo tan preocupado por los comienzos, 
porque prejuzgan de alguna manera el todo, sea conocido, en nuestros 
días, más bien como el filósofo de los finales: el del fin de la historia, el 
fin del arte, la clausura de la filosofía, etc. Sin embargo, donde Hegel 
demuestra poner un mayor interés no es en los finales, justamente, sino, 
como decía, en los comienzos: por dónde debe comenzar la ciencia (WdL, 
I:65 y ss); si el «camino hacia la ciencia», que es la fenomenología del 
espíritu, es «ya él mismo ciencia» o no (PhG:80[60]); si es necesario 
realmente dar un rodeo, como prescribió Kant, por la teoría del conoci­
miento antes del conocer mismo, etc. Cuantas menos presuposiciones 
contenga el comienzo, o cuanto más justificadas estén las presuposiciones, 
tanto mejor será para la demostración filosófica posterior, porque avanzará 
sin supuestos arbitrarios, sin concesiones incómodas por parte del inter­
locutor, sin darle oportunidad al demonio escéptico para que meta la cola 
en el mecanismo de la argumentación y lo trabe irremediablemente.

Pero, aunque Hegel sea decididamente un filósofo de los comienzos, 
hay un núcleo de verdad en la imagen popular de Hegel como el filósofo 



143

que anuncia solemnemente los finales. Más allá de si las tesis del fin de 
la historia, del fin del arte o de la clausura de la filosofía en el altar del 
saber absoluto tienen algún asidero en la obra de Hegel —no es lo que 
quiero discutir aquí—, me interesa pensar más bien en qué medida es 
atinada, desde el punto de vista de la propia filosofía hegeliana, la repre­
sentación del filósofo como aquel que, situado en el final, narra la histo­
ria de la naturaleza o de la cultura a través de un relato global y conclusivo. 
Creo que esa representación es perfectamente compatible con la tarea de 
reconstrucción que, como mencioné antes, es típica de la filosofía (real). 
Y ello sin negar la contingencia de lo natural y lo espiritual, y sin declarar 
el final de todo futuro posible.

Sin embargo, la mirada retrospectiva no deja inalterada a la realidad 
misma. El conocimiento es capaz de modificar sustancialmente la realidad 
rocosa del pasado. Este es el aspecto quizás menos explorado, sin dudas 
el más interesante y original, de la concepción hegeliana de la reconstruc­
ción del pasado, que va más allá de la mera retrospección. No se trata tan 
solo de mirar atrás para entender mejor la realidad presente, o, lo que en 
parte es lo mismo, de tomar el presente (el resultado o el fin) como base 
para reconstruir el pasado. No es simplemente una cuestión de «mirar» 
o de «inspeccionar», sino de hacer algo con el pasado. Salvo que el «mirar 
atrás» tenga la capacidad de modificar sustancialmente el pasado. Hacia 
esa capacidad particular del espíritu quisiera orientar mi argumentación 
en lo que sigue.

Robert Brandom (2011) sostiene que, al ser creaturas esencialmente 
autoconscientes, los seres humanos tenemos una cierta capacidad auto–
constituyente. «Cómo algo que es esencialmente autoconsciente se aparece 
a sí mismo es parte de lo que ese algo realmente es». Un ser así «puede 
cambiar lo que es en sí mismo al cambiar lo que es para sí mismo». Esto 
abre la posibilidad de la auto–transformación, porque lo que un ser 
humano es en sí es el resultado de un proceso de desarrollo. «Los seres 
esencialmente autoconscientes no tienen naturalezas, tienen historias», 
dice Brandom. La experiencia en Hegel —típicamente, la Erfahrung de 
la conciencia en la Fenomenología— es un proceso de auto–constitución 
y auto–transformación por parte de estos seres esencialmente autocons­
cientes. Un proceso que se basa en la identificación y el sacrificio. Cuando 
advertimos que sostenemos al mismo tiempo dos posiciones mutuamente 



144

incompatibles, sentimos la exigencia de aprobar una de ellas, con la cual 
nos identificamos, y sacrificar la otra (Brandom, 2011:25–30).5

Como entes esencialmente autoconscientes e históricos, los seres 
humanos somos capaces de narrarnos a nosotros mismos y, gracias a esa 
narración, darnos una identidad —la cual, por supuesto, sin el reco­
nocimiento, sin la mirada aprobatoria de los otros, jamás sería confir­
mada—. El modo en el que narramos nuestra propia historia nos define 
esencialmente, porque en gran medida somos realmente eso que creemos 
ser. Una inconsistencia sensible en nuestra narración, algo que produzca 
una contradicción insostenible en nuestro relato de nosotros mismos, 
nos obliga a explicar de alguna manera esa contradicción, demostrando 
que no es realmente tal cosa, o nos exige asumirla como tal y reformular 
el relato entero de nuestra identidad para que deje de ser contradictorio. 
Porque, a la vez que seres esencialmente históricos y autoconscientes, 
somos también esencialmente racionales: no podemos consentir la contra­
dicción en el corazón de nuestra propia identidad. En esa intolerancia a la 
contradicción se funda, no solo la posibilidad del conocimiento riguroso, 
sino también el compromiso, la honestidad y la responsabilidad, actitudes 
eminentemente prácticas, que cimientan las relaciones intersubjetivas.

La auto–comprensión histórica del espíritu es un logro milenario que 
es producto de innumerables y colectivos esfuerzos de calibración de 
nuestras —muchas veces contradictorias— descripciones de nosotros 
mismos. Un país se comprende a sí mismo como una tierra de libertad, 
pero al mismo tiempo admite los centros de reclusión más temibles, por 
fuera de todo derecho y toda ley. Cuando los derechos humanos fueron 
promulgados, se les atribuía una universalidad estricta. Sin embargo, esa 
pretendida universalidad excluía a las mujeres y a los esclavos, para quie­
nes nada de lo humano parecía serles propio. Fue un esfuerzo social 
sostenido el que obligó a revisar esa concepción excluyente de la huma­
nidad y a ampliar los márgenes de la ciudadanía occidental. La auto–des­
cripción no contradictoria de nosotros mismos es a la vez un logro social 
y un elemento constitutivo de nuestra identidad histórica, tanto a nivel 
personal, como a nivel nacional y global.

Pero mi interés estaba puesto principalmente en la acción, en cómo 
hacemos algo con el pasado. Lo indicado recién tenía como objetivo evi­

5. Sobre este tema, véase mi artículo: Assalone (2015).



145

denciar cuán decisivo, cuán constitutivo, es contar con una narración 
histórica coherente de nosotros mismos. Ahora quisiera mostrar que para 
Hegel esa intolerancia hacia la contradicción en la historización de nues­
tra identidad lleva incluso a transformar el pasado para adecuarlo a los 
logros del presente. Esta es otra manera de entender la «determinación 
del fin» con respecto a un proceso vital. Ya no como una determinación 
epistémica, o en el orden del conocimiento (el final determina nuestro 
conocimiento del pasado), sino como una determinación ontológica o en 
el orden del ser mismo (el final constituye el pasado).

Esta idea, que corre el riesgo de ser prejuzgada como una justificación 
filosófica de las manipulaciones de la verdad histórica, tiene, al contrario, 
sentidos perfectamente compatibles con el apego a la verdad. Es lo que 
comúnmente llamamos «resignificación», la cual no consiste en una mera 
operación retórica (aunque ninguna operación retórica es realmente una 
mera operación retórica), un cambio del significado de las palabras o de 
la definición de los conceptos, sino una transformación de la realidad 
misma aludida por esas palabras y esos conceptos. 

Resignificar un intercambio desafortunado de palabras como «mal­
trato» es algo más que cambiar palabras, es modificar la historia misma. 
No se modifica solo nuestra comprensión de ese hecho pasado, sino el 
hecho mismo. ¿Qué ocurrió finalmente? ¿Fuimos maltratados verbal­
mente por alguien o fue solo un intercambio más o menos afortunado 
de palabras el que tuvimos? Si fue maltrato, no empezó a ser maltrato en 
el momento en que lo concebimos de esa manera. Siempre lo fue, y 
justamente por eso es que finalmente llegamos a concebirlo como tal. 
Hay un núcleo de realidad en el pasado que nos obliga a esforzarnos cada 
vez por mejorar nuestra comprensión de lo ocurrido, porque en ello se 
nos va, si no la vida, al menos sí nuestra identidad. Pero también es cierto 
que, sin esa comprensión retrospectiva, sin ese conocimiento del pasado, 
no se habría expuesto jamás ese núcleo de realidad a la luz del día. En ese 
sentido, el conocimiento retrospectivo constituye el pasado, y por eso la 
retrospección se revela como retroactividad, como algo que hacemos desde 
el futuro con el pasado, al punto tal de transformarlo sustancialmente, 
llegado el caso.

La capacidad del espíritu de transformar el pasado a partir de una 
modificación de su comprensión de sí mismo aparece expresamente dicha, 
aunque escasamente desarrollada, en la Fenomenología del espíritu, en el 
momento culminante del capítulo VI, dedicado al Espíritu. Me refiero a 



146

la escena que enfrenta a la conciencia que actúa y a la conciencia enjui­
ciadora (PhG:VI.C.3), que es el alma bella en su devenir más cruel. En 
ese pasaje clave de la Fenomenología, Hegel expresa con todas las letras, 
pero sin explayarse sobre el asunto, la capacidad que tiene el espíritu de 
transformar el pasado en virtud de su comprensión de sí mismo. Dice:

Se muestra, así, como la conciencia abandonada por el espíritu y que reniega 
de éste, pues no reconoce que el espíritu, en la certeza absoluta de sí mismo, 
es dueño de toda acción y de toda realidad y puede rechazarla y hacer que 
no acaezca. (PhG:491[389])

Dicho en estos términos, no alcanza a percibirse la radicalidad del plan­
teo de Hegel. La traducción de Gómez Ramos es más elocuente y estricta: 
«el espíritu, en la certeza absoluta de sí mismo, es dueño y maestro de 
todo acto y de toda realidad efectiva, puede rechazar ésta y hacer que no 
haya ocurrido» (Hegel, 2010:769). El texto original dice: ungeschehen 
machen kann. El espíritu puede hacer que la realidad no haya ocurrido, 
que lo acaecido sea algo no–acaecido, ungeschehen.

Estamos en la situación en la que el alma bella no devuelve, a la con­
fesión del mal por parte de la conciencia que actúa, su propia confesión. 
Se convierte así en el «corazón duro», inflexible, que no se conmueve ante 
la confesión sincera del otro y no acepta el perdón. El alma bella, como 
conciencia que juzga, no entiende que el espíritu tiene la capacidad de 
hacer que lo que ocurrió no haya ocurrido, que el daño ocasionado sea 
abolido por el perdón. No por obra de un simple olvido selectivo o un 
engaño consentido, sino porque el daño, una vez perdonado, ya no duele, 
por tanto, ha dejado de ser, estrictamente, un daño. Cuando compren­
demos al otro en sus motivaciones, cuando sentimos que su arrepenti­
miento es auténtico y aceptamos sus disculpas, el hecho que nos dañó ya 
no nos daña más, es como si nunca hubiera sucedido. Esa capacidad 
terapéutica del espíritu, que puede transformar en sentido estricto el 
pasado, es lo que llamo la retroactividad del espíritu. La cual es la máxima 
expresión del poder sobre la realidad de la mirada retrospectiva —y cons­
titutiva— del espíritu sobre los procesos vitales de formación.



147

Conclusión

El argumento principal de este ensayo parte de la identificación, en la 
filosofía de Hegel, entre el pensamiento y la vida. Ese punto de partida 
nos permite comprender al pensamiento como algo vivo y a la vida como 
algo racional, al mismo tiempo que nos ayuda a determinar los rasgos 
esenciales de cada uno: por qué el concepto tiene las tres determinaciones 
que tiene y por qué lo viviente no tolera la contradicción en sí mismo. 
La identidad entre el pensamiento y la vida explica a su vez el valor de la 
dialéctica en el método hegeliano. Dialéctico es en general el movimiento 
del concepto y de la realidad, precisamente porque todo movimiento es 
negativo: un nuevo estado surge como resultado de la negación del estado 
anterior. Pero, más específicamente, la dialéctica alude al segundo 
momento del método o del pensamiento vivo, donde se concentra la 
mayor negatividad y se consolidan todas las contradicciones. Es el 
momento de la partición, de la particularidad del concepto. Como el 
pensamiento y lo viviente en general no pueden tolerar la contradicción 
por mucho tiempo, una nueva negación, esta vez de la contradicción 
misma, produce una superación y un retorno a la unidad, pero como un 
nuevo concepto o una nueva configuración vital.

El objetivo principal de este trabajo es poner de relieve que ese retorno 
a la unidad supone un movimiento que ya no es productivo o prospectivo, 
como en la deducción de las categorías lógicas o en el desarrollo de un 
ser vivo, sino retrospectivo y retroactivo. Comprender la equivalencia 
entre el pensamiento y la vida, y entender que la dialéctica en última 
instancia corresponde al pulso de lo vivo, nos permite extraer la conclu­
sión de que el método de la filosofía y, por lo tanto, en algún sentido 
también la dialéctica como motor del método, operan en esta dirección 
retrospectiva, por lo menos en el ámbito de la Filosofía Real.

El carácter retrospectivo de la filosofía pone restricciones muy nítidas 
a las pretensiones de la ciencia filosófica. No nos cabe esperar de la filo­
sofía ni la adivinación, ni la predicción, ni la construcción de realidades 
ensoñadas, por muy estimulantes que ellas puedan ser, sino la reconstruc­
ción de la estructura y de la dinámica conceptual de realidades consuma­
das y de mundos agonizantes o extinguidos. La filosofía debe pensar el 
mundo, no crearlo. Esta modestia metodológica elimina cualquier infa­
tuación por parte del filósofo. Él no debe jugar a ser Dios. El mundo debe 



148

estar dado; al filósofo o la filósofa solo le cabe comprenderlo y hacerlo 
comprensible a los demás. 

Lo cual no es poco, porque la comprensión del mundo no deja inal­
terada a la realidad. De lo contrario existiría un abismo entre la ciencia 
y la realidad, entre el pensar y el ser. Un abismo que sería bastante poco 
hegeliano y sobre todo peligroso para el conocimiento, porque en esa 
brecha dualista crecen todos los escepticismos y todos los relativismos. 
Así como la transformación de la realidad o del conocimiento de la rea­
lidad obliga a la ciencia a transformarse a sí misma, produciendo nuevas 
reconstrucciones del pasado, como ocurre a nivel personal o social con 
nuestras narraciones de auto–comprensión e identificación histórica, así 
también, a la inversa, una modificación sustancial de la comprensión del 
mundo o de nosotros mismos tiene efectos reales. Esto es lo que llamé 
en este ensayo la retroactividad del pensamiento. Ella da cuenta de la 
determinación, no solo epistémica, sino ahora también ontológica, del 
fin sobre el proceso, del resultado sobre el desarrollo. Por ello es posible 
decir que «lo absoluto es esencialmente resultado».

La estructura teleológica está presente en todo el sistema hegeliano, 
pero la dirección prospectiva o retrospectiva de esa teleología distingue 
la Lógica de la Filosofía Real. La Filosofía de la Naturaleza o la Filosofía 
del Espíritu abordan conceptualmente objetos atravesados por una con­
tingencia que, en última instancia, no podemos eliminar ni integrar com­
pletamente en el curso necesario de las cosas que la Filosofía Real tiene 
como tarea explicitar. Esa contingencia radical hace de toda conclusión 
filosófica una conclusión provisional y de toda reconstrucción del pasado 
una reconstrucción parcial. Nuevos conocimientos o nuevas realidades 
obligan a la filosofía a retomar su misión reconstructiva. La Lógica, en 
cambio, no tiene ese problema porque no está atravesada por la contin­
gencia, sino por la necesidad. La contingencia está incluida en su esfera 
como una categoría más que se deduce necesariamente del desarrollo de 
las demás categorías del pensamiento puro. Es por lo tanto legítimo 
asumir la invariabilidad de esa parte del sistema, precisamente el que le 
da su fundamento.

La retroactividad del conocimiento o del auto–conocimiento en la 
realidad revela el dominio del concepto sobre la objetividad. «Lo que es 
racional debe acontecer» (was vernünftig ist, muß geschehen), proclama la 
Filosofía del Derecho de 1817/18 (Hegel, 1817/18: § 134, p. 192). Lo racional 
debe ser real, pero también lo real debe ser racional, debe cumplir cohe­



149

rentemente con el imperativo ontológico del concepto. Pero la retroac­
tividad del conocimiento muestra también la prioridad del fin sobre todo 
comienzo y desarrollo. Al fin y al cabo, eso es la teleología, el gobierno 
del fin. Aunque resulte crucial saber cuál es —o elegir muy bien— el 
punto de partida de una argumentación o de un relato histórico, porque 
el comienzo también es determinante, es en última instancia el fin el que 
tiene la última palabra. Es desde el fin que hacemos filosofía. Desde ahí 
«vemos hacia atrás», narramos nuestra historia y extraemos de ella las 
conclusiones que son decisivas para nuestra vida. Si la dialéctica no inclu­
yera esta retroactividad del pensamiento como un momento esencial de 
su dinámica, entonces sería incapaz de dar cuenta, a la vez, de la vitalidad 
del pensamiento y de la racionalidad de la vida.

Referencias bibliográficas

Assalone, Eduardo (2015). Hegel normativista. La prioridad de la práctica, la 

autoconciencia como logro social y como sujeto de estados normativos, en el Cap. IV 

de la Fenomenología del espíritu. Ideas y Valores, LXIV (158), 61–84.

Assalone, Eduardo (2019). Contingencia y necesidad en la Filosofía de la Naturaleza y en 

la Filosofía del Derecho de Hegel. Una teleología retrospectiva. En Pulley, R. (Comp.) 

Assalone, Eduardo y Pulley, Romina (Eds.). Lo Real: Dimensiones teóricas y prácticas. 
Actas de las VII Jornadas Nacionales de Filosofía Moderna (pp. 38–52), organizadas por 

la Universidad Nacional de Mar del Plata.

Bordignon, Michela (2014). A lógica especulativa como lógica da vida. En Ferreiro, H., 

Hoffmann, Thomas S. y Bavaresco, Agemir (Eds.). Los aportes del itinerario intelectual 
de Kant a Hegel. Comunicaciones del I Congreso Germano–Latinoamericano sobre  
la Filosofía de Hegel (pp. 247v273). Editora Fi–EdiPUCRS.

Brandom, Robert B. (2011). The Structure of Desire and Recognition: Self –

Consciousness and Self –Constitution. En Ikäheimo, H. y Laitinen, A. (Eds.). 

Recognition and Social Ontology (pp. 25–51). BRILL.

Brinkmann, Klaus (1996). Hegel on Animal Organism. Laval théologique et philosophique, 

52(1), 135–153.

Ferrini, Cinzia (2011). The Transition to Organics: Hegel’s Idea of Life. En Houlgate, S.  

y Baur, M. (Eds.). A Companion to Hegel (pp. 203–224). Wiley –Blackwell.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1807). Phänomenologie des Geistes. Suhrkamp (1986). 

[= PhG]. Trad. esp.: W. Roces, México, Fondo de Cultura Económica, 2006. También 

traducción española de Abada Ediciones, 2010.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1812). Wissenschaft der Logik I. Erster Teil. Die objektive 
Logik. Erstes Buch. Suhrkamp (1986). [= WdL, I]. 



150

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1816). Wissenschaft der Logik II. Suhrkamp (1986). [= 

WdL, II]. Trad. esp.: Augusta y Rodolfo Mondolfo, Buenos Aires, Ediciones Solar, 1968.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1817). Vorlesungen über Logik und Metaphysik. 
Heidelberg 1817. Mitgeschrieben von F.A. Good. En Vorlesungen. Ausgewählte 
Nachschriften und Manuskripte, Band 11. Felix Meiner Verlag (1992).

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1817/18). Vorlesungen über Naturrecht und 
Staatswissenschaft Heidelberg 1817/18 mit Nachträgen aus der Vorlesung 1818/19 
Nachgeschrieben von P. Wannenmann. En Vorlesungen. Ausgewählte Nachschriften und 
Manuskripte, Band 1. Felix Meiner Verlag (1983).

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1821). Grundlinien der Philosophie des Rechts oder 
Naturrecht und Staatswissenschaft im Grundrisse. Suhrkamp (1989). [= PhR]. Trad. 

esp.: J. L. Vermal, Buenos Aires, Sudamericana, 2004.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1830a). Enzyklopädie der philosophischen 
Wissenschaften im Grundrisse – 1830. Erster Teil. Die Wissenschaft der Logik. 

Suhrkamp (1986). [= Enz., I]. Trad. esp.: R. Valls Plana, Madrid, Alianza Editorial, 

2000.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1830b). Enzyklopädie der philosophischen 
Wissenschaften im Grundrisse 1830. Zweiter Teil. Die Naturphilosophie. Suhrkamp 

(1986). [= Enz., II]. Trad. esp.: R. Valls Plana, Madrid, Alianza Editorial, 2000.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1830c). Enzyklopädie der philosophischen 
Wissenschaften im Grundrisse 1830. Dritter Teil. Die Philosophie des Geistes. Suhrkamp 

(1986). [= Enz., III]. Trad. esp.: R. Valls Plana, Madrid, Alianza Editorial, 2000.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1831). Vorlesungen über die Wissenschaft der Logik.  

En Gesammelte Werke, Band 23.2. Felix Meiner Verlag (2015).

Herszenbaun, Miguel (en prensa). Método analítico–método sintético–método absoluto. 

Una interpretación de la idea del conocer en la Ciencia de la lógica. En Pulgar,  

P. y Aragüés, R. (Comps.). La lógica del concepto. UMA Editorial.

Ng, Karen (2020). Hegel’s Concept of Life. Self –Consciousness, Freedom, Logic. Oxford 

University Press.

Sell, Annette (2013). Der lebendige Begriff. Leben und Logik bei G. W. F. Hegel. Verlag 

Karl Alber.

Siep, Ludwig (1986). Hegels Theorie der Gewaltenteilung. En Lucas, H. –Ch.  

y Pöggeler, O. (Orgs.). Hegels Rechtsphilosophie im Zusammenhang der europäischen 
Verfassungsgeschichte (pp. 387–420). Frommann–Holzboog.



151

Popper sobre la dialéctica

En el año 1940, Karl Popper publica en la revista Mind un artículo bajo 
el título «¿Qué es dialéctica?» (Popper, 1940:403–426), artículo que dos 
décadas más tarde incluye como un capítulo de su libro Conjeturas y 
refutaciones (Popper, 1962). A pesar de sus evidentes deficiencias exegéti­
cas, dicho artículo ha ejercido una notable influencia especialmente –
aunque no exclusivamente– entre los lectores de tradición analítica. La 
interpretación crítica de la dialéctica hegeliana propuesta allí por Popper 
puede ser resumida en tres tesis principales y, a ojos del propio Popper, 
estrechamente vinculadas entre sí: 

La primera es que, dado que según Hegel la contradicción sería una 
propiedad de la realidad misma y no solamente un fenómeno específico 
de la esfera del pensamiento humano, las contradicciones no podrían ni, 
en rigor, deberían ser evitadas (Popper, 1940:411). En este contexto, 
Popper recuerda que una ley esencial del pensamiento es justamente el 
principio de no–contradicción, el cual prescribe evitar las contradicciones 
como condición necesaria de posibilidad del conocimiento: en efecto, si 
dos proposiciones que afirman lo contrario acerca de algo son ambas 
verdaderas se sigue que cualquier proposición sobre ese algo puede ser 
verdadera (Popper, 1940:410). 

La segunda crítica de Popper dirigida contra lo que a sus ojos implica 
la dialéctica hegeliana es que para ésta el único criterio de verdad para 
decidir entre distintas proposiciones y, más en general, entre distintas 
teorías sería su respectiva razonabilidad (reasonableness) (Popper, 1940:413, 

Qué no es la dialéctica:  
Una respuesta a Karl Popper

Héctor Ferreiro 

Pontificia Universidad Católica Argentina – CONICET



152

416). Popper caracteriza a esta posición como «racionalismo» por contra­
posición a «empirismo», y sostiene que, en opinión de Hegel, resulta 
entonces posible construir el entero cuerpo del saber y la ciencia sin 
referencia a la experiencia sensible, solo haciendo uso de la razón, dado 
que una proposición razonable tiene que ser, según la lógica de dicho 
criterio, una descripción verdadera de los hechos (Popper, 1940:414–415). 
A esta posición Popper opone la actitud empirista, la cual mantiene, por 
el contrario, que es en último análisis la percepción sensible la que permite 
decidir acerca de la verdad o falsedad de una proposición y, ulteriormente, 
de una teoría general sobre la realidad. El puro razonamiento (pure rea-
soning alone) no es nunca suficiente para establecer la verdad de una 
teoría; siempre es necesario recurrir a su confrontación con la percepción 
sensible (Popper, 1940:413). En la medida en que excluye el recurso a la 
percepción sensible, el criterio de la razonabilidad no permite como tal 
decidir entre diversas teorías. Solo pensando o razonando se puede llegar, 
según Popper, con igual pretensión de validez a teorías muy diferentes e 
incluso contrarias acerca de lo mismo. En este contexto, Popper recuerda 
las antinomias kantianas y las interpreta expresamente de una manera 
laxa, es decir, no las acota al conflicto particular que se plantea entre 
finitud y el requerimiento de infinitud de nuestra razón, sino que sostiene 
que la idea de base detrás de las antinomias tratadas por Kant es que, si 
se deja a la razón humana regirse por su propia legalidad sin recurrir a la 
experiencia sensible como el freno que corrige la actividad de teorización, 
la razón puede generar teorías contrapuestas acerca de lo mismo, teorías 
que, según la lógica de la pura razonabilidad, pueden ser simultáneamente 
consideradas como correctas (Popper, 1940:414). Por esto —prosigue 
Popper— es necesario, tal como lo sostuvo Kant, que el entendimiento 
permanezca siempre dentro de los límites de lo experimentable: Kant 
sostuvo, en efecto, que el pensamiento no debe ir más allá del campo de 
lo experimentable para evitar así construir sistemas metafísicos a partir 
de la pura razón. Los idealistas alemanes posteriores a Kant, por el con­
trario, habrían abandonado esta advertencia y precepto de la filosofía 
kantiana y, al hacerlo, habrían abierto la puerta a la libre teorización de 
la razón. La conclusión de Popper es que el puro racionalismo o antiem­
pirismo, es decir, la postura que descarta a la percepción sensible como 
criterio primario de verdad, es el fundamento último de que el pensa­
miento no pueda superar las contradicciones en las que puede eventual­
mente incurrir. 



153

La tercera tesis implicada, según Popper, por la dialéctica es la tesis que 
la mente puede entender el mundo porque el mundo es similar a la mente 
(mind–like). Popper considera a esta tesis como la tesis central de la 
posición idealista (Popper, 1940:414, 420–421). En este contexto, Popper 
aclara que resulta todavía aceptable una forma de idealismo que reserve 
una dosis, aunque más no sea modesta, de realismo, dado que dicho 
realismo modesto puede complementarse con un empirismo también 
modesto —o, para decirlo con John McDowell, con un «empirismo 
mínimo» (McDowell, 1994a:11, 67 et passim; McDowell, 1994b:190–205; 
McDowell, 1999, 87–104; McDowell, 2003:75–88)—. El último límite 
aceptable para el enfoque idealista es así el que Kant puso a su idealismo 
trascendental. Los idealistas posteriores a Kant, por el contrario —aquí 
Popper menciona expresamente a Fichte y a Hegel (Popper, 1940:415)—, 
abandonan este último bastión de realismo y empirismo y consideran 
que lo racional es idéntico a lo real. Esta identificación puede, por su 
parte, conciliarse con el principio de razonabilidad como criterio único 
y exclusivo de verdad, dado que en tal paradigma lo que la razón elabora 
según su propia legalidad es real, es decir, es el mundo mismo. Popper ve 
así un vínculo intrínseco entre el idealismo y el racionalismo y, ulterior­
mente, entre la tesis racionalista–idealista y la tesis que el principio de 
contradicción no tiene validez, dado que al estar librado el pensamiento 
a su propia actividad libre, sin control de la experiencia sensible, propo­
siciones y teorías contrarias pueden ser ambas una descripción correcta 
del mundo.1 

Recapitulemos, a modo de resumen, la interpretación de Popper sobre 
la dialéctica —o, más precisamente, sobre las condiciones teóricas de 
posibilidad de la dialéctica—: dado que pertenece a la realidad misma y 
no es tan solo un fenómeno específico de la esfera del pensamiento, la 
contradicción no puede ni debe ser evitada; el criterio de verdad de las 
proposiciones es la razonabilidad, por lo cual resulta posible construir el 
entero cuerpo del saber sin referencia a la percepción sensible; toda vez 
que una proposición razonable es una descripción verdadera de los 
hechos, lo racional es idéntico a lo real, o, en otros términos, la realidad 

1. Popper no busca ofrecer una crítica del idealismo radicalizado de los idealistas poskan-
tianos; a sus ojos, la tesis que el pensamiento es el mundo le parece lisa y llanamente insos-
tenible, la premisa de una reductio ad absurdum (véase Popper, 1940:415).



154

se identifica con el pensamiento. Estas tres tesis están para Popper intrín­
secamente vinculadas entre sí: las contradicciones no pueden ni deben 
ser evitadas, porque forman parte de la realidad; forman parte de la rea­
lidad, porque el pensamiento es idéntico a lo real, y el pensamiento es 
idéntico a lo real, porque es la razonabilidad misma, sin control de la 
percepción sensible, la que determina si algo es real o no. El antiempi­
rismo es así lo que en la lectura de Popper funciona como la clave de 
bóveda de la entera argumentación de Hegel a favor de la dialéctica.
	

Contradicción y percepción en el idealismo absoluto

En rigor, no pocas de las tesis que Popper le atribuye a Hegel en relación 
con la dialéctica son, en esencia, correctas; es más bien la valoración que 
Popper hace de esas tesis donde radica la diferencia respecto de Hegel. 
En efecto, desde un punto de vista exegético y conceptual no es ilegítimo 
afirmar que para Hegel las contradicciones no afectan tan solo al pensa­
miento, sino que son también características de la realidad, que el criterio 
de verdad es la razonabilidad y no los supuestos datos de la experiencia 
sensible y que una proposición que se integra coherentemente en la acti­
vidad de comprensión es una proposición que por ello mismo describe 
lo real, de modo que la realidad es en esencia idéntica al pensamiento. 
Hay, no obstante, dos afirmaciones que Popper atribuye a Hegel que son 
incorrectas tanto exegética como conceptualmente, a saber: que las con­
tradicciones no deben ser resueltas y que resulta posible justificar el cono­
cimiento humano sin referencia alguna a la experiencia sensible. Estas 
dos afirmaciones incorrectas alteran, sin embargo, el entero sentido del 
idealismo que Hegel propone. En efecto, las primeras tres afirmaciones 
correctas de Popper, esto es, que la contradicción es una característica de 
la realidad, que el criterio de verdad es la razonabilidad y que el pensa­
miento y la realidad son idénticos adquieren sentidos específicamente 
diferentes si implican —como cree el mismo Popper— que la contradic­
ción no debe ser evitada y que el conocimiento de lo real puede consti­
tuirse sin apelación a la percepción o, en cambio, si implican —como es 
de hecho la posición que sostiene Hegel— que las contradicciones sí 
deben ser evitadas y que la comprensión de la realidad no excluye al 
conocimiento sensible. 



155

En lo que respecta a la primera de las afirmaciones infundadas de 
Popper, esto es, que según Hegel las contradicciones no pueden ni deben 
ser resueltas, es preciso aclarar que para Hegel la contradicción afecta no 
solo al pensamiento, sino a la realidad misma, pero al contrario de lo que 
supone Popper esto en modo alguno significa a sus ojos que la contra­
dicción no deba por ello ser superada cuando efectivamente se plantea; 
en rigor, es exactamente a la inversa: precisamente porque la contradicción 
concierne a las cosas mismas Hegel afirma que nuestra concepción de la 
realidad debe ser modificada, y debe serlo justamente porque, dado que 
nuestra concepción sobre el mundo es siempre y en cada caso la que nos 
informa cómo es el mundo real, si no se la corrigiera sería entonces la 
realidad misma, y no nuestra concepción sobre ella, la que sería contra­
dictoria; es justamente este corolario el que debe inducirnos a corregir el 
modo como nuestra mente concibe qué es real y qué no lo es. En forma 
enteramente contraria a lo que Popper le atribuye, Hegel critica a Kant 
precisamente porque, en su opinión, Kant no resuelve la contradicción 
de las antinomias, dado que conserva como tal la contraposición de los 
dos términos que ellas contraponen para simplemente desplazarla y reu­
bicarla en el pensamiento del sujeto (Hegel, 1970c [W20]: 357ss.; Hegel, 
1970b (8):126 [Enz §48]). En la filosofía de Kant, las antinomias resultan 
ser, en último análisis, contradicciones internas de la subjetividad misma, 
contradicciones que derivan del conflicto entre la tendencia a lo incon­
dicionado de la razón y el carácter finito y limitado de los objetos fenomé­
nicos de la sensibilidad. Es, pues, el sujeto cognoscente el que en la 
postura de Kant termina asumiendo y cargando sobre sí mismo, en su 
propia naturaleza, la tensión de la antinomia. A esto justamente se refiere 
Hegel al hablar de la «excesiva delicadeza para con el mundo» (eine zu 
große Zärtlichkeit für die Welt) que muestra Kant en su intento de solución 
de las antinomias (Hegel, 1985 [GW 21]:232; Hegel, 1970b (8):126 [Enz 
§48A]; Hegel, 1978 [GW 11]:272). Según Hegel, un idealismo todavía 
formal, es decir, un idealismo con una dosis de realismo y empirismo, 
como lo recomienda Popper, no resuelve las contradicciones, ya que en 
tal caso sus dos términos no pierden, en rigor, su carácter recíprocamente 
excluyente y contradictorio. El modo como Kant busca evitar el conflicto 
de esos términos es refiriéndolos respectivamente a dos esferas ontológi­
cas diferentes, sin relación mutua, es decir, en la práctica, distanciando y 
alejando un término respecto del otro, de modo que ya no se repelan e 
impugnen mutuamente. Más claramente: la solución ingeniada por Kant 



156

es que las dos tesis de la antinomia no se encuentren frente a frente, 
repeliéndose, en la realidad misma, sino tan solo en la razón humana que 
decide confrontarlas en su propio plano interno (Kant, 1998:621 [KrV, A 
533/B 561], 629–630 [KrV, A 543–544/B 571–572]). Para Hegel, esta estra­
tegia significa una pseudo–solución, pues la tesis de la antinomia —por 
ejemplo, en la tercera antinomia, la libertad como causación incausada— 
no deja de tener por ello una relación como tal contradictoria con la 
antítesis —la necesidad de la causalidad natural. Así, a ojos de Hegel en 
las antinomias la oposición entre tesis y antítesis, lejos de ser resuelta por 
el idealismo trascendental que Kant propone como su solución, es abso­
lutizada por él (Hegel, 1970a [W2]:319; Hegel, 1970c [W20]:358). La 
única auténtica solución a las antinomias no puede consistir sino en 
mostrar que a pesar de su carácter aparentemente irreconciliable la tesis 
y la antítesis no contienen en verdad determinaciones contradictorias. Lo 
que las antinomias revelan no es para Hegel más que la nulidad e insufi­
ciencia de las categorías del pensamiento abstractivo y representacional 
para interpretar adecuadamente la realidad (Hegel, 1970a [W2]:320). En 
opinión de Hegel, si Kant hubiera abandonado el dualismo entre la mente 
humana y el mundo podría haber llegado a tomar conciencia de que la 
que contiene las determinaciones contrapuestas en las antinomias es la 
realidad misma y que, precisamente por ello, es el entendimiento humano 
el que las concibe como recíprocamente excluyentes. El carácter contra­
dictorio de esas determinaciones podría de ese modo haber sido resuelto, 
ya que ellas habrían quedado subsumidas bajo la identidad de la realidad 
misma y así, reconciliadas en y por la realidad, habría quedado demos­
trado que su mutua repulsión y contradicción es, en rigor, una apariencia 
resultante de una consideración deficiente por parte del entendimiento 
humano. Para Hegel es el entendimiento el que interpreta como incom­
patibles y mutuamente excluyentes las determinaciones que en la realidad 
coexisten —por lo visto— pacíficamente; es, pues, el modo general de 
concepción del entendimiento lo que debe ser criticado y superado y no 
tan solo un grupo limitado y arbitrariamente elegido de contradicciones 
concretas (Hegel, 1985 [W21]:179–180; Hegel, 1970c [W20]:356). De este 
modo, en las antípodas de lo que Popper le atribuye, Hegel considera a 
la contradicción como el motor mismo que mueve a la actividad cognitiva 
del espíritu a ponerse a prueba y a corregirse, en la precisa medida en que 
esa actividad no debe persistir en las contradicciones, sino intentar resol­
verlas, discutiendo y cancelando las condiciones teóricas de su posibilidad. 



157

Según acaba de exponerse, si lo que el sujeto concibe como contradicto­
rio resulta ser intrínseco a la realidad misma, entonces —sostiene Hegel 
en abierta contraposición a lo que le atribuye Popper y, más en general, 
a lo que Popper cree que implica como tal la tesis de la unidad del ser y 
el pensar— las contradicciones deben ser resueltas. Para Hegel, superar 
las contradicciones y superar el dualismo de fenómeno y cosa en sí, es 
decir, desde otra perspectiva, el dualismo de idealismo y realismo y de 
racionalismo y empirismo son dos caras de una misma moneda. 

Esto nos lleva a la segunda de las afirmaciones erróneas de Popper 
acerca de lo que Hegel habría sostenido, a saber: que es posible elaborar 
una teoría acerca del mundo sin recurrir a la experiencia sensible para 
decidir si dicha teoría es verdadera o no lo es. Lo que define a una con­
cepción empirista del conocimiento no es la simple aceptación de la 
diferencia —por lo demás, irreductible— entre percepción sensible y 
conocimiento no–perceptual o inteligible, sino los compromisos onto­
lógicos que esa concepción le confiere a ambos: para el empirismo, la 
percepción sensible debe contener el vínculo con el mundo real del con­
tenido que el sujeto conoce como algo real, mientras que el conocimiento 
no–perceptual contiene solo su propio contenido cualitativo —su deter­
minidad—, el cual es interpretado entonces como un contenido que 
como tal es solamente posible, es decir, un contenido de suyo meramente 
mental o subjetivo. Cuando el pensar es concebido como una actividad 
en cuanto tal subjetiva y formal, el hecho que al menos en algunas oca­
siones estamos conociendo el mundo real implica que el sujeto tiene que 
estar poniéndose en contacto con el mundo en al menos uno de sus actos 
de pensamiento; de lo contrario, todos los contenidos que el sujeto piensa 
serían contenidos meramente subjetivos. La correlación entre percepción 
sensible y realidad se presenta, pues, como un corolario de concebir al 
pensar como una actividad de suyo puramente formal. Ahora bien, si no 
se lo concibe como de suyo formal, queda abierto el camino a que la 
referencia del pensar a la realidad pueda ser explicada de un modo espe­
cíficamente diferente de como lo hace el empirismo, a saber: sin atribuirle 
a la percepción sensible un carácter receptivo ni compromisos ontológi­
cos determinados. En este punto preciso es donde Popper pierde el hilo 
de la argumentación que propone el idealismo poskantiano. 

Para los idealistas posteriores a Kant, el mundo real es lo que en cada 
caso la mente humana «concibe como» real; según este nuevo modelo 
teórico, la concepción de cómo es el mundo ni se ha confrontado ni se 



158

confronta jamás con hechos, sino siempre con otras concepciones de la 
propia mente humana, las cuales pueden ser nuevas concepciones de un 
mismo sujeto o bien concepciones diferentes de sujetos diferentes. El 
modelo que disocia al pensar respecto del mundo para tener luego que 
buscar el punto en el que ambos se vinculan interpreta a los contenidos 
solamente mentales de las imágenes y los conceptos abstractos como el 
paradigma del pensamiento mismo. Al universalizar este tipo particular 
de contenidos llega entonces a considerar a todos los contenidos del 
pensamiento no–perceptual como contenidos meramente mentales y, en 
esa medida, como eventualmente arbitrarios, mientras que, correlativa­
mente, se ve llevado a interpretar a los contenidos percibidos como reci­
bidos en mayor o menor grado de forma inmediata desde el mundo real 
mismo y, con ello, como una suerte de punto fijo con la capacidad de 
constreñir al pensar en su propio libre girar «en el vacío». Por el contrario, 
Hegel considera que es tan solo la capacidad que tiene el sujeto de repre­
sentarse imágenes y conceptos abstractos la que es libre en el sentido de 
lo potencialmente arbitrario (Hegel, 1970b (10):262–263 [Enz §455A]; 
264–265 [Enz §455Z], 269 [Enz §457Z], 270–271 [Enz §458A]).2 Sin 
embargo, además de la capacidad de la imaginación y la fantasía la mente 
humana tiene también la capacidad de comprender mediante juicios e 
inferencias el contenido de sus percepciones, imágenes y conceptos abs­
tractos. Este tipo de actividad cognitiva, aunque de suyo no–perceptual, 
dado que opera mediante significados lingüísticos, no es, empero, nece­
sariamente arbitraria. En efecto, si bien la mente puede vincular a gusto 
entre sí imágenes y conceptos abstractos, no puede elaborar mediante 
combinaciones caprichosas una teoría plausible para explicar el contenido 
de sus actos subjetivos de percepción. Para elaborar una teoría general 
sobre la realidad, el sujeto debe siempre ajustarse a normas internas de la 
actividad misma de teorizar que determinan cuándo es legítimo y cuándo 
no lo es organizar la totalidad de contenidos de esa actividad de un deter­

2. Enz §455A: «Die sogenannten Gesetze der Ideenassoziation haben besonders in der 
mit dem Verfall der Philosophie gleichzeitigen Blüte der empirischen Psychologie ein großes 
Interesse gehabt. Fürs erste sind es keine Ideen, welche assoziiert werden. Fürs andere sind 
diese Beziehungsweisen keine Gesetze, eben darum schon, weil so viele Gesetze über dieselbe 
Sache sind, wodurch Willkür und Zufälligkeit, das Gegenteil eines Gesetzes, vielmehr statthat; 
es ist zufällig, ob das Verknüpfende ein Bildliches oder eine Verstandeskategorie, Gleichheit 
und Ungleichheit, Grund und Folge usf., ist.» [El resaltado es nuestro, H.F.].



159

minado modo o de otro. La actividad de comprender tiene así, pues, la 
consistencia suficiente para ofrecer a partir de sí misma la «fricción» 
requerida para controlar la abstractamente libre espontaneidad de su 
imaginación y fantasía. 

Si bien la actividad de comprensión tiene una estructura primaria­
mente lingüística, a ojos de Hegel no excluye los contenidos perceptua­
les.3 Ni las percepciones sensibles ni las imágenes ni los conceptos abs­
tractos desaparecen del proceso cognitivo cuando el sujeto ha logrado 
elaborar una teoría coherente sobre el mundo; por el contrario, todas esas 
instancias deben ser subsumidas e integradas en dicha teoría; su integra­
ción exitosa es de hecho indispensable para asegurar la coherencia reque­
rida a la teoría. La diferencia entre inteligibilidad y sensibilidad es de suyo 
irreductible, pues no solo representarse imágenes y conceptos abstractos, 
sino también comprender contenidos perceptuales mediante pensamien­
tos lingüísticamente formulables son actividades que en cuanto tales no 
son estrictamente perceptivas: en efecto, aunque la percepción esté 
mediada desde teorías, no por ello el contenido propiamente perceptual 
se reduce a la teoría desde la cual se lo interpreta y comprende. Pero para 
Hegel esto en modo alguno significa que en razón de la diferencia irre­
ductible entre el contenido perceptual y la actividad conceptual deban 
entonces ser los contenidos perceptuales los que aportan a los conceptos 
y, ulteriormente, a la actividad cognitiva en general su vínculo con el 
mundo real. En el marco teórico del idealismo absoluto, el conocimiento 
sensible no goza legítimamente de la propiedad de ser el acto exclusivo 
de pensamiento que refiere a lo real; por el contrario, para Hegel el cono­
cimiento sensible refiere a lo real solo en la medida en que él mismo recibe 
esa referencia a través de la actividad inferencialmente estructurada del 
comprender. Es la subsunción consistente bajo la teoría de nuestra mente 
sobre el mundo como los contenidos perceptuales —que están siempre 
determinados cualitativamente, pero no por ello contienen como tales 
una referencia inmediata a la realidad— se ordenan en torno a un objeto 
y devienen recién por ese acto características de cosas reales del mundo. 
Para Hegel, pues, el pensar no necesita recibir la referencia al mundo de 

3. Véase en este respecto, por ejemplo, Hegel, 1970b (10):97 [Enz §400A]: «Alles ist in 
der Empfindung und, wenn man will, alles, was im geistigen Bewußtsein und in der Vernunft 
hervortritt, hat seine Quelle und Ursprung in derselben[.]»



160

la percepción sensible, como si la percepción fuera un acto especial y 
único de pensamiento con la misteriosa propiedad de poner al pensar en 
contacto con algo que no es pensar. Por el contrario, la percepción es ella 
misma un acto de pensamiento, una instancia del pensar mismo. Mien­
tras las teorías estándar de conocimiento distinguen dos formas generales 
de conocimiento, a saber: el conocimiento sensible y el conocimiento 
inteligible, Hegel busca superar esta concepción y los problemas correla­
tivos a ella con una división tripartita del conocimiento en intuición 
(contenidos sensibles), representación (contenidos abstractos solamente 
mentales) y pensar (contenidos inferencialmente articulados a partir de 
aquellos dos tipos de contenidos). Aun cuando a primera vista esta última 
forma de conocer, esto es, la comprensión, pareciera poder ser caracteri­
zada como una forma de conocimiento inteligible, para Hegel ella no es, 
en rigor, ni inteligible ni sensible, sino la unidad del conocimiento sen­
sible y el inteligible. 

Para Hegel, los contenidos de nuestras percepciones no tienen, en 
cuanto tales, ningún tipo de compromiso ontológico; son, según se ade­
lantó, puras cualidades sensibles secundarias o qualia. Más claramente: 
que nuestra actividad cognitiva sea efectivamente conocimiento de lo que 
hay en el mundo no es un dato de la percepción sensible —ni, en rigor, 
el dato de ningún acto cognitivo en particular—. Que los contenidos de 
algunos actos de pensamiento correspondan a algo real —es decir, desde 
otro ángulo, que sean verdaderos— es para Hegel, por el contrario, el 
resultado de una teoría general consistente acerca de lo que hay. Es esta 
teoría la que transfiere la realidad a todos los demás actos cognitivos que 
se integran en ella coherentemente. La percepción sensible en modo 
alguno nos pone en contacto con lo real, pues ella misma es un acto tan 
ideal como cualquier otro, esto es, para utilizar el lenguaje de Descartes, 
que Hegel de hecho asume, ella es un «pensamiento» más. Según Hegel 
es, pues, la teoría general consistente acerca del mundo la que en cada 
caso le transmite a los contenidos de las percepciones la propiedad de ser 
aspectos de un objeto real. Ésta es justamente la razón por la que, cuando 
el contenido de la percepción no se deja integrar coherentemente en la 
teoría general que poseemos acerca de lo que hay juzgamos que ese con­
tenido no pertenece a un objeto real y lo consideramos consecuentemente 
como el contenido de una ilusión sensorial, es decir, como un contenido 
que el sujeto ciertamente posee como el contenido de un acto de su 
propio pensamiento, pero que no le informa nada acerca de lo que real­



161

mente hay en el mundo, precisamente porque el contenido sensible no 
contiene de suyo al mundo por el mero hecho de ser sensible. Que un 
contenido mental corresponda a una cosa real es para Hegel la conclusión 
(Schluß) de un sistema coherente de inferencias cuyo resultado necesario, 
según las normas del propio razonar, debe ser que tal o cual contenido no 
es una representación meramente subjetiva, sino una cosa real del mundo. 
En este paradigma sobre la actividad cognitiva, los contenidos percep­
tuales y los contenidos inteligibles son ambos determinaciones en cuanto 
tales ideales, que son unificadas por la actividad de comprensión en una 
identidad singular diferenciada en sí misma, a saber: el objeto real mismo, 
el cual es tanto inteligible como sensible así como la identidad que reúne 
sus determinaciones sensibles y no–sensibles es toda ella ideal no menos 
que toda ella es real (Ferreiro, 2022:182–189).

Antiempirismo, coherentismo y dialéctica

A ojos de Hegel, la actividad de pensar debe ser concebida de una manera 
específicamente diferente de como la concibe el sentido común: el cono­
cimiento del mundo debe ser explicado como una actividad del sujeto, 
pero al mismo tiempo también como una actividad en la que es el mundo 
real mismo el que le aparece al sujeto sin que por ello quede reducido a 
un mero contenido subjetivo. Los pensamientos meramente subjetivos 
son solo un tipo particular de pensamiento dentro de la totalidad de 
pensamientos posibles del sujeto. Las representaciones meramente sub­
jetivas son contenidos abstractamente aislados de la totalidad de la teoría 
que el sujeto desarrolla sobre lo que hay: precisamente porque esos con­
tenidos no están integrados coherentemente en dicha teoría es que devie­
nen unilateralmente subjetivos. Pero pensar es, según Hegel, una activi­
dad más amplia que representar; abarca literalmente a todo acto de 
pensamiento. «Un más allá del pensamiento es impensable» gustaba decir 
el idealista francés Édouard Le Roy en una misma línea con Hegel, quien 
afirmaba por su parte que «el concepto de la existencia es esto negativo 
de la autoconciencia, no algo afuera del pensamiento, sino pensamiento 
del afuera del pensar» (Hegel, 1970c [W20]:145).4 Ya Kant había sostenido 

4.  «Der Begriff des Daseins ist dies Negative des Selbstbewußtseins, nicht außer dem 
Gedanken, sondern Gedanke von dem Außer des Denkens.» 



162

antes que Hegel que el yo está presente en toda representación mental, 
«pues de lo contrario sería representado en mí algo que no podría ser 
pensado, lo que equivale a decir que la representación o bien sería impo­
sible o, al menos, no sería nada para mí (Kant, 1998:178 [KrV, B 131–
132]).» Que todo sea pensamiento significa que no solo las representacio­
nes meramente subjetivas —aquello que Hume llamó «ideas» (ideas), es 
decir, las imágenes sensibles y las construcciones mentales sin referencia 
a un objeto real— son pensamientos, sino que también lo son las percep­
ciones —esta particular concepción sobre la percepción sensible es la que 
puede ser caracterizada en la filosofía de Hegel como «antiempirista»—. 
Para Hegel es únicamente la actividad de comprensión la que es capaz de 
decidir en el marco de su propia teoría general sobre el mundo cómo es 
el mundo y qué cosas hay en él. Solo en la medida en que los contenidos 
sensibles se dejan integrar en teorías es como se convierten en propieda­
des de objetos reales y dejan de ser meros contenidos mentales. Las per­
cepciones son solo un contenido más dentro de dicho conjunto general; 
en opinión de Hegel, no poseen como tales un vínculo inmediato con el 
mundo real, sino siempre solo sus propios contenidos cualitativos; es 
siempre una teoría la que ordena esos contenidos perceptuales a partir de 
conceptos, cuyos propios contenidos y sentido son determinados, por su 
parte, en el marco de los juicios e inferencias de la teoría a la que perte­
necen. La determinación del contenido conceptual es así la que otorga a 
la mínima y maleable determinidad presente en la percepción —esa deter­
minidad está constituida nada más que por meros y unidimensionales 
colores, sonidos, olores, etc.— su sentido, al asignársela a un objeto en 
torno al cual esos colores, sonidos y olores son jerarquizados y refuncio­
nalizados. Es, pues, a partir de su inherencia en los objetos de la teoría 
como el contenido de la percepción recibe «objetividad», es decir, el ser 
una propiedad de una cosa del mundo real.

Ahora bien, si el pensamiento contiene ya desde siempre su vínculo 
con el mundo y si son entonces solo ciertos pensamientos particulares 
los que no nos informan acerca de cómo es el mundo, entonces es el 
pensamiento mismo según sus normas internas el que en última instancia 
decide en qué casos deben ser corregidas sus propias teorías. En efecto, 
el modo como el pensamiento corrige en cada caso su teoría acerca del 
mundo es siempre una actividad interna del propio pensamiento, una 
autocorrección del mismo. En el caso que el contenido de la percepción 



163

no corrobore la hipótesis del sujeto, Popper habla de «falsación». Pero 
para Hegel es el objeto mismo el que en el caso de un desfasaje entre su 
concepto y sus aspectos sensibles no puede ya más ser explicado satisfac­
toriamente según los términos de su anterior concepto; éste, sin embargo, 
había obtenido su sentido y función al interior de una teoría determinada 
y a partir de ella; en esa medida, es la propia teoría la que debe modificar 
el concepto del objeto para intentar restituir la identidad consigo mismo 
del objeto y, con ella, la de la teoría misma. Por esta razón, Hegel prefiere 
hablar de «contradicción», pues es la lógica específica de la teoría y no sus 
contenidos particulares la que no permite la persistencia de la negación, 
en la medida en que la negación significa una contradicción —o, para 
decirlo con Thomas Kuhn, una «anomalía»— de la teoría consigo misma. 
En cuanto totalidad que abarca a todas sus instancias posibles, esto es, 
tanto a los contenidos perceptuales como a los contenidos inteligibles, es 
siempre el pensamiento el que se reacomoda siguiendo sus propias leyes 
y, al hacerlo, avanza hacia concepciones más correctas sobre la realidad, es 
decir, hacia teorías que logran nuevamente reunificar bajo una identidad 
diferenciada los distintos aspectos de todos los tipos de contenidos que las 
conforman. No es, pues, el contenido percibido el que determina cómo 
es el mundo real, sino la coherencia y consistencia interna del conjunto 
total de contenidos de la teoría general acerca del mundo. Con esto, la 
dialéctica deviene un ámbito general de teorización filosófica auténtica, 
independientemente de la forma precisa que esa teorización pueda haber 
adoptado en la obra del propio Hegel. En efecto, el pensar, según se 
adelantó, es el que se corrige a sí mismo mediante intentos sucesivos de 
recobrar el equilibrio cuando su teoría sobre el mundo lo pierde debido 
a una incongruencia interna. Pero esta incongruencia no necesariamente 
es provocada en todos los casos por un contenido perceptual divergente, 
sino que puede serlo también, por ejemplo, por la incompatibilidad de las 
conclusiones de una de las subdisciplinas de la teoría con las conclusiones 
de otra de las subdisciplinas de la misma teoría, o por un conflicto interno 
de índole puramente formal–matemática. En este contexto más amplio y 
complejo que el que señala el estrecho caso de la eventual incongruencia 
de un contenido perceptual cobra legitimidad la reflexión general del pen­
samiento sobre sus propias leyes como método para comprender mejor la 
dinámica de sus operaciones de constitución de sentido y de formación 
de conceptos y teorías sobre la realidad.



164

Referencias bibliográficas

Ferreiro, Héctor (2022). Actualidad de la filosofía hegeliana de la mente. En Miguel 

Giusti (Ed.). Actualidad del pensamiento de Hegel (pp. 179–197). Herder.

McDowell, John (1994a). Mind and World. Harvard University Press. 

McDowell, John (1994b). The Content of Perceptual Experience. Philosophical Quarterly, 
15, 190–205. 

McDowell, John (1999). Scheme–Content Dualism and Empiricism. En Lewis Edwin Hahn 

(Ed.). The Philosophy of Donald Davidson (pp. 87–104). Open Court.

McDowell, John (2003). Hegel and the Myth of the Given. En Wolfgang Welsch y Klaus 

Vieweg (Eds.). Das Interesse des Denkens. Hegel aus heutiger Sicht (pp. 75–88). 

Wilhelm Fink Verlag.

Popper, Karl (1940). What is Dialectic? Mind, 49 (196), 403–426.

Popper, Karl (1962). Conjectures and Refutations. The Growth of Scientific Knowledge. 

Routledge & Paul.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1970a). Jenaer Schriften (1801 –1807). En ídem, 

Werke in zwanzig Bänden, vol. 2, editadas por Eva Moldenhauer y Karl Markus Michel. 

Suhrkamp. [= W2]

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1970b). Enzyklopädie der philosophischen Wissens­
chaften im Grundrisse I –III. En ídem, Werke in zwanzig Bänden, vols. 8–10, editadas 

por Eva Moldenhauer y Karl Markus Michel. Suhrkamp. [= Enz]

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1970c). Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie 

III. En ídem, Werke in zwanzig Bänden, vol. 20, editadas por Eva Moldenhauer y Karl 

Markus Michel. Suhrkamp. [= W20]

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1978). Wissenschaft der Logik. Erster Band. Die objektive 
Logik (1812/1813). En ídem, Gesammelte Werke, vol. 11, editadas por Rheinisch 

–Westfälische Akademie der Wissenschaften in Verbindung mit der Deutschen 

Forschungsgemeinschaft. Meiner. [= GW 11]

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1985). Wissenschaft der Logik. Erster Teil. Die objektive 
Logik. Die Lehre vom Sein (1832). En ídem, Gesammelte Werke, vol. 21, editadas 

por Rheinisch –Westfälische Akademie der Wissenschaften in Verbindung mit der 

Deutschen Forschungsgemeinschaft. Meiner. [= GW 21]

Kant, Immanuel (1998). Kritik der reinen Vernunft. Editada por Jens Timmermann. Meiner. 

[= KrV]



165

Los numerosos tratamientos sobre la teoría de Marx de la formación social 
encuentran en la relación de Marx con Hegel un horizonte interpretativo. 
Nos concentramos aquí en entender el relato de la economía política 
como una tarea crítica y en examinar este relato de las interpretaciones 
particulares de la construcción sistemática de las categorías. Intérpretes 
contemporáneos de Marx siguen manteniendo numerosas discusiones 
sobre una posible lectura de una metodología crítica en los escritos sobre 
la naturaleza del capital, sobre si los textos que abordan el juicio de la 
economía como tal pueden contribuir a una determinada epistemología. 
Para tal propósito se analiza los conceptos de complejidad y dialéctica.1

Introducción

Con la popularización del paradigma contemporáneo de la Neue Marx 
Lektüre durante los años 70, se establecieron distinciones más nítidas 
entre niveles de abstracción a lo largo de El capital de lo que fue la tradi­
ción epistemológica durante el siglo XX. La nueva hermenéutica de los 
estudiosos de Marx como Reichelt, Backhaus y Heinrich, intenta aclarar 
la formación histórica del valor, el dinero y el capital por Zelený (1968) 
y Rosental (1969), entre otros, mediante un análisis estructural formal de 
las manifestaciones. Esta recepción revisada del capital discute la dimen­
sión epistemológica del modo de abstracción de Marx como autocom­

1.  Este escrito es una versión revisada del artículo publicado en Cogency 17:1 (2025).

Capital y dialéctica 
de lo complejo 
en el Marx tardío 1

Pablo Pulgar Moya 

Universidad Diego Portales



166

prensión. En este contexto, la exposición de la forma valor es un punto 
de controversia respecto a la emergencia programática del Capital, en la 
medida en que plantea una exigencia metodológica del análisis del capi­
tal. El procedimiento categorial de la estructura expositiva se despliega 
resolviendo problemáticas genéticas del valor bajo un despliegue progre­
sivo y correctivo. En este tratamiento correctivo constituye lo propio de 
lo que debe entenderse por exposición crítica.

Los Manuscritos sobre la crítica de la economía política sugieren la impor­
tancia de concebir la economía (política) como una crítica estable. La 
crítica de las categorías, determinaciones y momentos del desarrollo del 
valor permite la reconstrucción conceptual de la sociedad burguesa. La 
estructura del análisis de la sociedad burguesa se refleja en las manifesta­
ciones del capital, es decir, en su crítica. Según Marx, el procedimiento 
metodológico de la economía política mienta un despliegue categorial 
no arbitrario. A partir de ahí, cabe preguntarse en este escrito por las 
fuentes de esta exposición y su relación con el concepto de crítica. Parti­
cularmente importante será la influencia del procedimiento de la Lógica 
de Hegel sobre la investigación de Marx en El capital. Si bien Hegel y 
Marx coinciden medianamente en una unidad inmanente de las preten­
siones y epistemológicas, tenderá Marx gradualmente hacia la crítica de 
la ontologización en el desarrollo de su obra tardía. La premisa que estruc­
tura este ensayo es que la herencia de Hegel del modo crítico de exposi­
ción de Marx se refiere también al reconocimiento de la supuesta inme­
diatez estructurada en las formas del capital, que para Marx se desarrollan 
uniformemente de forma reconstructiva en una conexión interna entre 
formas de la naturaleza, pensamiento y sociedad. Se plantea aquí que la 
caracterización metateórica del método de Marx parece fundamental en 
la discusión de hoy para explicar esta disputa epistemológica. La exigen-
cia metodológica (Wolf, 2008:48) de problematizar la crítica concierne a 
la esencia de la exposición y sienta las premisas para reconocer las con­
tradicciones dialécticas específicas. 

La problematización de la crítica en Marx

La caracterización metateórica del método de Marx representa quizás la 
problematización más polémica de la cientificidad de su crítica de la 
economía. A pesar de las grandes diferencias entre los lectores diversos 



167

paradigmas del método en Marx, se puede encontrar algo común en todas 
estas lecturas: el reconocimiento común del relato de la economía política 
como crítica:

La obra en cuestión al principio es ‘Crítica de las categorías económicas’ o, 
if you like, el sistema de la economía burguesa representado críticamente. Es 
a la vez exposición del sistema y, a través de la exposición, una crítica del 
mismo (MEW 29:550, énfasis de P.P.). 

Según Marx, el análisis de la sociedad burguesa y de sus categorías debe 
realizarse ante todo críticamente. Así pues, la crítica no es solo una desig­
nación de la exposición, sino un componente esencial de su cientificidad. 
La reconstrucción teórica de la ciencia por Marx encuentra en la concep­
ción de la crítica de Hegel un instrumento fundamental para el desarro­
llo de una dialéctica expositiva.

Capital, como término genérico, de toda la crítica une en este sentido 
todas las etapas de la formación social burguesa. La hegemonía del capi­
tal es el objeto crítico de análisis en la obra tardía de Marx. En este sen­
tido, todo el despliegue de El capital se entiende como una tarea crítica 
de la economía política. Lo que la crítica significa, de hecho, es ese aná­
lisis sistemático y correctivo de la riqueza capitalista en la sociedad 
moderna. La hipótesis aquí ilustrada muestra que (i) las manifestaciones 
críticas del capital en Marx, en primer lugar, solo pueden reproducirse 
como una exposición operativa subordinada, y que (ii) el concepto de 
crítica de Marx debe entenderse como esencia del método de exposición, 
en detrimento del concepto de dialéctica. 

La necesidad de una forma unitaria de exposición de la pluralidad 
formas determinadas de la estructura del capital es expresada por Marx 
en los Grundrisse y concierne a las diferentes fases de la dimensión eco­
nómico–política por él delimitada. Sin embargo, lo que se entiende por 
crítica debe estar determinado por los respectivos ámbitos de exposición. 
La crítica es, pues, la exposición conceptual de lo económico como correc­
ción de sus propias manifestaciones, apelando a la necesidad de revisar 
la totalidad de la clasificación de los fundamentos económicos. Las deter­
minaciones de esta exposición deben establecerse según un criterio no–
arbitrario, para lo cual no se trata de especificar las fases previamente 
dadas, sino que requieren de un modo específico de determinación. Sin 
criterio, no hay ciencia. 



168

El objeto de la crítica de Marx tiene una exigencia: el responder sobre 
cuál es el objeto de la economía política o el modo de producción capi­
talista. La pregunta fundamental es de qué manera se critica esta econo­
mía política. Esta exigencia crítica aparece en forma de dialéctica. Con­
viene aclarar, sin embargo, aquí algunos aspectos de la concepción de 
Hegel para comprender esta exigencia. Hegel critica la concepción kan­
tiana de los hechos relacionales a determinar en el sentido de un cierto 
modo separativo de exponer el conocimiento. La iluminación especulativa 
del concepto como corrección del pensamiento, como adaequatio rei et 
intellectus constituye también la disolución de toda trascendentalidad. 
De manera similar, se organiza el desarrollo marxiano del valor. La res­
tauración de la crítica como modus operandi de lo científico, en la que la 
economía política se aprehende en el concepto como síntesis categórica 
del trabajo socialmente necesario, marca el carácter negativo del desarro­
llo conceptual de la forma social capitalista. La descripción del compor­
tamiento de las formas del capital debe vincularse al estudio de las influen­
cias sobre su concepto de crítica, donde se realiza un examen escéptico 
continuo de las formas de la sociedad burguesa.

El énfasis en el concepto de crítica manifiesta la necesidad de la diso­
lución de las categorías de la modernidad en la exposición y se diferencia 
de la filosofía clásica alemana en la medida en que esta última reivindica 
una conexión de la actividad material o práctica con la teoría sin deter­
minar prima facie los fundamentos epistémicos (Haug, 2014:59).

El concepto de crítica en la modernidad funciona, entonces para Marx, 
como término genérico fundante de su práctica social (Schmied–Kowar­
zik, 2008:49). En este sentido, la crítica es también una exigencia analítica 
que comprende dos características fundamentales heredadas de la tradi­
ción filosófica griega: κριτική ỏρθή (Aristoteles, EN 1143a 23) y δύναμις 
κριτική (Aristoteles, De an, 424a 5). El juicio crítico como momento 
necesario en la exposición de la economía política se torna en la carac­
terística principal del pensamiento metodológico de Marx. La crítica 
como κριτική ỏρθή y como δύναμις κριτική constituye la determinación 
esencial del modo de exposición de la economía política. Así pues, en la 
obra tardía, la economía es siempre también una crítica de la economía, 
o una exposición crítica de la economía política. El análisis de Marx 
sobre el capital se concibe entonces esencialmente como exposición en 
forma de crítica.



169

El capital, como objeto de lo económico, plausibiliza la crítica de las 
fases de la producción, donde tiene lugar la corrección de las inconsis­
tencias epistemológicas y filosóficas (Fineschi, 2020:197).

En este respecto, el modo del tratamiento crítico de Marx, sin ser 
isomórfico al hegeliano, está en línea con la propia presentación crítica 
que ya se presentaba en la Lógica. Theunissen comenta que «la crítica de 
la crítica de Hegel se basa en una reacentuación, pero Marx supone que 
responde a la intención de Hegel, que al mismo tiempo se oculta en su 
expresión lingüística» (Theunissen, 1978:48). No solo El capital, sino toda 
la obra tardía de Marx constituye una investigación metodológica del 
sistema económico, más allá de la especificidad de una crítica de la eco­
nomía política. 

El despliegue expositivo del capital moderno consiste en un desarrollo 
general del modo de producción y circulación en el contexto de la domi­
nación del capital y sus relaciones económicas de producción. Estas rela­
ciones de producción son etapas de la producción que producen una socie­
dad moderna de clases resultante (abstracta) que es la acumulación de 
capital.

Marx presenta la tarea principal de El capital bajo dos aspectos, por 
un lado, como relato programático y metodológico del conjunto de la 
sociedad burguesa y, por otro, como una crítica de la economía política. 
El método o programa de la reconstrucción del concepto de sociedad 
consiste en el desarrollo de la totalidad de las relaciones de producción, 
es decir, en el desarrollo de la totalidad de las fases necesarias de la pro­
ducción, que por regla general transforman la sociedad de clases mediante 
la acumulación de capital.

La pregunta de Dieter Wolf, formulada repetidamente en los últimos 
lustros, «¿por qué la Lógica pudo ‘prestar un gran servicio’ a Marx?» (Wolf, 
2011:27 y s), no tematiza una cuestión menor cuando se trata de la estruc­
tura, el método y la exposición crítica de El capital de Marx. Las simili­
tudes entre ambas obras en su estructura de movimiento deben ir acom­
pañadas de la distinción y clarificación de los objetos de investigación. 
En la obra tardía de Marx, especialmente en El capital y los Grundrisse, 
la cuestión del contexto mediador inmanente de las formas sociales del 
capital se relaciona —de forma conflictiva— con la estructura de pensa­



170

miento de Hegel (MEW 23:27).2 Las cuestiones metateóricas de este 
método dialéctico en Marx se plantean en el marco de una lógica peculiar 
o lógica de suyo [eigentümliche Logik] (MEW 1:296). La peculiaridad de 
esta lógica aparece en la obra tardía como una caracterización fundamen­
tal del procedimiento metodológico. La exigencia de una lógica peculiar 
se traduce así en la necesidad de una exposición específica de esta lógica.

La crítica marxiana de la economía se concibe a sí misma como correc­
ción (o inversión) de la lógica especulativa mediante el desarrollo con­
ceptual de las determinaciones de la totalidad de la sociedad civil/bur­
guesa. La orientación de esta crítica representa simultáneamente i) una 
concretización dialéctica de las categorías de las relaciones político–eco­
nómicas y ii) un modo materialista de abstracción. Es Adorno quien 
enfatiza en este punto, acentuando que la concretización económico–crí­
tica de la obra tardía de Marx culmina en la exposición programática 
negativa de las categorías. La crítica del capitalismo solo puede entenderse 
si es crítica de sus categorías. Estas categorías exponen una totalidad que, 
en su reconstrucción metodológica, sistematiza lo económico y expresa 
«formas objetivas de pensamiento» (MEW 23:90). Los postulados econó­
mico–críticos solo se hacen plausibles, en este sentido, como método 
crítico de exposición de las formas de pensamiento político–económico. 
Sin este método objetivo, no habría cientificidad en todo el modo de 
abstracción que subyace en las formas de valor de los primeros capítulos 
(Adorno, 1974:34).

Puntualmente, la descripción que Adorno hace de la ‘crítica’ es acertada 
cuando sugiere que la totalidad expositiva solo puede reconstruirse a 
partir del intercambio lógico y la forma mercancía. Sin embargo, este 
principio de intercambio [Tauschprinzip] no debe interpretarse axiomáti­
camente, sino en términos generales como una concatenación social de 
leyes político–económicas que determina el acto de intercambio como 
base inmanente de la economía. Para Adorno, la totalidad de la sociedad 
capitalista dentro del método crítico de exposición se constituye sobre la 
base de estas «leyes estructurales» (Adorno, 1970:151) económicas, como 
la realización de las relaciones progresivas de intercambio. La exposición 

2. En este punto, la noción de Adorno (2007:15) de una dialéctica negativa como desga-
rramiento [Unversöhnheit] está muy cerca de la concepción de Marx de una teoría crítica de 
la exposición.



171

de lo económico, sin embargo, es una determinación crítica básica del 
método en general. 

En relación con la teoría del valor, la crítica adorniana debe entenderse 
rayana a la crítica de Marx como la esencia de la exposición, en la medida 
en que es completamente una forma negativa contra el simple plantea­
miento de las determinaciones del pensamiento, la cual exprime «la 
potencia propia de los fragmentos resultantes de la disgregación antes 
que la construcción de una unidad conciliatoria de la disolución» 
(Moreno, 2020:324).

En la adopción marxiana del procedimiento metafísico clásico (aquí, 
en el sentido de Hegel y, en parte, de Kant), se trata de adoptar un ins­
trumento conceptual para sustituir las «autorrelaciones subjetivas sobre 
la base de presupuestos socioestructurales» (Fink–Eitel, 1987:164), sobre 
todo porque el procedimiento burgués aparece como una teoría defici­
taria y sin presupuestos de la intersubjetividad. La crítica expositiva de 
lo económico examina la contradictoriedad de las relaciones fundamen­
tales con resultados concretos: la cosificación sistemática de las determi­
naciones en relación con la producción y la subjetivización de sus fun­
damentos materiales.

Hegel: metafísica crítica

Marx intenta establecer la dialéctica como esencia del método de expo­
sición a través de su análisis de la forma–valor. Sin embargo, su pretensión 
científica es liberarse de una comprensión, según su punto de vista, idea­
lista.3 La reconstrucción de la dialéctica en la obra tardía de Marx aparece 
también como una adopción crítica de la terminología de Hegel, que, 
sin embargo, refleja el proceso del pensamiento en la realidad efectiva 
material (MEW 23:27). Marx concibe su método en relación con determi­
naciones de la reflexión, que objetivan las abstracciones de la realidad en 

3. «Las afirmaciones tempranas y tardías de Marx sobre la dialéctica de Hegel y sobre la 
transformación que iba a llevarse a cabo con ella concuerdan entre sí en puntos centrales. 
Los puntos de acuerdo son al menos los siguientes: el error básico de Hegel, también con 
respecto a su concepción de la dialéctica, es el idealismo. […] Una consecuencia del idea-
lismo son las mistificaciones que sufre la dialéctica en manos de Hegel. Hay que criticar estas 
mistificaciones» (Fulda, 1978: 183 ss).



172

la exposición. En la estructura fundamental de la formación social, la 
exposición solo se hace posible como crítica de un proceso de pensa­
miento metafísico.

Sobre esto último, es menester acentuar que la relación entre lógica y 
metafísica es abordada como problema, ya desde su etapa en Jena, como 
desarrollo crítico de la metafísica clásica. La metafísica de Hegel se ocupa 
de la fundamentación de la ciencia filosófica de un modo crítico (Pippin, 
2019:41). Según Theunissen, el hecho de que la lógica hegeliana sea crítica 
significa que la crítica de la metafísica es al mismo tiempo una forma 
crítica de la exposición de lo lógico, es decir, es una corrección de las 
categorías lógicas. Con esto queremos decir que el problema lógico se 
presenta del mismo modo que un problema metodológico (de análisis 
del concepto a través de su desarrollo). Se trata de una cuestión del pro­
cedimiento de pensamiento como autocorrección. Sin embargo, esto 
también significa que el concepto hegeliano mienta una restauración 
ontológica en relación con su negatividad. La restauración del ser como 
crítica de su contenido. Con estas características, nos referimos por un 
lado a una lógica del fundamento [Grundlogik], o una metateoría, sin 
presupuestos en la que las determinaciones ontológicas solo pueden pre­
sentarse como pre–reflexivas, como simple posición y primer operandum 
de lo lógico. Por otra parte, la determinación del ser se refiere a una lógica 
del objeto [Objektlogik], al objeto del pensar: el pensar puro. El paso de 
la lógica del ser a la de la esencia muestra la significación del proceso 
lógico como operación correctora de la indeterminación, como resultado 
negador del devenir. La crítica de Hegel a la metafísica reacciona osten­
siblemente contra una teoría del conocimiento que forma el proceso de 
cambio del pensamiento y su correspondiente corrección, con lo que en 
última instancia llegamos al resultado de la operatio negadora del operandi. 
En esta continuación, el concepto aparece como la verdad correctora del 
ser y de la esencia. 

El concepto solo es válido como concepto cuando se estabiliza en la 
operatio de identidad entre el ser–en–y–para–sí y el ser–puesto; es decir, 
el hecho de fijar las determinaciones del ser se articula mediante la media­
ción (en la reflexión) con lo interno y esencial del ser. El concepto es lo 
que postula y viceversa. Esta formación de conceptos es la autoexposición 
de la anulación de la negación anterior y la restauración del ser como 
contradicción superada. La estructuración del concepto a través de la 
sistematización de los momentos del pensamiento en general es, sin 



173

embargo, más una corrección del ser restante que una operación de cons­
trucción de categorías. De esta misma manera, se quiere explicar el con­
cepto general de ser postulado y su contenido epistémico, es decir, el ser 
como producto del proceso de negación no es lo mismo que el ser sim­
plemente postulado a través de la determinabilidad. El concepto es ahora 
una estabilización y una autocorrección del pensamiento en el ser. El statu 
quo en el espacio lógico de Hegel, por otra parte, ha de considerarse 
también ontológicamente, es decir, aunque se haga referencia a una iden­
tidad estilísticamente parmenídea (no absoluta) de las determinaciones 
formales del pensar (νοεῖν) y del ser (εἶναι), no estamos en condiciones 
de afirmar que esta identidad sea netamente ontológica.

En este sentido, podemos captar aquí dos grandes dimensiones de la 
metafísica hegeliana: (i) como estructura científica en sí de determina­
ciones del pensamiento en la que el ente se reconoce a sí mismo como 
adecuado al pensamiento, como conocimiento epistemológico unificado 
de la cosa como multiplicidad estática o patrón de categorías que separan 
verdad y validez; (ii) como relato crítico de la metafísica o, en otras pala­
bras, como metafísica especulativa, es decir, como negación del dualismo 
entre forma de la realidad y entidad del pensamiento en la percepción 
del concepto (Koch, 2006:206).

Autorrealización del concepto

Hasta ahora, sin embargo, solo tenemos un esbozo del problema. En 
este contexto, la realización absoluta final de la objetividad, en la que se 
presenta la autorrealización de la idea y la autosuspensión de la meta­
física clásica in rebus (Koch, 2006:214), muestra la idea como lo real, 
no en tanto una representación regulativa, sino la estructura en la que 
las cosas se realizan de forma estable en el mundo. La Idea se realiza a 
través de la adecuación del concepto de finalidad, por lo que podemos 
decir que la teleología encuentra una autorrealización existencial de su 
propia abolición, en la medida en que el final del desarrollo de la Idea 
en el punto de partida reaparece a su vez como la autoabolición inicial 
(Hegel, Enz I, W 8, § 204). El fin se desarrolla en la unidad del silogismo 
con su realización, a través de un medio, de tal manera que su relación 
final es, al mismo tiempo, la unidad de tal fin y del medio. Solo de esta 
forma se puede llegar a la conclusión de que la teleología (el fin) es la 



174

existencia libre del concepto, como liberación existencial como concepto 
que reside esencialmente en su relación extrasubjetiva. La forma objetiva 
y exteriorizada de la teleología puede entenderse como finalidad y, como 
tal, encuentra su limitación, su medida (por así decirlo, como síntesis de 
las finalidades puramente cuantitativas y puramente cualitativas), por lo 
que se produce la restricción del contenido a la capacidad conjuntiva de 
su forma general.

En resumen, el concepto postulado en la objetividad de sus determi­
naciones reales, expresa la unidad de fin, y en este proceso tiene lugar una 
adecuación que puede llamarse una idea que expone una unidad del 
concepto absoluto consigo mismo en relación con lo real.

Al final de la doctrina del concepto se puede vislumbrar que todo el 
proceso de la cosa en sí no es otra cosa que el movimiento de la idea 
misma, por lo que la totalidad del desarrollo comporta una exposición 
de la idea en la lógica, y donde la lógica se entiende como el automovi­
miento gradual del concepto. 

La lógica, por tanto, presenta [darstellt] el automovimiento de la idea 
absoluta solo como la palabra originaria, la cual es una expresión 
[Äußerung], pero que ha desaparecido inmediatamente de lo exterior 
[Äußeres] en el que ella está (Hegel, W 6:550.)

En este automovimiento se supera simultáneamente una incoherencia, 
en la medida en que este ser suspendido forma parte de los rasgos estruc­
turales del pensamiento, donde la antinomia se resuelve mediante la 
operación negativa (Goretzki, 2011:X). Lo lógico o la cosa en sí es lo 
mismo que su desarrollo.

Marx: la desontologización crítica

Se pueden encontrar referencias críticas a la exposición crítica de la meta­
física hegeliana en numerosos pasajes de los textos de Marx. Pero para 
hacer un análisis concreto, nos centramos en la crítica de la metodología 
de Hegel en los Grundrisse y El capital. El hecho de que para Hegel la 
metafísica coincida con la epistemología contribuye a que el ser de la 
esencia no sea otra cosa que el ser del concepto. La lógica es en conse­
cuencia una propedéutica de las determinaciones del pensamiento, que 
Hegel piensa en determinaciones metafísicas; así se puede decir que la 
corrección de las categorías del pensamiento es la corrección de la onto­



175

logía. Para Marx, esta propedéutica desempeña un papel importante en 
la construcción de su propio fundamento y modo de exposición. No 
obstante, podemos constatar que la exposición de las categorías en Marx 
no sigue isomórficamente el mismo modo de desarrollo que la contenida 
en la Lógica. En otras palabras, podemos encontrar diferencias temáticas, 
terminológicas, fraseológicas, estructurales y doctrinales en la formación 
de métodos en Marx y Hegel. Nos centramos en la diferencia estructural 
específica entre las dos concepciones de la dialéctica y su método corres­
pondiente. En el desarrollo de las diferentes teorías sobre el concepto de 
método de Hegel, se puede encontrar a menudo una fusión teórica entre 
los conceptos de dialéctica y método. Estos dos conceptos son también 
fundamentales en la teoría marxiana, en la medida en que funcionan, por 
un lado, como resultados de la determinación del pensamiento y, por 
otro, como requisitos previos de estas determinaciones. En contraste a 
Marx, la dialéctica hegeliana no es parte inmanente del mismo método, 
sino un rasgo de la consideración dialéctica general (Hegel, W 6:107). La 
dialéctica forma así parte del proceso de generación lógica, in sensu lato 
como principio del movimiento del concepto (Hegel, W 6:237 s.), como 
su contemplación esencial, pero precisamente por ello no constituyente 
del movimiento del método (Wolff, 2014:71–86; Wolff 2017). No debe­
mos olvidar, sin embargo, que aunque no podamos identificar estos con­
ceptos, debemos reconocer que la dialéctica funciona como esencia abar­
cadora del método, que, de acuerdo con el desarrollo de las categorías, se 
entiende como la unidad del método analítico y sintético. La dialéctica 
aparece como la cadena que une inmanentemente el concepto consigo 
mismo en su proceso de corrección y restitución en el ser desde el prin­
cipio. Ahora bien, para aclarar estos conceptos (dialéctica y método) en 
la teoría crítica de Marx, hay que prestar atención a la diferencia con 
Hegel que aquí se describe. Se trata de aclarar por qué esta metodología 
representa en Marx una desontologización, tanto en forma de crítica de 
la metafísica como en forma de dialéctica de las formas lógicas, pero sin 
ninguna relación con una forma directa del ser.

En primer lugar, debemos entender que cuando Marx hace una dis­
tinción entre el modo de investigación y el modo de exposición en El 
capital, entiende el método de descubrimiento orientado a la investiga­
ción con respecto a las categorías económicas como no idénticas con su 
ordenamiento categorial. Solo con esta distinción se puede comprender 
que el modo de investigación, sobre la base del método, debe clasificarse 



176

como materialismo, es decir, en el sentido de una teoría que se refiere a 
la cosa–en–el–mundo como directamente real (en contraste con Hegel, 
sin realización del concepto). El modo de exposición de Marx se refiere 
en cambio directamente a la dialéctica, es decir, al proceso de autocorrec­
ción de las categorías de la economía política. A diferencia del procedi­
miento lógico de Hegel, para Marx la dialéctica es la expresión negativa 
de lo metafísico y no su identidad crítica. A diferencia de Hegel, el 
método dialéctico de Marx se refiere a una abstracción real de las relacio­
nes sociales, que se concreta en un proceso que va de lo simple a lo más 
complejo. Marx entiende, aunque sin mayor tratamiento, esta tarea como 
una inversión de la dialéctica de Hegel. Esto solo puede entenderse si 
distinguimos específicamente los métodos de presentación. Por un lado 
(i) porque para Marx no hay un reposicionamiento ontológico en el 
pensamiento especulativo, sino una objetivación en el pensamiento de 
las cosas en el mundo, así como el pensamiento es siempre adecuado a 
los elementos del mundo. Esta adecuación aparece como abstracción real 
o concreta; por otra parte, (ii) el desarrollo marxiano del capital no puede 
ser otro desarrollo que uno en relación, oposición o diálogo con el modo 
hegeliano de abstracción (y no solo con sus términos), porque el desarro­
llo crítico de Hegel de las manifestaciones del pensamiento funciona 
como base para el desarrollo crítico de Marx de las manifestaciones del 
valor burgués. En este contexto, el análisis de la forma–valor de Marx, 
como primera abstracción metodológica real del capital, aparece como 
una tarea necesaria de esta investigación.

Esbozo de una exposición crítica de las formas 
de valor de Marx

La posibilidad de una presentación orgánica de la esencia productiva 
capitalista ya fue reconocida por el propio Marx en El capital (MEW 23, 
p. 27 s). Dado que los momentos respectivos del modo de producción 
capitalista en su conjunto funcionan como un desarrollo correctivo, nos 
parece una tarea necesaria aclarar la comprensión del mecanismo de fun­
cionamiento dialéctico del procedimiento productivo capitalista. La dis­
cusión sobre el problema de la presentación y la abolición de las formas 
ricardianas de presentación ocupan actualmente a algunos teóricos, que 
plantean la cuestión de la necesidad de una base indispensable para una 



177

teoría del dinero o teoría del trabajo del valor en general. Con el presente 
ensayo planteamos dos problemas básicos: por un lado, si se puede pensar 
una exposición inmanente continua de las figuras económicas con refe­
rencia a una gradación específica de abstracción teórico–valorativa; por 
otro lado, si se puede hacer adecuadamente plausible un método dialéctico 
de presentación como esencia del proceso de transformación capitalista.

Exposición metodológica en la teoría del valor

Marx consideraba todo el capitalismo como un modelo económico domi­
nante que reproducía una determinada transformación del valor general 
en precio (incluida la plusvalía en beneficio). La teoría del valor, presen­
tada en su abstracción general en los primeros capítulos de El Capital, 
funciona como base de cualquier análisis de la relación de valor en gene­
ral. Marx supuso que su presentación de los niveles capitalistas de valor 
revelaría sus contradicciones internas esenciales con el paso del tiempo. 
La contradicción surge en la relación de intercambio de dos mercancías 
expresada en precios. El valor puede entenderse como «lo que se mide en 
la relación cuantitativa de intercambio de las mercancías, su idéntica 
calidad. El valor es, por tanto, la medida inmanente en las mercancías de 
su relación de intercambio» (Iber, 2006:190). Al expresar una identidad 
cualitativa de las mercancías, el valor expresa una cierta abstracción cuan­
tificada por los precios. Lo abstracto expresado en el valor no es una 
expresión del objeto material en sí, sino de lo que ese objeto contiene, a 
saber, una delgada concepción del trabajo per se. Así, el trabajo aparece 
como una caracterización indiferente de todos los actos transformadores 
de la producción. Ser–valor no es otra cosa que contener el trabajo abs­
tracto–humano, simpliciter como trabajo productivo objetivado. Todas 
las manifestaciones del valor pertenecen al proceso de intercambio como 
momentos abstraídos de las relaciones de mercancías, que forman las 
transiciones primarias de todos los desarrollos capitalistas del valor. El 
valor (de cambio), como abolición de la fase utilitaria del valor de uso, 
muestra simultáneamente una conexión o inseparabilidad entre la teoría 
del valor y la teoría del dinero, según la cual el dinero como tal no repre­
senta otra cosa que una «forma equivalente universal» (MEW 23:81) expre­
sada dentro del valor. Según Marx, toda la teoría del valor es válida no 
solo como marco disciplinario de la economía, sino como teoría central 



178

de cualquier análisis crítico del capitalismo, en la medida en que el con­
cepto de valor es considerado como un existente sustancial (es decir, 
trabajo abstracto) de las relaciones de producción, como una existencia 
autodesarrollada en la presentación del procedimiento económico. Según 
Marx, «el valor [...] es la existencia burguesa [das bürgerliche Dasein] de 
la propiedad» (MEW 1:114) en la medida en que este valor se fetichiza en 
la propiedad (en general, a través de la acumulación de capital). En el 
dinero, sin embargo, este valor se fetichiza como medio sustancial de la 
mercancía; este carácter fetichista de la mercancía no puede explicarse 
simplemente sobre la base de un desarrollo superior del ser–valor [Wert­
sein], sino que debe entrar en juego el trasfondo social de este valor o 
trabajo socialmente necesario. El dinero es la apariencia medida del valor 
en general, en la que la forma precio es la expresión de la forma mercan­
cía transformada. El ser monetario del valor es, por un lado, la disolución 
de la simple relación de valor de cambio (x mercancía A = y mercancía 
B) y, por otro, la medida o unidad de medida de la sustancia y magnitud 
del valor. Con este cambio de paradigma, Marx critica simultáneamente 
el relato burgués de la economía clásica, que propugna una relación libre 
entre valor y dinero. En este sentido, la teoría del valor total de Marx no 
funciona ni como mero monetarismo, ni como una simple teoría del 
mercado mundial, sino como una limitación específica de todo el proceso 
capitalista (MEW 23, p. 211). La exposición general funciona en este sentido 
como la adecuación de lo económicamente concreto o de las determina­
ciones de las fases capitalistas con las categorías de lo abstracto.

No se trata de tratar las diversas etapas del capitalismo como una teo­
ría global de la economía en general o como niveles separados de una 
economía científica especializada, sino de discutir las realidades históri­
camente desarrolladas de los fenómenos de las mercancías. La determi­
nación del estatuto y del procedimiento de la teoría del valor es una 
estabilización de las formas de trabajo existentes expresadas en valor en 
categorías generales. La transformación de los valores en dinero manifiesta 
de este modo una transición del trabajo valorizado general a la aparición 
de la equivalencia general de todas las mercancías a través de la forma 
equivalente, que es un elemento teórico del valor de «su intercambiabi­
lidad inmediata» (MEW 23:70) en general. La equivalencia de las mercan­
cías es la expresabilidad del valor, su aparición determinada en el movi­
miento de las mercancías como equivalencia de la determinación relativa 
de la forma de valor abstraída de su cualidad. 



179

El énfasis de Marx radica en la conexión necesaria de fases de produc­
ción y determinaciones de valor, la cual forma contradicciones en el modo 
en que se interconectan los mismos actos de producción sin observar 
críticamente la relación de acción o intercambio del trabajo humano. 
Según Marx, los valores eran las manifestaciones más abstractas del tra­
bajo productor, consideradas como el trasfondo metodológico de todas 
las relaciones político–económicas. Para la economía clásica, sin embargo, 
el ser–valor del producto en la relación de intercambio parecía ser la 
condición previa para producir. Según Marx, se trataba de una contradic-
tio in adjecto, ya que «el valor de cambio [...] solo puede ser el modo de 
expresión, la «forma de apariencia» de un contenido que puede distin­
guirse de él» (MEW 23:51). El valor, al fin y al cabo, es una relación que se 
ha hecho de la forma material del trabajo, que aparece en el intercambio 
en su forma esencial de existencia. El valor es la medida económica fun­
damental expresada de todas las relaciones capitalistas como tales, que 
existe realmente en el intercambio sobre la base de su abstracción. Lo que 
en última instancia intercambiamos es solo una transformación valorada 
de la naturaleza (trabajo) que es socialmente necesaria. Socialmente, por­
que esta acción modificadora (trabajo) debe cumplir la condición de 
intercambiabilidad al menos para un segundo productor o consumidor. 
Necesaria, porque esta transformación productora de la naturaleza del 
hombre de uno a otro debe producirse en todos los casos para transformar 
un objeto dado (utilidad) en un producto mediado (intercambiabilidad).

Los seres humanos, por lo tanto, no relacionan sus productos del tra­
bajo entre sí como valores, porque estas cosas son consideradas por ellas 
como meros cascarones fácticos de trabajo humano homogéneo. A la 
inversa. Al equiparar sus diversos productos entre sí en el intercambio 
como valores, equiparan sus diversas labores entre sí como trabajo 
humano. No lo saben, pero lo hacen (MEW 23:88).

En este nivel de abstracción, Marx asevera que el hecho real del inter­
cambio solo podía consistir en una relación de trabajo humano. Nuestros 
actos de intercambio consisten en estas relaciones (independientes de la 
conciencia productora y de la racionalidad de los productores individua­
les de mercancías), que pertenecen a una estructura socialmente deter­
minante del valor, en la que hay que examinar esta llamada socialidad del 
trabajo (Heinrich, 1988:32). Se piensa que los sujetos productores, los 
productores por excelencia, intercambian in abstracto determinados pro­
ductos con las mismas magnitudes de valor, pero en cambio intercambian 



180

entre sí diversas magnitudes de tiempo de trabajo invertido, en el que el 
trabajo encuentra una determinación cuantitativa en la forma equivalente.

El desarrollo reconstructivo del valor encaja realmente en el marco 
dialéctico del sistema de mercancías. De ello se concluye que la oposición 
de las relaciones económicas, que relacionan continuamente sociedad y 
naturaleza mediante la producción, se integra negativa o dialécticamente. 
Lo dialéctico en Marx es, pues, siempre «teoría materialista histórica del 
desarrollo social» (Fink–Eitel, 1987:10), en la medida en que el materia­
lismo crítico trata de corregir las simplificaciones sujeto–económicas. El 
término dialéctico apunta meramente al elemento crítico, propedéutico, 
del procedimiento metodológico de la formación del capital, que en 
general busca dilucidar los determinantes de lo concreto (MEW 42:22.), 
mediante una complejización de las variantes económicas (para Marx: 
independizar y osificar), es decir, mediante consideraciones críticas de 
conjunto. Este marco dialéctico es la estructura de movimiento del capital 
como tal, que a saber funciona como la primera abolición circulante del 
valor inmediato. La dialéctica negativa no es, sin embargo, un concepto 
fijo en el relato de Marx; desempeña un papel central en el desarrollo de 
lo económico, pero fue canonizada más como método de conocimiento 
en la lectura engelsiana y en el primer marxismo soviético. En cambio, en 
este contexto, la tematización de la anatomía de la dialéctica contribuye 
a una mayor verosimilitud del análisis crítico. En este relato negativo del 
capitalismo, la forma general del capital aparece como la abolición del 
valor del dinero en la forma de ganancia del dinero, o en otras palabras, el 
capital general es dinero transformado de nuevo en el circuito D–M–D’. 
La primera aparición del dinero o la moneda en su forma general es el 
valor como medio general abstracto de circulación, la cópula de dos mer­
cancías (forma I: M–D–M). La primera aparición del capital o dinero 
como finalidad del proceso circulatorio de las mercancías corresponde 
al valor como excedente concretamente creciente (Forma II: D–M–D). 
Pero la segunda forma de dinero (en adelante: D’, donde D’ = D + ∆ D) 
ya no es igual al primer valor, sino que expresa plusvalía (∆ D) en virtud 
de este incremento de la suma de dinero. La plusvalía debe entenderse 
aquí como un incremento valorizado y unilateral de la relación de inter­
cambio, como la abolición material de la primera forma equivalente de 
mercancía. Mientras que el valor, por un lado, asume su forma general en 
el dinero y su aparición fija en forma de precio, la plusvalía encuentra su 
generalidad en el capital dinero y su aparición fija en forma de beneficio. 



181

El capital se representa como la última transición de la simple abstracción 
del valor o como el primer resultado de todo el acto de producción. El 
capital se entiende así como la esencia burguesa de la ganancia, en la que 
la plusvalía constituye su realidad efectiva (MEW 25:822).

En Marx no hay independencia conceptual del desarrollo lógico de los 
momentos epistemológicos respecto a las categorías prácticas, es decir, los 
presupuestos epistemológicos de las ciencias individuales, a las que per­
tenece la ciencia económica, no se encuentran en una determinación 
precedente del pensamiento. En relación con la crítica de la economía 
política, los hechos de la riqueza existente solo pueden determinarse 
mediante una relación objetiva. La representación de la cosa en sí (lo 
concreto, lo dado) en relación con lo económico se presenta como una 
ciencia peculiar sin determinar todo lo general del pensamiento. Marx 
entiende las pretensiones de verdad epistemológicas como un fundamento 
necesario que puede estabilizarse mediante el procedimiento de la abs­
tracción real. La abolición correctiva del pensamiento económico no 
puede lograrse sin su autorrepresentación crítica, no en una ciencia pre­
supuesta que se limita a añadir su propia verdad ulterior a las demás 
ciencias, sino que en su peculiar complexión de abstracción llega a lo 
concreto, es decir, a la manifestación unificada del todo. 

La complejidad es el modo de aparición de lo concreto. Puesto que la 
multiplicidad de determinaciones solo puede ser examinada como un 
todo en el análisis, las concreciones solo pueden ser comprendidas a 
través del pensamiento como el resultado fijo de la crítica representacio­
nal, mediante la cual la sociedad burguesa debe aparecer como el todo 
considerado, como el más concreto de todos los actos capitalistas de 
producción. Según Marx, no hay concretización científica de la economía 
a partir de una pura abstracción especulativa, sino que su cientificidad es 
siempre solo el resultado de una conectividad orgánica de las manifesta­
ciones representadas como una comunalidad de relaciones sociales. El 
movimiento dialéctico de la exposición lógico–sistemática establece así 
el carácter científico del procedimiento crítico. En el modo crítico de 
presentación del capitalismo, lo lógico funciona como un instrumento 
epistemológico, que, sin embargo, no debe entenderse como una presen­
tación sin presupuestos, sino como una crítica del objeto material que se 
desarrolla a partir de los abstractos más simples de las relaciones político–
económicas. Del lado de la crítica de la economía política, los conceptos 
centrales más abstractos de la presentación de la sociedad son el punto 



182

de partida sistemático para organizar conceptualmente el conjunto de la 
riqueza social. El valor, visto así, es una «existencia antediluviana [ante­
diluvianisches Dasein]» (Grund:22) de la producción a representar, por 
lo que es necesario elaborar cualquier tratamiento dialéctico de la preten-
sión de verdad capitalista bajo este mismo presupuesto.

Conclusión: necesidad de un punto final de exposición 

En la introducción a los Grundrisse se esboza la producción en general. 
A diferencia de El capital, el concepto de producción contiene aquí su 
propia reflexión metodológica. Su introducción explica el punto de par­
tida sin presupuestos del análisis del capital como aparición de una pro­
ducción total orgánica y entrelazada. La comparación entre el punto de 
partida en los Grundrisse, por un lado, y en El capital, por otro, propor­
ciona enfoques teóricos para aclarar la formación metodológica de Marx. 
En El capital no encontramos una respuesta puntual a la cuestión de la 
pretensión metodológica, pero lo que sí podemos observar es un proce­
dimiento metódico y sistemático de presentación dialéctica de las formas 
de valor. Por el contrario, podemos subrayar que en los Grundrisse no se 
reproduce exactamente el modo de presentación y formulación de las 
categorías político–económicas del Capital. Sin embargo, podemos iden­
tificar una intersección entre los Grundrisse y El capital, a saber, en que 
la sociedad (burguesa) aparece como el punto final del método crítico de 
exposición. La teorización de Marx sobre las formas de valor es un desa­
rrollo lógico–estructural de las relaciones de trabajo intersubjetivas, que se 
presenta como una totalidad orgánica de la economía política. Sin 
embargo, esta estructura lógica (exposición) es también una corrección 
aparente de toda la sociedad burguesa (crítica). En este sentido, la socie­
dad burguesa, según Marx, funciona como un todo cristalizado de la 
producción, como un momento conceptual del desarrollo del valor que 
se organiza en su totalidad (Grund: 25 s.).

Esto contribuye a que cada momento de la presentación global deba 
entenderse como una cristalización precisa de las relaciones de producción 
en la sociedad burguesa. La crítica económica es, por tanto, la investiga­
ción negativa (es decir, dialéctica, crítica) de la formación social burguesa 
en una complexión sistemática de conexiones humanas o relaciones 
humanas. En la introducción a los Grundrisse, Marx comienza con la ley 



183

de las ramas capitalistas de producción; en cambio, en la introducción a 
El capital, la formación de la producción en general se presenta como 
una revelación preconceptual y externa del desarrollo del valor (todavía 
caótico en los Grundrisse).

Toda la exposición de la Crítica de la Economía Política, vista desde 
el análisis del valor, forma una crítica de la sociedad. La complejidad de 
la crítica de la sociedad constituye la esencia de la estructura metodoló­
gica, en la medida en que representa una concreción o complejización 
del valor en la riqueza. El análisis de la anatomía de esta abstracción paso 
a paso nos permite elaborar los extremos, los polos de la exposición meto­
dológica de Marx de la sociedad como un desarrollo concatenado, en el 
que el valor mercancía altamente abstracto aparece como el «resultado y 
la condición previa de toda relación social» (Pfreundschuh, 2009:58). El 
desarrollo de la sociedad es, pues, el desarrollo de su riqueza. El desarro­
llo de la riqueza es el desarrollo de las fuerzas productivas. La presentación 
del valor es, en consecuencia, una presentación del desarrollo de la riqueza 
capitalista o productora de mercancías, es decir, del enriquecimiento 
capitalista. La riqueza de capital, sin embargo, adquiere una manifestación 
culminante concreta y comprende la capitalización del excedente de pro­
ducción de mercancías, que condiciona el desarrollo ulterior de la for­
mación social.

Referencias bibliográficas

Adorno, Theodor (1970). Negative Dialektik. Suhrkamp, Frankfurt a. M.

Adorno, Theodor (1974). Einleitung, in Th. Adorno, M. Horkheimer, Soziologische Exkurse. 

EVA– Institut für Sozialforschung, Frankfurt a. M.

Adorno, Theodor (2007). Vorlesung über Negative Dialektik. Fragmente zur Vorlesung 

1965/66. Suhrkamp, Frankfurt a.M.

Aristóteles (1831–1870). Aristotelis Opera edidit Academia Regia Borussica. Bekker, 

August Immanuel (ed.), Berlin, 

De. an.: De anima, desde 402a 

EN: Ethica Nichomachea, desde 1094a 

Brentel, Helmut (1989). Soziale Form und ökonomisches Objekt. Studien zum 

Gegenstandsund Methodenverständnis der Kritik der politischen Ökonomie. 

Westdeutscher Verlag, Opladen.

Fineschi, Roberto (2020). «Critica» tra Hegel e Marx, Dialectus– Revista de Filosofia: 
Dossiê Conexão Hegel–Marx: Novas Leituras 18.



184

Fink–Eitel, Hinrich (1987). Dialektik und Sozialethik. Athenaeum, Bodenheim.

Fulda, Hans Friedrich (1978). Dialektik als Darstellungsmethode im Kapital von Marx, 

Suomen Filosofisen Yhdistyksen vuoskirja, Nr. 37. Ajatus, Helsinki.

Goretzki, Catia (2011). Die Selbstbewegung des Begriffs. Stufen der Realisierung der 
spekulativen Metaphysik Hegels in den Jahren 1801–1804/05, Felix Meiner, Hamburg.

Haug, Wolfgang Fritz (2012). Kritik, en Historisch–kritisches Wörterbuch des Marxismus, 

8/I, Das Argument, Hamburg.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1970). Hegels Theorie–Werkausgabe [W]. Eva 

Moldenauer und Karl Markus Michel (Hrsg.). Suhrkamp, Frankfurt a. M.

W 6: Wissenschaft der Logik, Subjektive Logik.
W 8: Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften, tomo I 

Heinrich, Michael (1988). Was ist die Werttheorie noch wert?, Zur neueren Debatte um 

das Transformationsproblem und die Marxsche Werttheorie, PROKLA 72, 18, Jg., Nr. 3, 

Sept. 1988, p. 32.

Heinrich, Michael (1991). Die Wissenschaft vom Wert. Die Marxsche Kritik der 

politischen Ökonomie zwischen wissenschaftlicher Revolution und klassischer 

Tradition. VSA, Hamburg.

Höffe, Otfried (2000). Immanuel Kant, C. H. Beck, München.

Iber, Chrtistian (2006). Die Bedeutung der Differenz in der Entwicklung der Wertformen 

zwischen der ersten und zweiten Auflage des Kapital. En J. Hoff et al. (ed.), Das 

Kapital neu lesen. Westfälisches Dampfboot, Münster.

Koch, Anton Fr. (2006). Die Problematik des Übergangs von der Schlusslehre zur 

Objektivität. En A. Arndt et al., Hegels Lehre vom Begriff, Urteil und Schluss. 

Akademie, Oldenburg.

Marx, Karl & Engels, Friedrich (dede 1956). Marx–Engels–Werke. Dietz, Institut für 

Marxismus–Leninismus (ed.). Berlin [MEW]

MEW 1: Debatten über Holzdiebstahlgesetz

MEW 23: Das Kapital. Kritik der politischen Ökonomie, tomo 1

MEW 25: Das Kapital. Kritik der politischen Ökonomie, tomo 3

MEW 29: Brief an F. Lassalle

MEW 42: Grundrisse der Kritik der politischen Ökonomie

Moreno, María Rita (2020). Theodor Adorno y el problema de la racionalidad moderna: 

aristas germinales de una inquietud crítica, Universum 35: 1.

Pfreundschuh, Wolfram (2009). Der Reichtum der bürgerlichen Gesellschaft. Zur 
Philosophie der Kapitalkritik. Kulturkritik, München.

Pippin, Robert (2019). Hegel‘s Realm of Shadows: Logic as Metaphysics, The Science  

of Logic. The University of Chicago Press, Chicago.

Rosental, Mark M (1969). Die dialektische Methode der politischen Ökonomie von Karl 

Marx. Dietz, Berlín.

Schmied–Kowarzik, Wolfdietrich (2008). Das dialektische Verhältnis von Theorie  
und Praxis in der Pädagogik, Kassel University Press, Kassel.

Theunissen, Michael (1978). Sein und Schein. Die kritische Funktion der Hegelschen 

Logik, Suhrkamp, Frankfurt a. M.



185

Wolf, Dieter (2008). Zur Methode in Marx‘ Kapital unter besonderer Berücksichtigung 

ihres logisch–systematischen Charakters. Zum ‚Methodenstreit‘ zwischen Wolfgang 

Fritz Haug und Michael Heinrich. En I. Elbe, T. Reichardt, D. Wolf, Gesellschaftliche 

Praxis und Ihre Wissenschaftliche Darstellung, Wissenschaftliche Mitteilungen Heft 6. 

Argument, Berlin.

Wolf, Dieter (2011). Warum könnte die Logik Marx ,große Dienste leisten’? En Vollgraf, 

Carl–Erich, Hecker, Rolf & Serl, Richard (eds.). Das Kapital und Vorarbeiten. Entwürfe 

und Exzerpte. Argument, Hamburg.

Wolff, Michael (2014). ‘Dialektik– Eine Methode?’ Zu Hegels Ansichten von der Form 

einer philosophischen Wissenschaft. En Koch, Anton Fr.; Schick, Friedricke, Vieweg, 

Klaus & Wirsing, Claudia (eds.), Hegel–200 Jahre Wissenschaft der Logik. Felix 

Meiner, Hamburg. 

Wolff, Michael (2017). Der Begriff des Widerspruchs. Eine Studie zur Dialektik Kants und 

Hegels. Eule der Minerva, Berlin.

Zelený, Jindrich (1969). Die Wissenschaftslogik bei Marx und «Das Kapital». Europäische 

Verlagsanstalt. Frankfurt a.M.





187

Introducción

La Fenomenología del Espíritu (en adelante Fenomenología) no tiene un 
capítulo que tematice la dialéctica en cuanto tal y, sin embargo, toda la 
obra publicada por Hegel se estructura en su mayoría dialécticamente 
(excepto el caso de prólogos, reseñas y otros). La Introducción a la Feno-
menología nos ofrece un modelo básico de dialéctica. Allí se presentan o, 
en palabras del texto, «se recuerdan» (Hegel 1980:58) las determinaciones 
básicas de la conciencia, como también de su dinámica, llamada «expe­
riencia» (Hegel 1980:60). La experiencia que hace la conciencia (cf. Hegel 
1980:444) tiene estructura dialéctica, constituida por diversos momentos 
o fases. Entre los estudiosos se suele distinguir la dialéctica expuesta en 
la Fenomenología como dialéctica experiencial, de aquella que se expone 
en la Ciencia de la Lógica, que a los efectos didácticos podemos llamar 
dialéctica conceptual. En la Fenomenología se pretende solucionar el pro­
blema que genera la escisión entre sujeto y objeto, por otra parte motivo 
fundamental del estancamiento de la filosofía moderna (cf. Hegel 1980: 
Einleitung); la Ciencia de la Lógica da por consumada esta superación (cf. 
Hegel 1978: Vorrede). Podemos entender la Fenomenología como la des­
cripción de la dialéctica por la cual, desde el fenómeno, considerado en el 
sentido de lo que aparece a la conciencia y esta tal como se aparece a sí 
misma, se llega necesariamente a la consideración del fenómeno como 
manifestación del Espíritu. O, expresado en otros términos, de lo que es 
para la conciencia se llega a lo que es en sí, por sí y para nosotros, esto es 
el Espíritu. Este no es solo meta realizada, sino aquel que opera en ambos 

Dialéctica de la Ilustración  
o Ilustración de la dialéctica

Horacio Martín Sisto 

Universidad Nacional de General Sarmiento

Pontificia Universidad Católica Argentina 

Universidad de Buenos Aires



188

«lados» —como suele expresarse Hegel—, esto es conciencia y objeto: es 
el Espíritu el que trabaja desde el comienzo en la conciencia, es ella, a 
través de ella y ella es (en) él; y en cuanto a lo que a ella le aparece como 
absolutamente separado, absolutamente otro, él es lo otro. En lo que sigue 
procuraré colaborar con la exploración de un episodio de esa dialéctica 
experiencial y fenomenológica: aquel que involucra a la Ilustración en la 
sección «El Espíritu extrañado de sí. La Cultura» (cf. Hegel 1980: VI.B).

En la historia efectual de estos pasajes se destaca la recepción en la 
Escuela de Frankfurt. La Dialéctica de la Ilustración de Horkheimer y 
Adorno (en adelante «HkAd») se inspira principalmente en esos pasajes 
para el título y algunas ideas principales. La consideración de ambos 
textos a la par y en relación, esto es intertextualidad, me permitirá deli­
mitar este escrito y procurar el mutuo esclarecimiento. Para ello me pro­
pongo primero mostrar a grandes rasgos cuáles son las líneas básicas de 
la dialéctica que ofrece Hegel en los pasajes mencionados (1) para luego 
establecer sintéticamente una confrontación posible con la Dialéctica de 
la Ilustración (2). Sostendré como tesis que estos pensadores se apoyan 
especialmente en un momento de la dialéctica hegeliana y así aceptan en 
principio la matriz general de esta dialéctica, pero el modo específico en 
que acentúan ese momento los distancia en una dirección filosófica muy 
diferente. En el apartado siguiente me concentro específicamente en el 
problema del ídolo (3) para retomar finalmente el sentido del título de 
este trabajo en una conclusión.

La Ilustración en la Fenomenología

Representaciones sobre la Ilustración

Comienzo more hegeliano por despejar algunas «representaciones natu­
rales» (en sentido técnico hegeliano, cf. Hegel 1980:53), es decir que hoy 
pueden entenderse en términos de representaciones naturalizadas y que 
pueden interferir en el acercamiento a la cosa misma tal como la expone 
el texto de la Fenomenología.

Sentido estricto y sentido amplio de Ilustración
En la Fenomenología Hegel entiende a la Ilustración como un movimiento 
que recorre a toda la modernidad, pero solo a ella. La Ilustración no es 



189

un momento de toda fase de la manifestación del Espíritu, es decir Hegel 
no indica un sentido amplio de Ilustración que nos permita extrapolarla 
a otras épocas, como sí hacen HkAd.1 Se trata más bien de un movi­
miento histórico puntual que ha sido conservado en el Espíritu. Para 
Hegel la Ilustración ya se consumó, se quedó en el siglo XVIII, y él se 
entiende a sí mismo en una época diferente (cf. Hegel 1980: Vorrede). 

La Ilustración como figura autónoma
La concepción de la Ilustración como figura autónoma es otra represen­
tación que conviene despejar. Por una parte, se debe a una construcción 
historiográfica instalada que identifica Modernidad con Ilustración, por 
otra, al enfoque prevalente que se ha dado a los estudios sobre la Ilus­
tración en Hegel. Un ejemplo en este sentido es el libro de Hinchman 
(cf. Hinchman:1984), el cual recorre tanto las alusiones de Hegel a la 
Ilustración a lo largo de su obra (entre ellos Creer y Saber, las Lecciones 
de historia de la filosofía y las Lecciones de filosofía de la historia) como 
también su posicionamiento frente a diversos filósofos que se conside­
ran parte del movimiento Ilustrado. No hay duda de la utilidad de estos 
esclarecimientos y de la necesidad incluso de establecer la evolución del 
posicionamiento de Hegel respecto de la Ilustración, en particular en los 
pocos años que van desde Creer y Saber a la Fenomenología. Sin embargo, 
estos estudios y artículos pueden desenfocar indirectamente el hecho 
de que, en la Fenomenología, la Ilustración no es una figura autónoma 
y mucho menos constituye una fase completa del itinerario de la expe­
riencia que hace la conciencia. Si la conciencia pura se origina como 
desdoblamiento cuyo correlato es el mundo de la realidad efectiva y su 
conciencia respectiva, ella a su vez se desdobla internamente en «Inte­
lección Pura» y en «Fe» y sus respectivos mundos (cf. Hegel 1980:265). 
Estrictamente hablando, ambas son subfiguras y entre sí contrafiguras que 
constituyen mutua y dialécticamente una misma figura, la Conciencia 
Pura; la evolución y constitución de una de ellas depende de la otra, 
siempre y progresivamente.

1. Se ha interpretado a la Fenomenología en términos del sentido amplio de la Ilustración 
y es una cuestión sujeta a debate. En esta dirección cabe señalar como pionero a Windisch-
mann, quien escribió la primera reseña sobre la obra y aun así no se expresa literalmente en 
esos términos. En cualquier caso, no es una tesis con la cual Hegel identifique su Fenome­
nología. Cf. Sisto 2016.



190

La reducción de lo otro de la Ilustración a «mito»
Finalmente, cabe señalar que la contraposición mencionada no se entabla 
entre Ilustración y Mito. El índice de la Fenomenología podría favorecer 
ese equívoco: pero «La lucha que se entabla entre la Ilustración y la 
superstición» que señala el Índice (cf. Hegel 1980:7) es en realidad entre 
la Ilustración y su modo de ver a la Fe (la Fe tal como es para ella) y no 
entre estas contrafiguras tal como se conciben a sí mismas. La pretensión 
de analizar el perfil de la Ilustración en la Fenomenología depurándolo de 
su relación con la Fe difícilmente pueda esclarecernos la concepción feno­
menológica hegeliana de la Ilustración. 

La dialéctica en el espíritu extrañado de sí

En esta extensa sección (cf. Hegel 1980: VI.B) podemos verificar interna­
mente lo que se ha dicho en diversos estudios acerca de la impronta 
neoplatónica de la filosofía hegeliana en general (cf. p. ej. Siep 2023:189). 
Aquí el Espíritu es una unidad originaria que se diferencia internamente 
de modo necesario, desde una inmediatez cuyas determinaciones no han 
sido aun explicitadas en sus contradicciones internas (cf. Hegel 1980: 
VI.A), hacia una inmediatez que expone y reconoce sus mediaciones inter­
nas, «El saber absoluto», capítulo final de la obra (cf. Hegel 1980:8).

Ese pasaje se produce por una escisión interior de la inmediatez pri­
mera, expuesta en «El Espíritu Verdadero, la Eticidad» (cf. Hegel 1980: 
VI.A). En la medida en que mediante la historia se van haciendo explíci­
tas las pretensiones y tensiones latentes en la unidad originaria, esa unidad 
entra en sucesivas crisis que se expresan en cada fase experiencial mediante 
una separación y distanciamiento entre sí de las partes que la constituyen. 
Las razones de ese distanciamiento se deben fundamentalmente, al menos 
en la Sección VI.B, «El espíritu extrañado de Sí. La Cultura», a que las 
partes quieren preservar la inmediatez y aborrecen la mediación (cf. Hegel 
1980:19). Pero ese aborrecimiento o resistencia no se soluciona con la sola 
advertencia abstracta a las partes, sino que estas necesitan atravesar una 
experiencia, un proceso cognitivo, práctico y fáctico que involucra el 
mismo ser de las partes, y la nueva posición no puede ser abstracta, sino 
concreta, ontológica y no puramente teórica. Es decir, todo ese movi­
miento constituye real y progresivamente a las partes, lo hace en cuanto 
movimiento y no solo como resultado de este. Las partes o «lados», como 



191

se expresa Hegel, son posiciones y elementos de un todo, y la dimensión 
de lo real que ellas reconocen a fin de salvar su posición en su inmediatez 
resulta unilateral y abstracta porque es tomada por ellas en forma absoluta 
o autosubsistente, lo que deja de ocurrir solo y definitivamente en el Saber 
Absoluto. Por tanto, cada uno de esos lados ya está destinado por su 
propia posición y naturaleza a entrar en crisis. 

Más precisamente, en la Sección VI.B, el Espíritu se disloca en dos 
lados. Estos tienen, a su vez, cada uno un mundo y una conciencia res­
pectivos. Respecto del modelo expuesto por Hegel en la Introducción, 
constituido básicamente por conciencia y objeto (cf. Hegel 1980:58), a 
partir de los capítulos sobre la autoconciencia se ha abierto la posibilidad 
de la duplicación: la conciencia ya no solo se relaciona con un objeto sino 
también con otra conciencia, la cual a su vez se relaciona también con 
un objeto. A partir de la figura del Espíritu, el lugar del objeto suele ser 
ocupado por el concepto de un mundo. El extrañamiento de sí que se 
produce en el interior del Espíritu consiste en la escisión interna del 
mismo en dos conciencias con dos mundos respectivos. 

El primer lado es «el mundo de la realidad efectiva» y la conciencia 
que lo considera como lo inmediato y por ende como lo único real; la 
inmediatez, es cierto, es un sello distintivo de lo real (cf. Hegel 1992: §7, 
Anm.), pero debe admitir la mediación como constitutiva del mismo y 
esto no es lo que sucede aquí. El segundo lado admite la mera efectividad 
del mundo de la realidad efectiva, pero le niega realidad. Por ello se dis­
tancia del mismo hacia lo que considera verdaderamente real, e inmediato 
sin mediación alguna. Es la «conciencia pura». Esta pureza es ambivalente; 
no es tan pura como parece, ni puede serlo. Pues depende esencialmente 
de la preservación absoluta de la inmediatez, lo cual se mostrará imposi­
ble. «Puro» implica para ella necesariamente inmediatez.2

Esta conciencia pura se escinde a su vez en dos lados. Uno tiene como 
denominación en su comienzo «Intelección Pura», el antecedente de la 
Ilustración. En este lado, la expresión «pura» evoca el título de la Crítica 
de Kant, pero el itinerario en esta sección nos indica que Hegel quiere 
mostrar que la figura de la conciencia pura es más amplia de lo que pre­
tende el enfoque kantiano. Este es más bien una documentación ya explí­

2. Para una interpretación de esta sección de la Fenomenología remito a lo ya desarrollado 
en Sisto 2023b y 2023c como a la bibliografía allí citada.



192

cita de todo un itinerario, su consumación teórica y un enfoque no exclu­
sivo, sino dependiente de otros posicionamientos internos a la conciencia 
pura. El itinerario más amplio en el que se inscribe tanto la crítica kan­
tiana como la Ilustración tiene como elemento distintivo y representativo 
a la categoría (cf. Hegel 1980:296), esto es, el concepto puramente formal 
que se define por su inmediatez interna en el sujeto o conciencia pura. 

Pero «pura» también significa la pureza del cielo o «Más Allá» de la Fe, 
no contaminada por las vicisitudes terrenales. Este es el segundo lado de 
la conciencia pura. Esta subfigura de la conciencia pura y contrafigura de 
la Intelección Pura no es el cristianismo a secas, sino una de sus fases 
históricas (cf. Hegel 1980:287). Su alcance histórico exacto y preciso es 
discutible —por diversas razones Hegel mismo no se preocupa por acla­
rarlo—; podríamos afirmar con fundamento que va desde los siglos pos­
teriores a la caída del Imperio Romano hasta la discusión entre filosofía 
y protestantismo alemán de fines del siglo XVIII (cf. Sisto 2023b), aunque 
cuando habla de «Fe» al comienzo, como suele suceder en los parágrafos 
iniciales de una sección en la Fenomenología, Hegel tiene presente el 
termino ad quo de la figura, esto es un cierto fideísmo. 

La pureza de ambas contrafiguras se origina en su distanciamiento del 
mundo de la realidad efectiva, de dos modos diferentes. La Fe, subraya 
Hegel, es literalmente huida (cf. Hegel 1980:287) a un «Más Allá» que es 
para ella el mundo real y verdadero. La Intelección Pura puede entenderse 
en cambio como una retirada a la absoluta interioridad, que en su pureza 
deviene puramente lógica —como hemos visto, la categoría—. En cual­
quier caso, ambas son huida del mundo efectivo (o «retorno» desde el 
mundo efectivo, como lo expresa Hegel). La solución que encuentran 
frente a la crisis de inconsistencia que perciben en el mundo de la realidad 
efectiva es retirarse a mundos según ellas reales, y se retiran honradamente 
—es decir para ellas no es un verdadero retirarse—, sea a la interioridad 
en términos de conceptualidad pura o al Más Allá puro, esto es Dios y 
su reino celestial. 

El mundo de la realidad efectiva se ha escindido a su vez en dos lados, 
el Poder estatal (la monarquía y la nobleza) y la Riqueza (la burguesía 
incipiente). Ahora bien, ni la Fe ni la Intelección Pura pueden descono­
cer el mundo de la realidad efectiva, pues deben contar con él, viven 
físicamente en él y deben negociar con él para subsistir en su existencia 
natural. Pero no lo reconocen como verdaderamente real, sino que todo 
en él es vano. Toda negociación con él es mero compromiso circunstan­



193

cial y no mediación real, aunque en forma progresiva deberán aceptar 
necesariamente la mediación y no puede no ser así, como pretenderá 
mostrarlo Hegel, pues la permanencia en esa pureza será insostenible. 
Que huyan o se retiren a su pureza no significa que por ello sean abstrac­
tas y separadas en sí: en cuanto conciencia pura son un lado real, necesa­
rio y operativo de la diferenciación interna del Espíritu y actúan en él. 

La Fe opera de hecho en el mundo de la realidad efectiva, en las insti­
tuciones, en el poder y en la vida concreta. Busca adecuar este mundo 
de la realidad efectiva a la realidad del Más Allá, aunque este intento se 
realiza con desapego, pues lo verdadero no es este mundo. En la antesala 
de la exposición sobre el surgimiento de la conciencia pura (cf. Hegel 
1980: VI.A), la Fenomenología señala que la Europa posromana ha que­
dado devastada. Su recuperación como civilización ha sido obra, según 
el punto de vista de la Fe, de un trabajo en conjunto entre el poder 
civil y el cristianismo y sus instituciones, esto es un mundo que ha sido 
configurado idealmente bajo la égida de la teología cristiana. La Fe es, 
en su fase inicial, el cristianismo que quiere prolongar ese modelo al 
que ve como paradigma para toda época. Esto sin perjuicio de que la 
mediación del mundo de la realidad efectiva, gracias a su relación con el 
mundo del Más Allá —y no a la inversa— que admite la Fe, es para ella 
episódicamente realizable, aun cuando señala que ha habido mediaciones 
definitivas como la Encarnación o Pentecostés —mediaciones que Hegel, 
a su modo, rescatará. 

La Intelección pura también opera de hecho en el mundo de la realidad 
efectiva como disolución y corrosión, mostrando el absurdo de sus deter­
minaciones. Su evolución en términos de Ilustración potenciará univer­
salmente este poder disolvente o, dicho en otros términos, ejercerá su 
poder disolvente como universalización formal de todo. Y en lo que 
respecta a la Fe, parte de la crítica que le dirige la Ilustración a ella consiste 
en invertir lo que la Fe afirma respecto a la relación de este mundo de la 
realidad efectiva con un Más Allá. El mundo de la efectividad y sus ins­
tituciones no busca espejar la estructura del Más Allá, al contrario, es este 
en realidad el que ha espejado lo efectivo de una época injusta y oscura, 
y mediante su esencialización busca perpetuarla. Aun cuando esta crítica 
perdura en los círculos intelectuales ilustrados del siglo XIX, sin embargo 
la Fenomenología ve tanta limitación en la Fe como en la Ilustración: 
tampoco la Ilustración acepta ni comprende mediación alguna, simple­
mente anula un lado necesario y vuelve así estático al propio. 



194

Lo que Hegel subraya en esta sección, esto es, que la Ilustración no se 
da cuenta de que se está atacando a sí misma (cf. Hegel 1980:297), debe 
ser tenido en cuenta y bien interpretado. La Fenomenología trabaja toda 
esta dialéctica que se establece entre Ilustración y Fe —y que llega al 
conflicto— con una estructura de fondo que contrapone dinámicamente 
forma y contenido, subjetividad y objetividad, interioridad y exterioridad, 
lo puesto y lo dado. Ambas figuras sostienen y se constituyen sobre uno 
solo de estos términos contrapuestos; solo «nosotros» sabemos que nin­
guno de esos términos puede concebirse ni es real sin el otro. En la pre­
tensión de relación inmediata con la esencia —el concepto abstracto o 
categoría en una, el Más Allá trascedente en la otra—, ellas transforman 
en absoluto su término correspondiente, y de este modo lo conciben en 
forma estática —no admiten movimientos constitutivos en relación con 
lo otro— y abstracta —tal como sucede con toda determinación unila­
teral que pretenda ser absoluta—. Puesto que como figuras o subfiguras 
están constituidas en su propio ser sobre esos cimientos, la destrucción 
de estos es percibida —esto es solo comprensible para «nosotros»— como 
amenaza al Sí mismo, como pérdida de sí (cf. Hegel 1980:56). En resumen, 
primero acontece toda una lucha en el mismo ámbito interno de la con­
ciencia pura, se trata de una lucha inicialmente intelectual, que luego 
devendrá cultural y finalmente política.

La Intelección Pura, inicialmente retirada a su interioridad, deviene 
programa cultural, es decir Ilustración, y finalmente programa político, 
esto es la Revolución. Tanto su lucha contra la Fe como la Revolución son 
inevitables. La retirada a la interioridad que por ser tal había perdido 
realidad externa, reclama ahora volver a dar forma a esta. Para ello debe 
entrar en conflicto con su competidora, la Fe, que es la otra pretensión 
de la conciencia pura de plasmar idealmente la realidad en esa fase his­
tórica. Y finalmente debe hacer una revolución, no sin antes haber pre­
parado el terreno cultural, los ánimos y las posiciones frente a aquello 
que en realidad en sí ya resultaba insostenible, pues toda la instituciona­
lidad vigente hasta entonces ya había perdido legitimación en la misma 
realidad efectiva. 

La victoria de la Ilustración es ambivalente; en cuanto esta la considera 
total, documenta una percepción incorrecta que ella tiene de sí misma, 
pues esta figura, que ha vencido inicialmente mediante el contagio cul­
tural y luego mediante el combate, se ha contagiado de su vencido. El 
contagio es en estos pasajes metáfora de la mediación. La Fe advierte tarde 



195

haber quedado contagiada. Pero la Ilustración no percibe que ella también 
se ha contagiado, esto es no ha advertido que la inmediatez defendida por 
ella ha sido vulnerada: ha debido incorporar contenido proveniente de la 
Fe —piénsese en las tres Ideas de la Crítica de la razón pura—, ha debido 
inmiscuirse en la exterioridad —su intervención consciente y militante en 
el mundo efectivo de la política y del dinero—, y, mientras que la Fe ha 
ido perdiendo progresivamente institucionalidad, la Ilustración ha debido 
objetivarse en la modelación objetiva de las instituciones hasta llegar a la 
Revolución y los experimentos siguientes de nueva institucionalización. 

La fase resolutiva de la Ilustración

El utilitarismo ilustrado (cf. Hegel 1980:305, 314) es un vestigio decadente 
de una Ilustración que se obstina en preservar su formalismo frente a una 
realidad efectiva no modificada, y el otro vestigio, tardío, es el terror 
jacobino el cual supone el traslado inmediato de la pureza formal del 
imperativo categórico a la política. Hegel presenta al utilitarismo como 
la paráfrasis paródica de la segunda formulación del imperativo categó­
rico: el deber de que en tu acción consideres tu humanidad y la del otro 
no solo como medio sino también como fin (cf. Kant 2004:44/A 429), 
se dinamiza aquí en una traslación sin solución de continuidad de medio 
a fin como momentos que van y vienen, habilitada por el formalismo 
puro y sus limitaciones (cf. Hegel 1980:305). El terror jacobino abreva 
lejanamente de la versión práctica de la Intelección pura, esto es la Inten-
ción pura (cf. Hegel 1980:495): puesto que, según su mayor representante, 
la ética kantiana, el móvil de la acción no es accesible al observador 
externo y ni siquiera lo es plenamente al Sí mismo, y a su vez la intención 
es lo que moralmente cuenta, todos son sospechosos de vulnerarlo. 

El ataque a sí misma de la Ilustración significa que en lugar de atacar 
cierta objetividad, atacaba a la objetividad, en lugar de criticar cierto con­
tenido, criticaba a el contenido en cuanto tal, y en lugar de rechazar cierto 
modo de exterioridad, despreciaba la exterioridad. Esos errores no resul­
taban gratuitos. En lugar de mediar su interioridad con la exterioridad, 
absolutizaba la interioridad, del mismo modo que lo hacía con la subjeti­
vidad frente a la objetividad y con la forma frente al contenido. Ahora los 
ha incorporado, pero de tal modo que interioridad, subjetividad y forma 
ya no son aquellas que definían a la Ilustración y de este modo la figura 



196

cae en sí, aunque aún no para ella. La conciencia experimenta este cambio 
de las determinaciones de una figura como pérdida del Sí mismo (cf. Hegel 
1980:56) y buscará por todos los medios evitar lo que es su muerte como 
figura. No entiende —como suele suceder en estos epígonos de las figu­
ras— que se trata de una negación determinada, de un cierto modo de 
entender en este caso la forma, la subjetividad y las otras determinaciones 
esenciales; el Sí mismo, que es el que subsiste, cree que con la caída de la 
figura que en ese momento transita, cae en la nada absoluta.

La Ilustración en la Dialéctica de la Ilustración

Delimitación de la confrontación entre ambas obras 

Cuando pasamos al texto de HkAd nos trasladamos a un género literario 
y filosófico muy diferente. Mientras Hegel en la Fenomenología siente que 
ella debe ser una exposición regida por la vinculación de una necesidad 
lógica, HkAd se sienten obligados a escribir en términos de ensayo, de 
«fragmentos», como reza el subtítulo, «apuntes» y «esbozos» (cf. HkAd 
1997:54). Por un lado, esto se debe a la naturaleza del tema y la circuns­
tancia histórica. Se trata de capitalizar la experiencia vivida en los últimos 
años y han percibido de un modo particular cómo el riesgo del totalita­
rismo excede no solo a los regímenes puntuales sino también al mismo 
ámbito político. El totalitarismo político alcanza y se preserva en el poder 
debido a una plataforma cultural totalitaria. Aun con la inconmensurable 
gravedad de lo vivido en los últimos años en Europa (cf. HkAd 1997:49), 
ello no debe tapar un totalitarismo blando que disciplina las mentes 
mediante la cultura, y que se encuentra vinculado al capitalismo y a la 
absolutización de la razón instrumental. Por el otro, el carácter de ensayo 
también libera a los escritores de aquello que denuncian: el riesgo de caer 
en los formatos impuestos por la industria cultural. Hay cosas que deben 
decirse, hay intuiciones que deben volcarse directa y urgentemente, que 
no pueden esperar al trabajo de relojería de argumentación que implica 
el artículo académico. Eso no significa falta de rigor, sino apelación directa 
al lector y su capacidad de contrastar el texto directamente con los hechos 
(cf. HkAd 1997:53). En el Prefacio a la segunda edición señalan que 20 
años después el libro sigue vigente (cf. HkAd 1997:57). 



197

Han pasado más de 70 años y probablemente su vigencia sea aún 
mayor. Por ejemplo, el cine, en ese entonces todavía centrado en el carác­
ter artístico se constituyó luego masivamente en industria del entreteni­
miento y recientemente el nivel de detalle de regulación de las plataformas 
de streaming, que imponen matrices rígidas y limitaciones a toda produc­
ción, resultarían para HkAd una amarga confirmación de sus adverten­
cias. Otros ejemplos pueden ser el alcance al que ha llegado y promete 
llegar la inteligencia artificial, o los objetivos transhumanistas que bogan 
en vistas de una mejora de la naturaleza humana. Lo que HkAd denun­
cian ha avanzado e incluso ha logrado naturalizarse de tal modo que se 
vuelve aún más decisiva y ardua la tarea intelectual que analiza crítica­
mente la cultura. 

La Dialéctica de la Ilustración tiene como referente lejano a la Fenome-
nología, se inspira en ella para el título, retoma ideas de Hegel, explícita 
e implícitamente, aparte de su remisión a muchas otras fuentes. En la 
exploración que se limita a esta intersección de las dos obras, el interés 
general que me guía es determinar a grandes rasgos la naturaleza lógica 
de la confirmación de las advertencias de HkAd, esclarecer los motivos 
lógicos de su vigencia y sus alcances. 

El estatuto lógico y ontológico de la crítica

El programa de HkAd en la Dialéctica de la Ilustración
El programa de HkAd es recuperar la Ilustración, entre otras situaciones, 
de la complicidad en la que ha caído con la cultura capitalista y devolverla 
a su posición originaria (cf. HkAd 1997:52, entre otros pasajes). Ella es 
esencialmente crítica y se inspira en el momento de la negación determi­
nada de la dialéctica fenomenológica de Hegel. Su objeto de crítica es el 
mito, el cual puede asumir diversas formas, como la cosificación o la 
idolatría, o más genéricamente, la de un absoluto irracional. Exige para 
ello una vigilancia continua; la crítica que se acomoda en un éxito relativo 
tiende a mitificarse y consolida así nuevas relaciones (injustas) de domi­
nio. La Ilustración ha caído en esa situación: es en este sentido que HkAd 
interpretan la instancia de la Fenomenología en la que Hegel señala que 
la Ilustración debe ilustrarse a sí misma (cf. Hegel 1980:306–307). Es 
necesario distinguir aquí entre las posiciones de Hegel y de HkAd en 



198

torno al estatuto de la negación determinada y la crítica, por un lado, y 
la exigencia a la Ilustración que se ilustre a sí misma, por el otro. 

La negación determinada a grandes rasgos, 
según la Fenomenología
En primer lugar, en la Fenomenología la negación determinada no se 
sostiene en el vacío, como una suerte de eslabón de una cadena que sería 
la dialéctica, eslabón que si se rompe corta la cadena. Esa es la perspectiva 
de la conciencia natural, que no la capta como negación determinada sino 
como caída en la nada pura y pérdida de sí misma (cf. Hegel 1980:61). 
Como he señalado más arriba, la estructura de la sucesión de las figuras 
reside en una autodiferenciación. Para el «nosotros’ de la Fenomenología, 
la negación determinada establece una contradicción interna y delimitada 
(«determinada») dentro de un absoluto, dentro del espíritu. La sola nega­
ción determinada es, en cuanto determinada, «para nosotros», «en sí», no 
para ella, y es solo una fase del itinerario dialéctico de la experiencia, en 
la que la conciencia aún no ha reconocido el nuevo otro u objeto (el de 
la nueva figura) como co–implicada con ella ni, sobre todo, la nueva 
figura de su Sí mismo, que ha sido modificado en la dialéctica con lo 
otro. El Espíritu es vida autoconsciente; la negación determinada se efec­
túa dentro de esa vida y tiene una función vivificadora, pero no por sí 
sola. Puede negar algo en forma determinada porque se ejerce en forma 
interna al espíritu, que es el que niega dentro de su mismo subsistir; la 
negación determinada niega solo una figura. La modalidad de conciencia 
que pertenece a esa figura, en cambio, cae en la desesperación ante lo que 
cree por el contrario no un cambio de figura, sino la inconsistencia abso­
luta de la realidad del mundo y de sí. No ve —ni quiere ver, pues en 
cuanto figura busca preservarse porque considera que su ser mismo está 
atado a esa configuración— que lo que ha caído en la obsolescencia es la 
figura, no la realidad misma y su propio Sí mismo en cuanto algo que 
subiste más allá de una figura puntual. Mucho menos ve que esto acon­
tece debido a una nueva configuración naciente. La nueva figura es el 
mismo Espíritu que se expande y reconfigura y que ha hecho entrar en 
crisis la antigua configuración. 

La ilustración de la Ilustración, según la Fenomenología
Que la Ilustración deba ilustrarse a sí misma consiste según Hegel en que 
debe darse cuenta de que ella es unilateral, puramente formal, que carece 



199

de contenido y que subsiste por aquello que a su vez niega, porque junto 
con el otro lado que niega constituye la conciencia pura y en cuanto 
conciencia pura constituye junto con el mundo efectivo al Espíritu que 
se extraña a sí. En la Fenomenología la Ilustración no se ilustra a sí misma 
gracias a una toma de conciencia, sino en forma confusa, mediante la 
apropiación inicialmente pacífica y luego violenta de su contrafigura. 
En cualquier caso, aquello de lo que se apropia no es lo irracional como 
ella cree y acusa, sino por el contrario aquello que permite comprender 
racionalmente a su propia posición: su posición es comprensible como 
parte de una racionalidad más amplia, mientras que una racionalidad que 
carece de objetividad, de contenido y de exterioridad es una racionalidad 
defectuosa.

La negación determinada según la Dialéctica de la Ilustración
En la Dialéctica de la Ilustración, la negación determinada (cf. HkAd 
1997:78) presupone ontológicamente el mundo de la vida —que ocuparía 
a grandes rasgos el lugar del Espíritu en la Fenomenología—. Y en lo otro 
de sí, que encuentra en el mundo de la vida, o bien identifica un mito, 
en términos de la tradición griega, o bien una idolatría, en términos la 
tradición judía, o bien una fetichización, en términos de la tradición 
marxista. En el resto de los casos también señala novedades positivas, pero 
de las cuales no reconoce una racionalidad alternativa. Así el mundo de 
la vida, aquello originario en la cual la crítica se encuentra y subsiste, se 
traduce en fuerzas vivas de cuya racionalidad no se habla. En ese sentido, 
la Ilustración de HkAd no logra ilustrar ni lo otro, ni el mundo de la vida, 
ni siquiera su propia posición, en la medida en que esta forma parte de 
un todo que le da sentido. Eventualmente percibe que está presente en el 
mundo de la vida una voluntad puramente egoísta que adopta distintos 
modos de cosificación de lo humano —creo acertada la observación de 
Habermas al sostener aquí la afinidad con Schopenhauer (cf. Habermas 
1989:139)—. Ilustrarse a sí misma, en el caso de HkAd, se limita a un 
llamado a la Ilustración a tomar conciencia de haber caído ella misma 
en mito, en cosificación, en idolatría, y en cuanto figura específica, en 
racionalidad puramente instrumental, que ha devenido capitalismo y 
homologación y formateo del mundo objetivo y de la cultura en función 
del beneficio para algunos económico, para otros, político. 



200

El epígono de la Ilustración según la Fenomenología
En la exposición de la Fenomenología este tipo de racionalidad instrumen­
tal correspondería a la fase decadente de la Ilustración, aquella fase en la 
cual, a pesar de su victoria, quería preservar su formalismo. Por las con­
secuencias de esta «obstinación» podríamos entender que ella intuye en 
su victoria frente a la Fe también la pérdida de sí misma y procura no 
caer como figura. Esta forma de decadencia queda retratada en el análisis 
fenomenológico del utilitarismo. La «dialéctica» del utilitarismo se mues­
tra como una falsa dialéctica; esta es en realidad una continua e infinita 
oscilación entre fin y medio (cf. Hegel 1980:296): lo que ahora es fin, 
luego es medio, y viceversa, por tanto, desde el punto de vista ontológico 
y axiológico, nada subsiste verdaderamente como fin y desde el punto de 
vista lógico resulta un estancamiento, un mal infinito. Que la Ilustración 
debería ilustrarse a sí misma significa, a esta altura de la exposición feno­
menológica según Hegel, que ella debe tomar conciencia de que la nega­
ción determinada ya ha acontecido (la victoria sobre la Fe), que esto 
significa la caída (cf. Hegel 1980:61) de ambas figuras en cuanto figuras, 
y que si alguna de ellas no acepta esta pérdida de sí, decae en un mal 
infinito. Y esto es lo que ha sucedido en la vida social: en el caso de la 
Ilustración, esta se ha vuelto funcional al capitalismo o, mejor dicho, se 
ha identificado en sí con el capitalismo. Así puede explicar la dialéctica 
hegeliana, en modo diferente a como lo hacen HkAd, lo que estos verán 
consumado históricamente.

El acento diferente de la Dialéctica de la Ilustración
HkAd interpretan de modo diferente la negación determinada. Para ellos 
la Ilustración se identifica de hecho como el momento de la negación 
determinada a toda figura, es decir de toda época (cf. HkAd 1997:78). Sin 
ese momento se cae inevitablemente en la idolatría. HkAd apenas aluden 
a esta figura de la Fe y la consideran genéricamente como un mito más. 
Sí admiten que se encuentran con un desafío histórico inédito: la Ilus­
tración ha vencido, pero luego se ha mitificado. O en términos de las 
figuras de la Fenomenología: en cuanto conciencia, ha devenido razón 
instrumental pura; en cuanto objeto, todo es idolatrado, mitificado o 
cosificado en función de beneficios. 

Según HkAd negación determinada debería no cesar y hacerse cargo 
de la advertencia y la denuncia de esa situación, de la deconstrucción de 
esos mitos, ídolos y fetiches, de la resistencia a su homologación mental 



201

y hegemonía cultural, que afecta tanto al mundo objetivo como al Sí 
mismo. La Ilustración debe retomar el mandato que consideraba Hegel 
como su origen: ser racionales (cf. Hegel 1980:292). Ser racionales según 
HkAd es ser críticos frente al poder mitificador, uniformador, es ejercer 
una vigilancia insomne como negación determinada, es detener aquella 
razón que se ha vuelto mero mecanismo de cálculo, cosificador y avasa­
llante. Pero el problema de este planteo es que la negación determinada 
en concreto lo es de una figura específica y desde otra figura adveniente 
específica. Ella se traduce en una negación determinada con su especifi­
cidad histórica irrepetible, pues solo en la exposición de la dialéctica 
experiencial en abstracto puede ser neutra. 

La Dialéctica de la Ilustración como funcional 
a la fase decadente de la Ilustración
Hasta aquí la comparación. Ahora bien, si examinamos bien la «dialéctica 
de la Ilustración» en la Fenomenología, y su fase decadente, esto es el uti­
litarismo, nos encontramos con que la misma razón utilitarista se encarga 
de hacer la crítica. Por supuesto que como la dialéctica utilitarista es falsa, 
su momento de negación determinada es funcional a la conservación de 
esta en el mismo estado infinitamente oscilante (cf. Hegel 1980:314). Como 
fase decadente que desemboca en un mal infinito, que es una apariencia 
de dialéctica, la misma razón utilitarista se encarga de que las cosas y los 
seres humanos (recordemos la distinción kantiana entre precio y dignidad 
(cf. Kant 2004:49/A 434–435), ahora tienen precio, tanto las cosas como 
los seres humanos, al rato tienen dignidad, tanto los seres humanos, como 
las cosas, elevadas en cuanto fetiches a un rango de (falsa) dignidad. Las 
cosas y las personas son ora idolatradas, ora destruidas y también des–
preciadas: lo que regula esta oscilación es el mercado, en su reino o mundo 
de los costos y beneficios, sea de mercancías, de cultura o de personas. Si 
la negación determinada se mueve sobre el trasfondo de un mal infinito, 
en primer lugar, se vuelve funcional al utilitarismo o razón instrumental: 
estos necesitan esa crítica para poder ir cambiando la oferta del mercado, 
y nada mejor en términos de costo–beneficio que tercerizar esa tarea. En 
segundo lugar, quien con verdadera buena voluntad toma a cargo la tarea 
de la crítica, si no termina asimilado por la razón instrumental, puede 
experimentar la desesperación, pues el utilitarismo avanza más que su 
capacidad de crítica. Y puede llegar a una desesperación aún más amarga 
y difícilmente confesable: la de darse cuenta de haber sido funcional, es 



202

decir que la instrumentalización ha avanzado más gracias a ella. La nega­
ción determinada sobre la base de un mal infinito o falsa dialéctica se 
experimenta como amarga desesperación (cf. Hegel 1980:56) y solo puede 
proporcionar cierta satisfacción de índole puramente intelectual en la 
constatación cada vez más certera y precisa de la homologación, al pare­
cer irrefrenable, de la razón instrumental: la crítica cada vez tiene más 
razón, pasa el tiempo y se vuelve cada vez más vigente. No advierte que 
a pesar de su buena voluntad es parte de un mismo proceso aporético, 
que por ejemplo ora eleva la dignidad de los seres humanos mediante la 
inclusión política y la defensa de derechos, ora cancela a un ser humano 
de un día para el otro mediante la mera apelación a algún episodio trans­
gresor, llevándolo en el plano social, si no jurídico, al estatus de un ser 
sin dignidad, un símil lógico del momento del jacobinismo como parte 
del desenlace de las buenas intenciones de la Revolución (cf. Hegel 
1980:316). Puesto que todos comenten errores, todos son potencialmente 
culpables; quién lo sea efectivamente depende de qué se subraye funcio­
nalmente al mercado y de quién interfiera negativamente en el «progreso» 
del mercado cultural, económico y/o político. En otros términos, la razón 
instrumental genera ídolos que pasado un tiempo deben ser destruidos: 
la «obsolescencia programada» es un término tardío de una dinámica que 
se encuentra desde el comienzo de esa falsa dialéctica y que incluye a las 
personas. 

Esto no significa que la crítica ilustrada no haya denunciado efectiva 
y justamente mitificaciones, fetichizaciones e idolatrías. Lo que aquí se 
afirma es que ella, establecida sobre la matriz no autoconsciente de un mal 
infinito, el del utilitarismo, lleva a la experiencia antropológica y cultural 
descrita más arriba. Esta experiencia es amarga porque no vislumbra 
alternativa: incluso la alternativa de detenerse para evitar ser funcional, 
lo que Hegel llamaba la apragmosyne para designar una estrategia de los 
escépticos (cf. Hegel 1968 [1802]), resulta también funcional, pues se cae 
de hecho en la asimilación. Si se detiene, experimenta la pérdida de sí; si 
continúa, también. Por ello considero que en Dialéctica de la Ilustración 
no se trata exactamente de la influencia de Schopenhauer, como Haber­
mas sostiene, sino más bien de que la experiencia de esta dialéctica no 
puede sino llevar a una experiencia de pesimismo, para la cual Schopen­
hauer puede ofrecer un modelo histórico. 

Si nos atenemos a la teoría dialéctica fenomenológica que formula 
Hegel, la única posible salida de su fase aporética máxima (es decir, 



203

cuando ya examinados todos los lados la aporía no se resuelve) es la 
reformulación del perfil de los «lados». Por ello cabría revisar también la 
respuesta de Jürgen Habermas en torno a una noción de Ilustración como 
proyecto inconcluso (cf. Habermas 1994), como la del Michel Foucault 
que recupera ¿Qué es la Ilustración? de Kant sin considerar el análisis 
posterior de Hegel, al que apenas menciona al principio junto con HkAd 
(cf. Foucault 2001). «Revisar» significa aquí examinar qué matriz teórica 
supone la crítica. La amargura, la angustia y la desesperación no son 
necesariamente los únicos signos de esta falsa dialéctica, puede serlo tam­
bién la mera monotonía de la repetición; y sugiero interpretar estas dife­
rencias de posición ilustrada mediante la actualización de la distinción 
de Hegel (cf. Hegel 1980:310) entre Ilustración insatisfecha (aquí HkAd) 
y (progresivamente) satisfecha (aquí Foucault y Habermas).

Los nuevos ídolos

En la Fenomenología el momento crítico que detecta el «nosotros», no la 
conciencia inmersa en la figura, lleva a la resignificación de los términos 
que se encuentran en oposición mutuamente constitutiva. En la medida 
en que hay cierta predeterminación teleológica en esa matriz, HkAd 
encuentran argumentos para sostener que, con la noción de Espíritu, 
Hegel ha cedido o sucumbido a un nuevo ídolo (cf. HkAd 1997:78).

Ahora bien, en los pasajes que hemos abordado de la Fenomenología la 
absorción de la Fe por parte de la Ilustración es aceptada como un hecho 
irreversible y necesario de la dialéctica. Que la Ilustración también se 
contagie no significa rechazar per se la asimilación de la religión, pues esta 
de hecho vuelve como figura superior (cf. Hegel 1980:VII) sino solo seña­
lar las limitaciones de la absorción por parte de la Ilustración de las 
determinaciones de esa modalidad histórica de la religión que Hegel llama 
Fe —la cual, a su vez, ha tenido su epígono paralelo a la Ilustración: se 
ha transformado en un fideísmo casi vacío de determinaciones—. Para 
la Fenomenología ya no tiene sentido sostener la posición ilustrada (como 
tampoco la de la Fe) tal como ellas se han presentado. La Ilustración debía 
darse un contenido, no podía permanecer en el concepto formal, es decir 
en la categoría, como única subsistencia. No hay por ello ningún proyecto 
incompleto, sino consumado y, ciertamente, limitado para la libertad.



204

Por lo expuesto, que HkAd consideren Hegel termina en un ídolo, no 
impide que el análisis hegeliano pueda ofrecernos los argumentos para 
ver que HkAd caen en otro ídolo: la crítica. En ese sentido HkAd son 
mucho más ilustrados de lo que Habermas cree. La crítica así concebida, 
en términos de la antigua Ilustración, es formalista y uno de sus princi­
pales déficits es no ser autoconsciente de su dependencia de un contenido 
al cual no reconoce racionalidad alguna. En concreto ella se considera a 
sí como lo absoluto y de este modo cae en la aporía. La negación deter­
minada en su versión ilustrado–formalista tardía, esto es en el contexto 
de la falsa dialéctica del utilitarismo, no puede no convertirse en ídolo.

Hegel había resuelto a su modo el problema de lo otro de sí mediante 
el autodesdoblamiento de la misma razón; en el caso de los pasajes que 
consideramos, esto acontece en términos de objetividad, exterioridad y 
contenido, por un lado, y subjetividad, interioridad y forma por el otro. 
En sentido estricto no consideraba este desdoblamiento como dos racio­
nalidades completas en conflicto. El supuesto no solo teleológico sino 
ontológico de una unidad originaria que se escinde (cf. Hegel 1980:53–55) 
prefiguraba cada paso en términos de desdoblamiento de una misma 
racionalidad. Si es verdad que no consideraba lo otro, en el caso de la 
dialéctica que examinamos la Fe, como mero mito, tampoco le reconocía 
estatuto de racionalidad (al menos relativamente) plena e independiente.

HkAd reconocen hasta cierto punto un otro que sin embargo queda 
diluido, es decir el reconocimiento tiene un nivel aún más bajo que en 
Hegel. El poder corrosivo del formalismo de la antigua Intelección Pura, 
antesala de la Ilustración, adquiere en la Dialéctica de la Ilustración un 
alcance mayor: hasta el mito queda diluido —es significativa al respecto 
la valorización en este sentido de Wilamowitz, que considera al mito ya 
como una racionalización (cf. HkAd 1997:5105–107, n.10)— y si tenemos 
en cuenta el paralelo con la dicotomía Ilustración y Fe de la Fenomeno-
logía, aquí la fe cristiana es reconocida solo en los críticos a la religión 
—Pascal, Kierkegaard (cf. HkAd 1997:224).

Conclusión

Si entendemos «dialéctica de la Ilustración» como una dialéctica interna 
a la figura «Ilustración» de la Fenomenología, su exposición sería más 
acotada de lo que pretenden HkAd. Se limitaría en todo caso a la escisión 



205

entre deístas y materialistas y eventualmente a la conclusión en utilita­
rismo o —Revolución francesa mediante— el jacobinismo. Si entende­
mos la expresión, en cambio, como aquella dialéctica de la cual la Ilus­
tración forma parte, entonces logramos tener una dimensión adecuada 
del estatuto de la Ilustración y su exposición sería más amplia y compleja 
que la que ofrecen HkAd. Una ilustración de la dialéctica desde la Feno-
menología nos permite comprender el alcance de la Dialéctica de la Ilus-
tración. Para ilustrar esta dialéctica no es necesario ir mucho más allá de 
lo que Hegel expone en la Sección VI. Está claro que el objetivo de HkAd 
no es hacer una exégesis de la Fenomenología ni basarse directamente en 
ella, sino un diagnóstico del mundo contemporáneo que se ayuda de 
elementos de la Fenomenología para esclarecer fenómenos. 

Hegel sistematiza la contraposición ente Ilustración y Fe en tres ejes: 
el primero cómo se conciben a sí mismas, el segundo cómo conciben al 
mundo y el tercero como conciben a la otra autoconciencia que se les 
opone. Y estos ejes se documentan en discursos, que por momentos se 
vuelven diálogos. Para determinar los tres lados arriba mencionados, 
Hegel apela a lo que ellas dicen a la otra de sí, del otro y del mundo, se 
interpelan sobre estos temas y se contestan. Creo que las reconstrucciones 
de Hegel son limitadas: si por un lado captan discursos reales, por otro 
estos quedan modificados en función de lo que Hegel predetermina. 

Pero no es el lugar aquí para discutir esas limitaciones, sino más bien 
el de indicar, brevemente, las virtudes posibles en vistas a la situación 
contemporánea. Una dialéctica de este tipo, esto es entre sujetos, en primer 
lugar, debería atender lo mejor posible a esos discursos: qué dicen ellas 
de la dignidad, del sentido de la vida, de qué es lo que vale, de cómo 
piensan la convivencia posible con quien difiere, entre otras cuestiones. 
En segundo lugar, debería sincerar de qué lado se encuentra quien escribe. 
Puede legítimamente pretender estar «por arriba» como lo hace el «noso­
tros» hegeliano; en tal caso debería indicar y fundamentar su carácter 
situado o no situado. Una dialéctica abierta así puede colaborar para evitar 
la idolatría, la mitificación y la cosificación, de sí y del otro, preservándoles 
su carácter de sujeto. Preservaría también la auténtica diferencia, de modo 
que esta no quede reducida al absurdo de una diferencia genérica y habili­
taría la posibilidad de trabajar y confrontarse con diferencias sustantivas, 
a fin de no estancarnos en repeticiones ni en superaciones aparentes.



206

Referencias bibliográficas

Foucault, Michel (2001). Qu’est–ce que les Lumières? En Dits et Ecrits, Tomo IV, Paris, 

Gallimard. Texte nro. 339 (1984). 

Habermas, Jürgen (1989). Horkheimer y Adorno: el entrelazamiento de mito e Ilustración. 

En Habermas, Jürgen, El discurso filosófico de la modernidad, trad. de Jiménez 

Redondo, M., Buenos Aires, Taurus, pp. 135–162 (1985).

Habermas, Jürgen (1994). Die Moderne, ein unvollendetes Projekt, Liepzig, Reclam 

(1980).

Hegel, Georg Friedrich Wilhelm (1968 y ss.). Gesammelte Werke, Hamburg, Felix Meiner 

Verlag.

Hegel, Georg Friedrich Wilhelm Jenaer kritische Schriften (1968). Buchner, H. und 

Pöggeler, O. (Hrsg), en Hegel, G. F. W. 1968 y ss. Band 4 (1802).

Hegel, Georg Friedrich Wilhelm Phänomenologie des Geistes (1980). Bonsiepen, W. und 

Heede, R. (Hsrg.), en Hegel, G. F. W. 1968 y ss., Band 9 (1807).

Hegel, Georg Friedrich Wilhelm Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften im 
Grundrissen (1992). Bonsiepen, W. und Lucas, H–Ch. (Hsrg.), en Hegel, G. F. W. 1968 

y ss., Band 20 (1830).

Hegel, Georg Friedrich Wilhelm Wissenschaft der Logik (1978) Hogemann, F. und 

Jaeschke, W. (Hrsg.), en Hegel, G. F. W. 1968 y ss., Band 11 (1812/1813).

Horkheimer, Max y Adorno, Theodor (1997). Dialéctica de la Ilustración. Fragmentos 
filosóficos, trad. de Sánchez, J. J., Madrid, Trotta, 2da. edición (1969).

Hinchman, Lewis (1984). Hegel’s Critique of the Enlightenment, Florida, U.P. of Florida.

Kant, Immanuel (2004). Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Timmermann, J. (Hrsg.), 

Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht (1786, 2da ed.).

Siep, Ludwig (2015). El Camino de la Fenomenología del espíritu. Un comentario 
introductorio al Escrito sobre la Diferencia y la Fenomenología del espíritu de Hegel, 
trad. de Rendón, C., Madrid, Anthropos (2000). 

Siep, Ludwig. Estado secular y conciencia religiosa. Dilemas en la teología política de 

Hegel, trad. de Sisto, H. M. En Sisto (2023), 183–216.

Sisto, Horacio Martín (1999). Algunas interpretaciones de la Ilustración y su relación 
con Hegel: La radicalización de la autonomía racional como inmanentización de toda 
trascendencia, La Plata, Memoria Académica Fahce–Universidad Nacional de la Plata.

Sisto, Horacio Martín (2002). La clave del Iluminismo para Horkheimer y Adorno, Revista 
de Filosofía y Teoría Política, Nro. 34, 283–293.

Sisto, Horacio Martín (2016). La incidencia de la biografía en el concepto hegeliano de 

experiencia: el caso de la hipocondría, Estudios Hegelianos. Vol. 13. Nro. 3, 95–134.

Sisto, Horacio Martín (Ed.) (2023). Cultura, Religión y Estado. Hacia una tectónica  
de las grietas sociales, Buenos Aires, Editorial de la Facultad de Filosofía y Letras  

de la Universidad de Buenos Aires.

Sisto, Horacio Martín (2023b). El origen común de la Ilustración y la Fe en la Cultura, 

según la Fenomenología del espíritu. En Sisto (2023), 245–266.

Sisto, Horacio Martín (2023c). El combate y el contagio mutuo entre la Ilustración  

y la Fe como teoría del concepto. En Sisto (2023), 267–304. 



207

Diana María López

Doctora en Filosofía por la Universidad del Salvador. Se ha desempeñado 
como docente en las Universidades UNL, UCSF, UADER, UNR y UdelaR (Uru­
guay). Compiladora de los libros Experiencia y límite. Kant–Kolloquium 
(2009), Experiencia y concepto. Hegel–Kolloquium (2011), Ser, Razón y Len­
guaje (2014), Ciencia, Sistema e Idealismo (2016) todos editados por Edicio­
nes UNL, y de El Idealismo alemán como filosofía de la libertad, Ediciones 
UADER (2020). Cocompiladora con Silvia Di Sanza de El vuelo del búho. Es­
tudios sobre el idealismo (Prometeo, 2014) y con Mariano Gaudio de Varia­
ciones sobre temas del idealismo (RAGIF Ediciones, 2018) y Moral, Derecho y 
Política en Fichte. En recuerdo de Héctor Arrese Igor (RAGIF Ediciones, 2023).

Eduardo Assalone

Investigador Adjunto del CONICET con lugar de trabajo en el Instituto de 
Humanidades y Ciencias Sociales (INHUS) de la Facultad de Humanidades 
de la Universidad Nacional de Mar del Plata. Profesor Adjunto regular de 
las cátedras de Gnoseología y Filosofía Moderna (UNMDP). Director de Bil-
dung, Grupo de Investigación de Filosofía Moderna. Miembro del Grupo 
de Estudios Hegelianos de Buenos Aires y de la Sociedad Iberoamericana de 
Estudios Hegelianos.

Héctor Ferreiro

Doctor en Filosofía por la Universidad Humboldt de Berlín. Estancias de in­
vestigación posdoctoral en la Universidad Técnica de Berlín, la Universidad de 
Chicago, la Universidad de Heidelberg y la Universidad de Hagen. Es Inves­
tigador Independiente del CONICET y Director del Programa de Investigación 
en Filosofía Clásica Alemana en la Pontificia Universidad Católica Argentina. 

Mariano Gaudio

Doctor en Filosofía por la Universidad de Buenos Aires, con especialización 
en metafísica y filosofía política. Miembro fundador y editor de Ideas, revis-
ta de filosofía moderna y contemporánea, y de RAGIF Ediciones. Autor de nu­

Sobre la compiladora

Sobre las autoras y los autores



208

merosos artículos y varios libros en compilación sobre el idealismo alemán. 
Docente en diversas instituciones, actualmente abocado a temas de filosofía 
latinoamericana.

Miguel Herszenbaun

Doctor en filosofía, abogado y profesor de filosofía por la Universidad de 
Buenos Aires. Investigador asistente del CONICET y docente de la Facultad 
de Filosofía y Letras y de la Facultad de Derecho (UBA). Se especializa en la 
filosofía de Kant y Hegel. Entre sus artículos se cuenta «Kant and the Pro­
duction of the Antinomy of Pure Reason», Kant –Studien, 2021.

Christian Klotz 

Doctor en Filosofía por la Ludwig–Maximilians–Universität de Munich (Ale­
mania). Profesor Asociado en la Universidade Federal de Goiás (Brasil). Ha 
publicado varios libros, capítulos de libros y artículos sobre la filosofía de 
Kant, el Idealismo alemán y sobre la teoría de la subjetividad. Entre sus li­
bros publicados: Selbstbewusstsein und praktische Identitaet. Eine Untersuchung 
über Fichtes Wissenschaftslehre nova methodo (2002).

Graciela Marcos

Profesora Consulta Titular de la UBA. Ha sido Profesora Titular de Filosofía 
antigua en la Facultad de Filosofía y Letras de la misma universidad e inves­
tigadora Principal del CONICET. Autora de libros y de numerosos artículos, 
en su mayoría sobre la filosofía de Platón, en revistas especializadas y volú­
menes colectivos internacionales.

Pablo Pulgar Moya

Doctor en Filosofía por la Universidad de Heidelberg. Profesor del Institu­
to de Filosofía de la Universidad Diego Portales. Fue presidente de la Socie­
dad Iberoamericana de Estudios Hegelianos. Se especializa en las filosofías 
de Hegel y Marx. Ha publicado el libro monográfico Die kritische Darstellung 
der Gesellschaftsformation. Systematische Untersuchungen zur Marxschen Methode 
(Duncker & Humblot, 2021) y coeditado, entre otros, los volumenes Selbst-
bestimmung. Studien zu Hegels Theorie der Freiheit (Brill/Fink, 2025); System and 
Complexity in Classical German Philosophy 1 & 2 (Cogency, 2024 & 2025); Valor 
y sistema. El eterno retorno de Marx I & II (Biblos, 2022 & 2025).



209

Alexia Schmitt

Doctora en Filosofía por la Universidad del Salvador. Tesis doctoral publica­
da por Biblos «Interioridad y trascendencia. Asimilación de la interioridad 
agustiniana en el pensamiento cusano: hacia la subjetividad moderna». Pro­
fesora de Historia de la Filosofía Medieval en la Universidad del Salvador. 
Investiga sobre la influencia de la tradición agustiniana en el pensamiento 
de Nicolás de Cusa.

Horacio Martín Sisto 

Doctor en Filosofía por la Universidad Nacional de La Plata. Profesor a cargo 
de Filosofía Moderna y de Ética en la Universidad Nacional de General Sar­
miento. Profesor Titular de Historia de la Filosofía Moderna de la Universi­
dad Católica Argentina. Docente de Filosofía de la Historia en la Universi­
dad de Buenos Aires. Exbecario DAAD (Hegel Archiv, Bochum, 2001–2003) 
y de Fundación Antorchas (2003–2005), con estadías de investigación en la 
WWU Münster (2018, 2019). Miembro del Advisory Board del HegelForum, 
Studien – Brill.



La dialéctica y sus sentidos

Lo que hace de una categoría filosófica algo perdurable es el carácter. Este supone la unidad 

de sus múltiples sentidos que, articulados en un cuerpo semántico, deviene en signo de lo que 

le es propio, de lo suyo en general. En la palabra «dialéctica» hay siempre algo no dicho y algo 

por decir, mezcla de movimiento y reposo, de orden y caos, que invita a pensar por lo que afirma 

y por lo que niega, por lo que integra y por lo que excluye, por lo que, en definitiva, provoca 

y genera. En esta dinámica de encuentro y puesta en común, lo posible de la convivencia se 

torna real a la luz de la vecindad de los planteos en el juego del pensamiento como controversia 

con aquello de lo que se distingue: único lugar en que lo considerado verdadero, acepta aún 

la interrogación. Esta obra intenta sostener la polifonía de voces desde el punto de vista de 

los autores, así como desde la perspectiva de los lectores, hacernos eco, estar atentos y escribir 

para que se lea y discuta por quienes todavía se obstinan por ir detrás de la plenitud posible 

de un sentido por venir.


