
ediciones UNL





Introducción 
a la antropología 
cultural y social





Introducción  
a la antropología 
cultural y social 
Métodos, temas  
y problemas

Mariné Nicola 



Consejo Asesor 
Colección Cátedra 
Alicia Camilloni
Daniel Comba
Bárbara Mántaras
Isabel Molinas 
Héctor Odetti
Andrea Pací�co
Ivana Tosti

Dirección editorial
Ivana Tosti
Coordinación editorial
María Alejandra Sedrán
Coordinación comercial
José Díaz
Corrección
Leonel Cescut
Diagramación interior y tapa
Laura Canterna

© Ediciones unl, 2025.

—

Sugerencias y comentarios
editorial@unl.edu.ar
www.unl.edu.ar/editorial

 

Nicola, Mariné
Introducción a la antropología cultural 
y social : métodos, temas y problemas / 
Mariné  Nicola. –1a ed.– Santa Fe : 
Ediciones UNL, 2025.
Libro digital, PDF/A – (Cátedra)

Archivo Digital: descarga y online
ISBN 978–987–749–514–0

1. Antropología. 2. Sociedad. 3. Antropología 
Cultural. I. Título.
CDD 301

————— ——   — ————

© Mariné Nicola, 2025.

Se diagramó y compuso 
en Ediciones UNL.

Queda hecho el depósito 
que marca la ley 11723. 
Reservados todos los derechos.



Índice

Introducción / 11

1. La antropología como disciplina científica / 15
  Definición y objeto de estudio / 16
   ¿Cómo podemos definir a la antropología? / 17 
   ¿Cuál es su campo de interés y su objeto de estudio? / 18
   ¿Por qué se diferencian ramas o campos de conocimiento? / 23
  Relación entre contexto histórico y procesos de constitución de la 

antropología como ciencia / 25
   ¿Cómo el colonialismo condiciona a los estudios antropológicos? / 25
  Etapa de los antecedentes de la antropología / 28
  Etapa «preclásica» o positivista / 29
   Evolucionismo / 31
  Etapa clásica de la antropología / 34
   El funcionalismo de Bronislaw Malinowski / 35
   El estructural–funcionalismo de Alfred Reginald Radcliffe–Brown / 37
   El particularismo histórico de Franz Boas / 40
   El estructuralismo de Claude Lévi–Strauss / 42
  Etapa de la antropología de la descolonización / 43
   Condiciones y factores que intervienen para esta nueva antropología / 44
   Los postulados de la antropología de la descolonización / 50
  Paradigmas de la antropología actual: el neoevolucionismo 
  y el materialismo cultural / 54

2. Cultura y sociedad en el marco de los estudios antropológicos / 57
  Nociones y visiones en torno al concepto de cultura / 57
   El uso cotidiano de la palabra cultura / 58
   Cultura y antropología / 59
   La antropología clásica y el concepto de cultura / 60
  Historia de un concepto: proceso de construcción del término cultura / 61
   La cultura y las sociedades modernas / 66
   La cultura como categoría de análisis en estudios 
   socioantropológicos / 69
  Los procesos socioculturales / 70



  La categoría de reproducción y su resignificación en los estudios 
socioantropológicos / 73

   La reproducción social / 74
   La reproducción cultural / 76 
   Reproducción social y cultural / 77
  Las diferencias culturales en la sociedad moderna: racismo, exclusión 
  y discriminación / 78
   ¿Qué es la raza? / 78
   El racismo en el marco de estudios socioantropológicos / 80
   ¿El racismo y el etnocentrismo son conceptos interrelacionados? / 82
   ¿Los prejuicios desembocan en racismo? / 83
   ¿Qué relaciones hay entre racismo y etnicidad? / 85
   ¿Cuándo es apropiado hablar de racismo, discriminación o   

 exclusión? / 86
  La globalización: una etapa sesgada por la discriminación social / 88
   ¿Cómo impacta el consumo en la cultura? / 89
   ¿Cómo se configura la «otredad» en la época de la globalización? / 91
   ¿Cómo impactan las migraciones en la Argentina? Una posible lectura / 92

3. Algunas nociones sobre investigación social. Estudios, metodologías 
y técnicas de investigación en socioantropología / 97

 ¿Qué entendemos por investigación científica? / 99
 ¿Cómo se organiza el trabajo de investigación? / 100
   Formulación del problema / 100
   Fase exploratoria / 102
   Diseño de la investigación / 105
   Trabajo de campo / 110
   Trabajo de gabinete / 113
 ¿Qué tipos de estudios se pueden realizar en investigación social? / 114
 ¿Qué metodologías de investigación se pueden utilizar en estudios 

socioantropológicos? / 117
   Metodología cuantitativa / 118
   Metodología cualitativa / 119
   Integración metodológica o metodología mixta / 120
 ¿Cómo se construye el «campo» de una investigación social? / 122
 ¿Cuáles son las técnicas de investigación empleadas frecuentemente en 

estudios socioantropológicos? / 126
   Tipos de observación / 127
   Registro fílmico y observación diferida / 128
   Tipos de entrevistas / 130
   Narraciones orales y entrevistas en profundidad / 131



4. Problemas del campo de la salud desde una mirada socioantropológica / 137
Nociones y significaciones en torno a la salud / 138
La antropología y el campo de la salud / 142

La antropología médica y los estudios de cultura, salud y enfermedad / 143
¿Qué características tienen los estudios bajo el modelo clásico de 

antropología médica? / 144
   ¿Cuáles son las limitaciones de los estudios antropológicos en relación con la
   salud? / 146

¿Qué propone la antropología para repensar los problemas de salud? / 146
La enfermedad y la estigmatización social del enfermo / 148

Algunas consideraciones sobre el VIH–Sida / 148
   La producción de sentidos en torno a un brote de cólera / 152
 La multiculturalidad y la construcción de sentidos sobre la salud / 156
   Diversas concepciones socioculturales acerca del consumo de alcohol / 157
   La consideración de los dogmas del «otro» en el proceso salud–enfermedad– 

  atención / 161 
 Algunas consideraciones para sintetizar lo abordado en este capítulo / 167

Sobre la autora / 171





11

Este libro pretende brindar un primer acercamiento a los estudios antropo-
lógicos. Es una de las miradas posibles que se logra realizar al devenir de la 
antropología y su consolidación como disciplina en el campo de las ciencias 
sociales. Hemos decidido estructurar este libro en torno a cuatro capítulos, 
cada uno en sí mismo tiene una coherencia interna que permite su abordaje 
como una «totalidad» en función del tema central que se estudia. Pero tam-
bién se puede realizar una lectura �uida e interrelacionada entre los dife-
rentes temas desarrollados a lo largo de estos apartados.

A lo largo del libro retomamos los planteos de principales teóricos y auto-
res que trabajan diferentes temas y problemas asociados a la antropología 
como disciplina, al mismo tiempo que retomamos sus aportes, conceptos y 
categorías que permiten abordar problemáticas vinculadas al campo de la 
salud desde una perspectiva socioantropológica. 

En el primer capítulo se presenta a la antropología como disciplina cien-
tí�ca, el camino de consolidación en el marco de los estudios de carácter 
cientí�cos y su estrecho enlace con los procesos sociohistóricos, se esque-
matizan además las distintas etapas en el proceso de constitución y delimi-
tación de su objeto de estudio, metodología y desarrollo de teorías para 
analizar la sociedad y la cultura. 

En el segundo capítulo nos dedicamos a trabajar el tema de la cultura, 
problematizamos el uso que se hace del concepto desde el sentido común 
y consideramos las vicisitudes por las que ha pasado a través del tiempo y 
las diferentes teorías en el marco de los estudios antropológicos para, �nal-
mente, constituirse como objeto de la antropología sociocultural. Al mismo 
tiempo que precisamos algunos de los procesos socioculturales más rele-
vantes por los que pueden pasar las sociedades al momento de entrar en 
contacto con otras culturas, se hace hincapié en los procesos de reproducción 
sociocultural y los fenómenos de racismo y discriminación social, diferen-
ciando a su vez los aspectos biológicos de los culturales.

El tercer capítulo nos acerca al tema de la investigación social. Hacemos 
un recorrido por los planteos e ideas de diversos autores especializados en 
métodos y técnicas de investigación, cuya lectura es indispensable para cono-
cer, entender y elaborar proyectos de investigación y estudios desde una 
perspectiva social, más precisamente desde la antropología cultural y social.

Introducción



12

En el último capítulo nos permitimos abordar diversas temáticas relacio-
nadas con el campo de la salud desde una perspectiva socioantropológica. 
Para ello recurrimos a diferentes autores y textos que nos acercan una variada 
palestra de problemas actuales respecto de la salud. Obviamente que selec-
cionamos aquellos temas y problemas que la socioantropología estudia y 
ha estudiado en relación con la salud como un fenómeno sociocultural.

Es fundamental considerar que la antropología se desarrolla en forma 
plena y autónoma en las postrimerías del siglo xix y se consolida en la pri-
mera mitad del siglo XX. Esta disciplina ha ido evolucionando como campo 
de estudio, ya que el conocimiento antropológico es un conocimiento que, 
como todos los conocimientos cientí�cos, se constituye sin cesar a través 
de un trabajo crítico.

En este desarrollo, la antropología, que surgió como la ciencia que permitía 
entender al «otro» cultural, ha pasado a ocuparse también —en tanto antro-
pología sociocultural— de lo que ocurre en nuestra propia sociedad en gene-
ral y en el campo de la salud en particular. Esta transformación dio lugar a 
la consolidación de un campo que se relaciona con la comprensión y expli-
cación de las distintas formas de organización y funcionamiento de la vida 
social actual: instituciones y acciones políticas, las manifestaciones de la 
producción y representación cultural, en todas sus dimensiones. La amplitud 
de estas temáticas supuso el desarrollo de distintos campos: antropología 
urbana, antropología rural, antropología de la salud, antropología de la edu-
cación, antropología del género, antropología de la comunicación, antropo-
logía visual, entre otros. A lo largo de estas páginas centramos nuestra mirada 
en la antropología cultural y social y damos prioridad al desarrollo y estudio 
de temas e investigaciones relacionadas con problemáticas regionales y 
latinoamericanas actuales. 

En consecuencia, destacamos la importancia del conocimiento de ciertos 
postulados de la antropología cultural y social para que los estudiantes de 
la carrera de Licenciatura en Administración de Salud se apropien de con-
ceptos que les permitan re�exionar críticamente sobre problemáticas con-
temporáneas relacionadas con el campo que les compete. Además, se busca 
que el estudiantado comprenda los sentidos sociales de grupos inmersos en 
situaciones distintas de la suya, para que perciba el constante cambio y trans-
formación de la sociedad de la que es parte como individuo.

Por ello analizaremos los planteos y aportes de estudios y bibliografía de 
reconocidos autores de la Argentina y de América Latina, cuyas contribuciones 
provienen del campo de las ciencias sociales y en relación con la perspectiva 
antropológica sociocultural del campo de la salud. Ya que: 



13

Re�exionar sobre la salud como dominio simbólico permite comprensiones 
a la crisis actual, al desencanto de los actores. Rescatar los territorios donde 
se construyen las identidades es bordear el campo de la antropología y la 
comunicación para de�nir la salud, respondiendo a esa pulsión latente del 
reencuentro con sus raíces humanistas. (Granada Echeverry, 2000:1)

Esta perspectiva implica también reconocer los estudios socioculturales 
actuales como una problemática de estudio e investigación interdisciplinaria 
en el interior del campo de la antropología y en relación con el campo de la 
salud. De este modo, recalcando la importancia de construir el conocimiento 
desde distintas perspectivas y disciplinas, se busca considerar al proceso 
salud–enfermedad–atención desde sus múltiples aristas sociales y 
culturales.

Referencia bibliográfica 

Granada Echeverry, Patricia (2000). El campo de la salud como espacio de construc-
ción simbólica. Revista de Ciencias Humanas Nº 20. UTA, Colombia.





15

La antropología como disciplina 
cientí	ca

1

«De los varios modos que encontramos al de	nir el trabajo 
antropológico, dos cuentan con mayor consenso en la 
bibliografía actual. Uno tiene que ver con su objeto, en el 
cual la antropología es de	nida como el estudio de la 
otredad cultural, de la alteridad cultural o de la diversidad 
cultural. El segundo se re	ere a su “técnica” o “método” y 
sostiene que la particularidad de la antropología residiría 
en su forma de trabajar, en el modo en que se recolectan, 
analizan y exhiben sus datos: la observación participante.»

Boivin, Rosato y Arribas, 2006

 
Este breve estudio tiene por objetivo introducirnos a la antropología cultural 
y social, para ello proponemos la conjunción de dos vertientes diferenciadas 
—pero íntimamente relacionadas entre sí— de la antropología como ciencia. 
Las divergencias se atribuyen a tradiciones de distintos países, ya que la 
antropología cultural nace en EE. UU. y la antropología social tiene su rai-
gambre teórica en Gran Bretaña. Por este motivo, al poseer marcos concep-
tuales distintos tienen un abordaje diferencial de los problemas.

En el caso de la antropología cultural se privilegia el concepto de cultura, 
en el de antropología social los de estructura y de función. Según Evans 
Pritchard, antropólogo inglés, «la antropología social estudia el comporta-
miento social, generalmente a través de instituciones como la familia, los 
sistemas de parentesco, la organización política, procedimientos legales, los 
ritos religiosos y las relaciones entre las mismas» (Giorgis, 1994:13). En tanto, 
Melville Herskovits, con una orientación culturalista —desde Estados Unidos— 
sostiene que la antropología cultural

se ocupa del estudio de las culturas en diversos lugares y tiempos, los pro-
cedimientos y creaciones del hombre en todo tiempo y lugar, como resultado 
de su relación con el medio natural y social, así como el proceso de aprender, 
conservar y transmitir un cuerpo de costumbres. (Giorgis, 1994:13)



16

En ambas orientaciones teóricas, se considera a la antropología como la 
ciencia que se ocupa de la descripción y análisis de las culturas del pasado 
y del presente. Ante ello, identi�camos a la antropología cultural y social 
como la perspectiva de la disciplina que se distingue de otras ciencias 
sociales por el énfasis en los aspectos culturales, simbólicos y el trabajo 
de campo.1

Definición y objeto de estudio

Para poder caracterizar a la antropología como disciplina cientí�ca no nos 
limitaremos al campo estrictamente cienti�co, sino que vamos a ir acompa-
ñando el desarrollo de esta disciplina de manera conjunta con los condicio-
namientos sociohistóricos de producción de ese conocimiento. Ya que el 
comienzo, desarrollo y decadencia de toda teoría de conocimiento ocurre 
en el marco de una comunidad cientí�ca permeada por los distintos avatares 
de la vida social de la que a su vez forma parte.

Si nos remitimos a la etimología de la palabra, antropología deviene del 
griego anthropos (hombre) y logos (conocimiento), es una ciencia social que 
estudia al ser humano de una forma integral, holística. Para lograrlo recurre 
a herramientas y conocimientos creados por las ciencias naturales y las 
ciencias sociales. La aspiración de la antropología es producir conocimiento 
sobre el ser humano en diversas esferas, pero siempre como parte de una 
sociedad o comunidad. Es por ello, que intenta abarcar desde la evolución 
biológica de nuestra especie; el desarrollo y los modos de vida de pueblos 
que han desaparecido; las estructuras sociales en la actualidad y las diversas 
expresiones culturales y lingüísticas que caracterizan a las distintas 
sociedades.

Como veremos a lo largo de este libro, la antropología es una ciencia que 
estudia las respuestas del ser humano ante el medio, las relaciones inter-
personales y el marco sociocultural en que se desenvuelven. Su objeto —
además de ser el estudio del hombre en sus múltiples relaciones— estudia 
la cultura como elemento diferenciador de los demás seres humanos. 

¹ La antropología cultural y la antropología social son ramas de la antropología que tie-
nen su desarrollo en espacios geográ�cos diferentes, Estados Unidos y Europa. Aunque 
coexisten temporalmente, es a �nes de la década de los 60 y comienzo de los 70 cuando 
comienzan a aparecer los primeros estudios realizados desde estas ramas de la antropolo-
gía general. Ver en Lischetti (comp.) (1998). 



17

Comprende al hombre en su totalidad, incluyendo los aspectos biológicos y 
socioculturales como parte integral de cualquier grupo o sociedad. La antro-
pología es la primera ciencia que introdujo el trabajo de campo, nutriéndose 
en sus comienzos de los relatos de religiosos y misioneros —diarios de via-
jeros que acompañaban la expansión europea de los siglos xv–xvi—. En 
de�nitiva, podemos considerar a la antropología como la ciencia que aborda 
el análisis de las diferencias culturales, siendo el «otro cultural» su principal 
tema de interés.

¿Cómo podemos de�nir a la antropología? 

Según el ya mencionado investigador Evans Pritchard —proveniente de la 
escuela de antropología social de tradición inglesa—, la antropología perte-
nece junto con la sociología y la psicología a las «ciencias del hombre» o 
«ciencias de la conducta humana». Para este autor, la antropología social 
estudia el comportamiento social generalmente a través del análisis de 
instituciones como la familia, los sistemas de parentesco, la organización 
política, procedimientos legales, ritos religiosos, y las distintas relaciones 
entre las mismas. Centra el análisis en el estudio de la vida social, de las 
relaciones sociales, de la estructura de la sociedad, ya sea en comunidades 
históricas donde existen tales formaciones o en las sociedades modernas. 

Desde una orientación culturalista, en Estados Unidos, Melville Herskovits 
sostiene el punto de vista de la antropología cultural, que se ocupa del 
estudio de las culturas en diversos lugares y tiempos, los procedimientos y 
creaciones del hombre como resultado de su relación con el medio natural 
y social, así como el proceso de aprender, conservar y transmitir un conjunto 
de costumbres. 

Pero quien mejor expresa la multiplicidad de aspectos que aborda la antro-
pología es Claude Lévi–Strauss. De él tomamos su de�nición que es amplia-
mente aceptada por los antropólogos: 

La antropología apunta a un conocimiento global del hombre y abarca el 
objeto en toda su extensión geográ�ca e histórica, aspira a un conocimiento 
aplicable al conjunto de la evolución del hombre desde los homínidos hasta 
las razas modernas y tiende a conclusiones positivas o negativas, pero válidas 
para todas las sociedades humanas, desde la gran ciudad moderna hasta la 
más pequeña tribu melanesia. (Lischetti, 2004:11)



18

Por lo expuesto, vemos que es una ciencia con grandes aspiraciones, acu-
sada muchas veces en el ámbito del trabajo cientí�co como «excesivamente 
pretenciosa», por su interés de querer abarcar las totalidades sincrónicas y 
diacrónicas. Cuando mencionamos sincronía nos referimos a la perspectiva 
que presenta hechos o procesos no en su evolución temporal, sino compa-
rando distintos espacios o ámbitos donde se producen. En tanto la diacronía 
se re�ere al estudio de hechos y procesos en su evolución a través del tiempo 
histórico, analizando los cambios desde su origen a la actualidad.

Algunos investigadores dentro de las ciencias sociales consideran que la 
antropología es una de las ciencias sociales que ha alcanzado mayor nivel 
cientí�co, ya que justamente el hecho de trabajar con la tribu o comunidad 
nativa ha obligado a los antropólogos a considerar a las sociedades como 
un todo, es decir, a realizar un abordaje holístico e indagar sus leyes de 
funcionamiento y de transformación.

 ¿Cuál es su campo de interés y su objeto de estudio?

Retomando la de�nición de Lévi–Strauss podemos precisar que el campo de 
interés de la antropología es vasto. Cubre todas las épocas —incluyendo el 
recorte del campo arqueológico—, todos los espacios, incorporando en las 
últimas décadas estudios en sociedades complejas, y todos los problemas 
—antropología política, económica, estudios de parentesco, etc.—. Cubre 
tanto la dimensión biológica —estudios de hominización, clasi�cación de las 
variedades raciales— como la dimensión cultural. Pretende explicar tanto 
las diferencias como las semejanzas entre los distintos grupos humanos. 
Pretende dar, también, razón tanto de la continuidad como del cambio de 
las sociedades. En de�nitiva, hemos hecho un acercamiento descriptivo del 
objeto de estudio de la antropología en la actualidad, mostrando sus múl-
tiples temas, intereses y posibles caminos a ser recorridos por los estudios 
e investigaciones de carácter antropológico. 

Si nos atenemos a la producción antropológica anterior a los años 60 
apreciamos que la antropología ha ido con�gurándose como especialidad 
a partir de conceptos que focalizaron la diferenciación del «otro cultural». 
De allí que, «la antropología aporta como producto básico de su praxis, para 
gran parte de los antropólogos contemporáneos, el descubrimiento y la 
objetivación del “otro cultural”» (Lischetti, 2004:12).

El punto de partida es una práctica cientí�ca que ha encontrado en las 
«sociedades exteriores» a la sociedad occidental su terreno de aplicación. 



19

Se trata de sociedades sometidas a presiones externas y a las más activas 
fuerzas de cambio. Como ciencia especí�ca, la antropología social, cultural 
y etnológica2 aparece recortando un sector particular: el de grupos étnicos 
y socioculturales no europeos y posteriormente no desarrollados. Es decir, 
el sector de la humanidad que a partir de la Segunda Guerra Mundial (1939–
1945) se conoce con el nombre de países subdesarrollados o «Tercer Mundo» 
(ver Fig.1). Mientras que, por otro lado, a la sociología le correspondía el 
estudio de las sociedades o países modernos y desarrollados. 

² Como señala Lischetti (2004) cabe aclarar que estas formas de denominar a la antropo-
logía no son producto del objeto, sino que son un emergente de diferentes corrientes teóri-
cas que generalmente se adecuan a tendencias nacionales. De esta manera se denomina 
antropología cultural en EE. UU.; antropología social en Gran Bretaña; etnología en Francia.

Figura 1. Imperios coloniales.
Fuente: http://www.claseshistoria.
com/imperialismo/imagenes/+-
mapaimperialismo.gif



20

Estos países son producto de la con�guración histórica que se inicia luego 
de 1945. Y que lleva un largo proceso de conformación de identidades nacio-
nales y rupturas de imperios coloniales con los procesos de descolonización 
que se desarrollan en la segunda mitad del siglo xx, sobre todo en territorios 
de Asia y África ocupados por las potencias europeas hasta ese momento. 
Como se observa a continuación:

Figura 2.  Territorios coloniales y 
su fecha de independencia.
Fuente:http://recursostic.educa-
cion.es/kairos/web/mediateca/
cartoteca/pagsmapas/descoloni-
zacion1.html



21

Conocemos como «nacionalidades complejas» aquellas sociedades que 
son el resultado de procesos de descolonización, y aunque siguen siendo 
dependientes ya no lo serán bajo las estructuras y el mismo tipo de relacio-
nes que se había establecido durante el siglo xix y xx. Por lo que reaparecen 
en el universo de la investigación sociocultural como «nuevas sociedades 
complejas» y pasan a convertirse en objeto común del sociólogo y el antro-
pólogo. Así, la antigua división del trabajo intelectual para analizar la realidad 
sociocultural que pasaba entre lo superior e inferior, entre lo occidental y 
no occidental, entre «el mundo desarrollado» y el «mundo no desarrollado» 
comienza a pasar ahora por lo urbano y lo campesino.
Entonces ese «otro cultural», objeto de la antropología, ha sido en el trans-
curso del desarrollo histórico de la disciplina, en primer término, los pueblos 
etnográ�cos o conjuntos sociales antropológicos, luego, los campesinos y, 
por último, o simultáneamente, las clases subalternas.

En los años 60, además, la producción académica se preocupa de toda una 
serie de «otros» que cuestionan o por lo menos establecen una «diferencia» 
respecto a la «normalidad» generada por los sectores dominantes de las 
sociedades capitalista avanzadas. Entre ellos se incluían los campesinos y 
las clases subalternas que ya mencionamos, los adolescentes, los enfermos 
mentales, el lumpen proletariado, etcétera. (Lischetti, 2004:13)

En la actualidad, el campo de estudio de la antropología es la sociedad 
en su conjunto, compartiendo como antropología social la especi�cidad con 
la Sociología, de la que no la separan diferencias epistemológicas. Ambas 
disciplinas comparten, cada vez más, técnicas y métodos. Frente a esto solo 
cabría esgrimir los elementos que las diferenciaron en el momento en que 
se gestaban como ciencias, que constituyeron a la Sociología como la ciencia 
de «nosotros» y a la antropología como la ciencia de los «otros».

Nos restaría especi�car el tipo de problemáticas que tradicionalmente ha 
abordado y su metodología. La disciplina en su conjunto nunca ha sido 
homogénea en lo que respecta a sus intereses y perspectivas. Dentro de las 
problemáticas el abanico es amplio y diverso: desde la tecnología a los 
sistemas políticos o las representaciones mágico–religiosas hasta el releva-
miento de las lenguas nativas. Si bien las problemáticas son diversas, se 
mantiene una impronta especí�ca, a saber: el análisis de microsituaciones 
a partir de fuentes de primera mano.

Su metodología ha sido tradicionalmente inductiva y empirista. La tesis 
fundamental de empirismo es que los universales o leyes que los antropó-
logos debieron tratar de descubrir se hayan en el nivel empírico, en el nivel 
del comportamiento. Esta metodología ha sido un obstáculo en el avance 



22

cientí�co de nuestra disciplina, ya que las leyes sociales no pueden hallarse 
en el nivel del comportamiento porque este es una síntesis de múltiples 
condicionantes y, en todo caso, solo puede expresar dichas leyes de una 
forma parcial y distorsionada. Aunque en el transcurso de su desarrollo

nuestra ciencia no se conforma solo con la descripción de la diversidad 
humana, aspira también a proporcionar un conocimiento cientí�co de la 
sociedad. Lo ha hecho por ejemplo tratando de responder a los interrogantes 
sobre los Universales o las Invarianzas humanas. (Lischetti, 2004:14)

Un universal humano es un rasgo, una conducta o una característica cul-
tural que encontramos en todas las sociedades humanas. La experiencia 
antropológica ha intentado reconocer y observar las cosas que son univer-
sales, y diferenciarlas de aquellas que no lo son. En tanto el concepto de 
invarianza y permanencia es propio de la corriente estructuralista, que genera 
una visión del cambio o ruptura exógena a la estructura misma. Esta parti-
cularidad de nuestra disciplina se explica por haberse desarrollado en sus 
comienzos como una ciencia natural de las sociedades humanas. Por lo que 
el antropólogo ante la comunidad nativa se planteaba la descripción y cla-
sificación de los objetos extraños que se presentaban ante su 
observación.

Actualmente, se aplican los métodos y técnicas de la antropología a dife-
rentes tipos de sociedades. Los antropólogos hoy en día trabajan en terrenos 
muy opuestos, desde pequeñas ciudades francesas o de Estados Unidos a 
grupos en el conurbano bonaerense, o en instituciones totales.3 «La antro-
pología latinoamericana de hoy, heredera de lo mejor de las diversas corrien-
tes, deberá ocuparse de los problemas de nuestra sociedad, acorde con el 
contexto de país en que se desarrolla» (Giorgis, 1994:15). 

Para caracterizar su situación en la actualidad, diríamos que el papel de 
la antropología sería el de cuestionadora de cada sociedad particular. 
Queriendo signi�car por cuestionadora, el hecho de que cada sociedad par-
ticular se convierta en problema para nuestra disciplina. En esta línea, la 
amplitud y complejidad de nuestra disciplina expresada, desde el inicio, en 
la de�nición de Lévi–Strauss da lugar a que se con�guren diferentes ramas 

³ Concepto ideado por el sociólogo Erving Go¯man para designar un lugar de residencia 
o trabajo, donde un gran número de individuos en igual situación, aislados de la sociedad 
por un período apreciable de tiempo, comparten en su encierro una rutina diaria, adminis-
trada formalmente. Ejemplos típicos de instituciones totales son las cárceles o los hospita-
les psiquiátricos. Ver en Go¯man (1961).



23

de la antropología general, centradas en distintos aspectos o dimensiones 
de la experiencia humana.

¿Por qué se diferencian ramas o campos de conocimiento?

Las facetas diversas del ser humano implicaron una especialización de los 
campos de la antropología. Cada uno de los campos de estudio del ser 
humano implicó el desarrollo de ramas dentro de la disciplina, que actual-
mente son consideradas como ciencias independientes, aunque mantienen 
un constante diálogo entre ellas y con la antropología. Se trata de la antro-
pología biológica o física, la arqueología, la lingüística antropológica y la 
antropología social. Con mucha frecuencia, el término antropología solo se 
asocia o aplica a esta última, que a su vez se ha diversi�cado en numerosas 
ramas, dependiendo de la orientación teórica, la materia de su estudio o 
como resultado de la interacción entre la antropología social y otras ciencias 
sociales.

Analizaremos brevemente los distintos aspectos o dimensiones de la expe-
riencia humana en que se centra cada una:

• La antropología biológica o física fundamenta los demás campos de la 
antropología en nuestro origen animal. Es el campo que se especializa 
en el estudio de los seres humanos desde el punto de vista evolutivo 
y adaptativo. Al adoptar una postura evolucionista, los antropólogos 
físicos pretenden dar cuenta no solo de los grandes cambios en los 
aspectos biológicos del ser humano —lo que se llama proceso de 
hominización— sino en los pequeños cambios que se observan entre 
poblaciones humanas. 

 La diversidad física del ser humano incluye cuestiones como la pig-
mentación de la piel, las formas de los cráneos, la talla promedio de 
un grupo, tipo de cabello y otros temas relacionados a la variación 
hereditaria entre las poblaciones contemporáneas para deslindar y 
medir las aportaciones relativas de la herencia, la cultura y el medio 
ambiente a la vida humana. Para abordar esta diversidad, la antropo-
logía biológica o física no solo echa mano de estudios propiamente 
anatómicos, sino de las interacciones entre los seres humanos y otras 
especies —animales y vegetales—, el clima, cuestiones relativas a la 
salud y la interacción entre distintas sociedades. Este campo de interés 
lo comparte con otras ciencias con las que mantiene diálogos, por 
ejemplo: la demografía, la ecología, las ciencias de la salud, entre otras.



24

• La arqueología recupera los vestigios de culturas de épocas pasadas. Los 
arqueólogos estudian secuencias de la evolución social y cultural bajo 
diversas condiciones naturales y culturales. Es una de las ciencias 
antropológicas con mayor difusión entre el público no especializado. 
Podría decirse que este interés se ha encontrado en diversas épocas 
y lugares. Para lograr sus propósitos los arqueólogos indagan en depó-
sitos de restos materiales que son llamados yacimientos arqueológicos 
—o sitios arqueológicos— a los que se accede normalmente por exca-
vaciones. El método arqueológico no comprende únicamente las téc-
nicas de excavación, ante todo se trata de interpretar los hallazgos 
tanto en relación con su contexto arqueológico como en relación con 
los conocimientos ya comprobados, la historia del yacimiento y otros 
elementos.

• La lingüística antropológica aporta el estudio de la gran diversidad de 
lenguas habladas por los seres humanos. Dado que el lenguaje es una 
amplia parte constitutiva de la cultura, los antropólogos la consideran 
como una disciplina separada. Los lingüistas se interesan en el desa-
rrollo de las lenguas. Asimismo, se ocupan en las diferencias de los 
lenguajes vivos, cómo se vinculan o di�eren, y en ciertos procesos que 
explican las migraciones y la difusión de la información. También se 
preguntan sobre las formas en que el lenguaje se opone o re�eja otros 
aspectos de la cultura.

 La lingüística es una de las disciplinas que conforman el campo de la 
antropología centrando sus estudios en el lenguaje para encontrar 
sus principales características y así poder describir, explicar o predecir 
los fenómenos lingüísticos. Dependiendo de sus objetivos estudia las 
estructuras cognitivas de la competencia lingüística humana o la fun-
ción y relación del lenguaje con factores sociales y culturales.

• La antropología social, la antropología cultural y la etnología se ocupan 
de la descripción y análisis de las culturas del pasado y del presente. 
Estas denominaciones no pueden ser utilizadas como equivalentes 
sin suscitar ningún problema, ya que revelan orientaciones teóricas 
diferentes. Las discrepancias, como ya se dijo, se atribuyen a las tra-
diciones de distintos países, la antropología cultural en EE. UU., la 
antropología social en Gran Bretaña y la etnología en Francia, y tienen 
que ver con el abordaje diferencial de los problemas, en lo que re�ere 
al uso de marcos conceptuales diferentes. En el caso de la antropología 
cultural se privilegia el concepto de cultura, mientras que en el caso 
de la antropología social y en el de la etnología se brinda importancia 
a los conceptos de estructura y de función. Pero comparten el estudio 
del comportamiento humano, la cultura y las estructuras de las 



25

relaciones sociales. Con respecto a la etnología, quizás lo que la dife-
rencia, en cierta medida, de la antropología social y de la antropología 
cultural es que su estudio está dirigido esencialmente al análisis de 
la otredad, de la diversidad cultural, en tanto que el trabajo de la 
antropología social y cultural resulta generalmente más inmediato y 
se ha volcado a los estudios de problemáticas de Occidente y su cul-
tura. Desde la antropología social, Claude Lévi–Strauss propone un 
análisis del comportamiento del hombre basado en un enfoque estruc-
tural en el que las reglas de comportamiento de todos los sujetos de 
una determinada cultura son existentes en todos los sujetos a partir 
de una estructura invisible que ordena a la sociedad.

Relación entre contexto histórico y procesos  
de constitución de la antropología como ciencia

El conocimiento antropológico es un conocimiento que, como todos los 
conocimientos cientí�cos, se constituye sin cesar a través de un trabajo 
crítico y constante a lo largo del tiempo, ahora nos dedicaremos a estudiar 
en profundidad el proceso de constitución de la antropología como disci-
plina cientí�ca.

En las siguientes páginas abordamos el desarrollo de algunos procesos 
sociohistóricos y culturales desde la expansión ultramarina europea del siglo 
xv hasta nuestros días. Identi�cando el surgimiento de un nuevo campo de 
conocimiento que está vinculado a comprender formas de vida y pautas 
culturales diferentes a las europeas. Se pondrá particular énfasis en las 
especi�cidades de diversos contextos sociohistórico y culturales y sus posi-
bles relaciones con el proceso de constitución de la antropología como dis-
ciplina cientí�ca, identi�cando y caracterizando diferentes etapas, principales 
exponentes del pensamiento antropológico, corrientes paradigmáticas y sus 
conceptos centrales.

¿Cómo el colonialismo condiciona a los estudios antropológicos?

Según a�rma Mirtha Lischetti (2004), la antropología como disciplina se 
desarrolla en forma plena y autónoma a �nales del siglo xix, y se consolida 
en la primera mitad del siglo xx, teniendo como elemento característico —que 
además le da originalidad con relación a otras ciencias sociales— y central 



26

el «trabajo de campo». O sea, el trabajo sobre el terreno en comunidades 
situadas en los márgenes o alejadas de las grandes metrópolis de donde 
provenían los antropólogos. Por ello, en nuestras primeras páginas dedica-
mos unos párrafos a la situación de la expansión colonial de los países 
europeos —sobre todo de Europa Occidental— y los consiguientes procesos 
de descolonización e independencia de Asia y África con respecto a las gran-
des potencias. Estos procesos históricos impactan directamente en el sur-
gimiento y la constitución de los estudios antropológicos, en la delimitación 
de su objeto de estudio y su a�anzamiento como ciencia. 

Podemos corroborar que los conceptos que se promueven a través del 
desarrollo de la antropología —como cultura, etnocentrismo, relativismo 
cultural— «no fueron ideas individuales o aisladas, sino que re�ejan los 
propósitos e intereses colectivos de una época: capitalismo, expansión colo-
nial e imperialismo. Es posible comprobar como el contexto colonial in�uye 
en la teoría antropológica» (Giorgis, 1994:16). En otras palabras, el nacimiento 
de la antropología, «sus formulaciones, sus elaboraciones teóricas, son el 
producto de una situación histórica: el Colonialismo. El Colonialismo ha sido 
la condición necesaria de la aparición de la antropología» (Lischetti, 2004:19).

A continuación, resulta útil visualizar un cuadro de Pierre Bonte (1975) 
donde expone cinco momentos históricos–cientí�cos en el desarrollo de la 
antropología:

Periodo Contenido histórico Etapas del pensamiento 
etnológico.* 

Siglo XV
Descubrimiento occidental del 
mundo. Desarrollo del capita-
lismo mercantil y del comercio 
de esclavos. Acumulación 
primitiva de capital. 

Descubrimiento del «mundo 
salvaje». Y constitución de un 
nuevo campo del conocimiento: 
la descripción de hábitos y 
costumbres. Ej: Cronistas de 
Indias.

Siglo xviii
Liquidación de la esclavitud e 
inicio del colonialismo propia-
mente dicho. Formación del 
capitalismo industrial occidental 
y nuevas posibilidades de 
acumulación de capital.

Críticas de las tesis esclavistas 
recogidas de otras civilizaciones. 
La dicotomía «salvaje/civili-
zado», se convertirá en 
«primitivo/civilizado».

1850 a 1880
Entrada en la fase imperialista 
de reparto del mundo y origen 
de las conquistas coloniales.

Repitiendo la dicotomía anterior 
«primitivo/civilizado», la 
antropología se constituye como 
disciplina independiente y 
comparte con las ciencias de la 
época la ideología del 
evolucionismo.



27

1920 a 1930
Implantación de»nitiva y 
triunfante del sistema colonial.

Crítica al evolucionismo. 
Constitución de la antropología 
clásica y de sus diversas 
escuelas cientí»cas que de»nen 
los métodos de observación y 
análisis.

1950 a 1960

Desarrollo de los movimientos 
de liberación nacional y 
comienzo de los procesos de 
descolonización.

La antropología plantea de 
nuevo su objeto y su relación 
con el mismo. Investigación de 
los fundamentos de una 
antropología general y crítica a 
la antropología clásica. 

No nos adentraremos aquí en desarrollar en profundidad procesos histó-
ricos, para aquellos que desconocen o les interesa interiorizarse al respecto 
existe bibliografía proveniente del campo de la historia de fácil lectura y alto 
nivel cientí�co–académico que se puede consultar.4 A nuestros efectos solo 
haremos referencia a ciertos procesos sociohistóricos que se relacionan 
directamente con el proceso de constitución y desarrollo de la disciplina.

Ahora bien, ¿qué correlaciones podemos establecer entre períodos histó-
ricos y etapas de desarrollo del conocimiento antropológico? Como quedó 
esbozado en el cuadro presentado anteriormente, los 4 períodos de expan-
sión colonial que van del siglo xv al xx y luego el inicio de la descolonización 
en la segunda mitad del siglo xx pueden conectarse o relacionarse de manera 
directa con el desarrollo de distintas corrientes del pensamiento antropo-
lógico. Siguiendo los planteos de Marta Giorgis y Mirtha Lischetti, podemos 
considerar y caracterizar los diferentes períodos históricos en función de las 
etapas por las que pasa la antropología.

⁴ Ejemplo de ello los constituyen libros clásicos como los de Eric Hobsbawm La era de la 
revolución, 1789–1848; La era del capital 1848–1875; La era del imperio, 1875–1914 e Historia 
del Siglo XX. Se pueden encontrar distintas ediciones y traducciones en línea, librerías y 
bibliotecas públicas.

*A los efectos de nuestros estudios utilizamos etnología y antropología cultural y social 
indistintamente. Solo respetamos la denominación propuesta por el autor citado.



28

Etapa de los antecedentes de la antropología

El primer período de expansión europea o de dominio colonial abarcó desde 
el siglo xv hasta el siglo xviii, y coincide aproximadamente con los «ante-
cedentes» de la disciplina, compuestos por documentos, informes de viajeros, 
cronistas de Indias, etc. En esta etapa jugaron un papel preponderante países 
como España, Holanda y Portugal, luego seguidos por Inglaterra y Francia. 
Sin adentrarnos en el problema colonial, nos interesa el descubrimiento del 
«mundo primitivo». 

En el caso de la conquista y colonización de América, se trata de una 
empresa de dominación económica, política y cultural cuyo objetivo fue el 
de elevar las banderas de la «civilización» europea: en lo económico se buscó 
expoliar los recursos naturales, materias primas y explotar los recursos 
humanos; en el plano cultural e ideológico trató imponer su religión y su 
cultura, siempre bajo el argumento de contraponer civilización frente a lo 
primitivo y salvaje.

Por este mismo período, África no tiene un destino muy diferente. Mientras 
nuestro continente cumple el papel de proveedor de oro, plata y materias 
primas como algodón y azúcar, de los territorios africanos se sacará la mano 
de obra que trabajará en América. Los esclavos africanos serán traídos con 
la �nalidad de trabajar en las plantaciones y las minas americanas.

En lo que respecta a Asia, hasta �nes del siglo xviii se verá menos afectada 
ya que solo se lleva adelante una política de intercambio comercial en las 
costas, la penetración en el continente se hará a comienzos del siglo xix. 

Hemos visto que la etapa de los «antecedentes» o «precientí�ca» de la antro-
pología se vincula al descubrimiento del «mundo salvaje», y a su posterior 
conquista y colonización; de tal modo un nuevo campo del conocimiento 
se va con�gurando: la descripción de costumbres y hábitos diferentes a los 
del «mundo civilizado». Durante el siglo xviii, nos encontraremos con los 
antecedentes directos de la antropología cientí�ca: los teóricos o �lósofos 
sociales de la Ilustración francesa y escocesa. (Giorgis, 1994:19)

A la luz de la Ilustración, el saber y la razón humana pueden combatir la 
ignorancia, superstición y tiranía. Surge una nueva concepción del conoci-
miento, la ciencia se apoya en la práctica de la producción, y el empleo de 
las maquinas ofrece a los matemáticos de la época el impulso para la mecá-
nica moderna. El �lósofo inglés Francis Bacon se plantea la elaboración de 
un método cientí�co basado en la interpretación materialista de la natura-
leza, es considerado el fundador de la ciencia experimental y de la �losofía 



29

materialista de la Edad Moderna. También, otro �lósofo, René Descartes, 
consideraba que el objetivo fundamental del saber es dominar las fuerzas 
de la naturaleza y perfeccionar al hombre. Por ello necesita como punto de 
partida de todo saber, una proposición cierta y un método que, apoyándose 
en ella, lleve a conclusiones cientí�cas.

Los �lósofos sociales del siglo xviii, sostuvieron la unidad del género humano 
y la semejanza de la naturaleza humana que lleva a los pueblos a seguir el 
mismo camino por etapas graduales y homogéneas, aspectos que constituye 
uno de los postulados básicos de la corriente evolucionista de la antropología 
del siglo xix. (Giorgis, 1994:21) 

Etapa «preclásica» o positivista

El segundo período que nos interesa corresponde al momento histórico 
donde el capitalismo deja de ser mercantil para entrar en una fase de pro-
fundización del crecimiento interno, y en una extensión del crecimiento hacia 
afuera por parte de los principales países europeos, apareciendo en escena 
Estados Unidos. Se trata de la forma imperialista de expansión colonial o de 
la fase superior del desarrollo del capitalismo, que abarca desde mediados 
del siglo xix hasta casi mediados del siglo xx.

En este contexto, y en un clima marcado por las ideas evolucionistas de 
la biología, nace la antropología como disciplina cientí�ca, correspondiente 
a la etapa llamada «preclásica» o positivista. Aquí es importante la in�uen-
cia del �lósofo y sociólogo francés Auguste Comte, no solo en el desarrollo 
de la sociología francesa sino también en muchos antropólogos 
evolucionistas.

Desde esta perspectiva, Comte toma el concepto de «orden» como punto 
de partida pensando en la sociedad capitalista, y el progreso de la sociedad 
sería similar al progreso mental en el plano de las ideas. Para este autor, el 
objetivo del quehacer cientí�co no es explicar ni investigar la esencia o la 
causa de los fenómenos, sino deducir de acontecimientos primarios los 
fenómenos secundarios; niega la causalidad y la sustituye por la sucesión 
continua de los fenómenos. En este sentido, como se describe a continuación, 
la fundamentación del sistema �losó�co comtiano se basa en tres estadios 
del pensamiento y el conocimiento:

• Teológico: son limitados los conocimientos que el hombre dispone, lo que 
domina en el pensamiento es la imaginación. Para explicar los 



30

fenómenos de la naturaliza, el hombre admite la existencia de seres 
fantásticos, dioses y espíritus.

• Metafísico: ya no es Dios el principio primario, sino la naturaleza o la 
«esencia» abstracta. Es un estado transitorio en el desarrollo de la 
sociedad, es un período en que se desarticula toda autoridad, se 
acentúa en el individuo su egoísmo y se debilita su nexo con la socie-
dad. En esta fase crece el intelecto en contraposición al sentimiento. 
Por ejemplo, en la vida política reina el afán de sustituir la monarquía 
por el poder del pueblo.

• Positivo: es el estado del conocimiento, de su desarrollo y de la sociedad 
en general. Es la etapa cientí�ca y en ella se renuncia a la teología y a 
la metafísica, es el reajuste de la vida social en función del conocimiento 
positivo. Este saber se logra no solo mediante la matemática, la física, 
la biología, sino también mediante la sociología. La �nalidad de la cien-
cia positiva es la de establecer leyes de la naturaleza y la sociedad. 
Tales leyes se obtienen de la observación de las relaciones, es el autén-
tico saber cientí�co y positivo, ya que el �n del conocimiento es «ver 
para prever».

 Al igual que Comte, otros sociólogos del siglo xix explicaron la historia 
de la sociedad no por los hechos concretos y objetivos que acontecían, 
sino por teorías a priori. Un ejemplo de ello es Herbert Spencer, quien 
elaboró una teoría orgánica de la sociedad comparándola con un orga-
nismo vivo, que nace y evoluciona por vía natural. Fue el creador de un 
evolucionismo mecanicista que sustentó la biologización de los fenó-
menos sociales, estas ideas in�uyeron tanto en la escuela evolucionista 
antropológica como posteriormente en la corriente funcionalista. 

Esta primera etapa del pensamiento positivo representada por Comte y 
Spencer, negó toda posibilidad de cambio social a partir de un proceso revo-
lucionario (negación de la revolución francesa, por ejemplo) no aceptaron 
la existencia de contradicciones sociales, defendiendo en contraposición 
la idea de «orden» frente al «desorden» de los cambios revolucionarios. 
(Giorgis, 1994:25)

A mediados del siglo xix se inicia la antropología como disciplina cientí�ca, 
y los antropólogos evolucionistas tienen como preocupación fundamental 
buscar los orígenes de la cultura y los pasos sucesivos que condujeron a la 
edad moderna. La mayoría de estos primeros antropólogos sostuvieron la 
postura de un fuerte etnocentrismo occidental, a excepción de Lewis Morgan 
quien señaló las diferencias de la sociedad industrial y efectuó las críticas 
a la injusticia y desigualdad social del nuevo sistema.



31

La naturaleza de las nuevas sociedades no occidentales aparece a los ojos 
de los europeos como «extraña» y «exótica» y es, esta nueva «otredad» la 
que debe ser estudiada y de�nida.  Para ello se establece una escala de 
progreso en sentido unilineal y paralelo, donde a partir de condiciones simi-
lares y de manera independiente las culturas atraviesan las mismas fases o 
estadios: salvajismo, barbarie y civilización.

Evolucionismo

Los teóricos más destacados de la corriente evolucionista en antropología 
fueron Lewis Morgan, en Estados Unidos, y Edward Tylor, en Inglaterra. 
Veremos brevemente una síntesis de su pensamiento.

En primer lugar, Lewis Morgan intenta explicar las fases por las que atra-
viesa la humanidad a lo largo de la historia. Lo hace desde una corriente 
fuera del marxismo y centra la atención en la forma en que los hombres 
procuran su subsistencia, tomando en consideración los inventos y descu-
brimientos que se utilizaron para dicha actividad.

A partir de su teoría supera la clasi�cación tradicional Edad de Piedra, 
Bronce y Hierro con su esquema salvajismo/barbarie/civilización, utilizando 
el criterio tecnológico para explicar el paso de un estadio a otro. Resaltó la 
importancia del control del hombre sobre la naturaleza a través de los dife-
rentes medios e instrumentos de producción de subsistencia, y la relación 
de esta con las posibilidades de sobrevivencia y expansión de la especie. El 
éxito de la especie sobre la naturaleza se convierte en un criterio objetivo.

La evolución de las sociedades humanas, propuesta por Morgan en su obra 
La sociedad primitiva (1877), es la siguiente:

I. Estadio inferior del salvajismo: desde la infancia del género humano 
hasta el comienzo del período siguiente;

II. Estadio medio del salvajismo: desde la adquisición de una subsistencia 
a base de pescado y el conocimiento del uso del fuego hasta el período 
siguiente;

iii. Estadio superior del salvajismo: desde la invención del arco y la �echa 
hasta el inicio del período siguiente;

IV. Estadio inferior de la barbarie: desde la invención de la alfarería hasta 
el siguiente período;



32

V. Estadio medio de la barbarie: desde la domesticación de animales en el 
hemisferio oriental, y en el occidental desde el cultivo del maíz y 
plantas por el riego con el uso de adobe y piedra hasta el inicio del 
siguiente período;

VI. Estadio superior de la barbarie: desde la invención de la fundición de 
mineral de hierro y el empleo de implementos de hierro hasta el 
período siguiente;

vii. Estadio de la civilización: desde la invención de un alfabeto fonético 
y el empleo de la escritura hasta el tiempo presente.5

Este esquema clasi�catorio sigue vigente hasta nuestros días con algunas 
modi�caciones y fue considerado por el autor como progresivo en lo que se 
re�ere a los logros tecnológicos válidos e idénticos para toda la humanidad. 
Morgan consideró cuatro aspectos básicos para estudiar la evolución de la 
humanidad: el tecnológico, el parentesco, el derecho de propiedad y el sis-
tema político, estableciendo correlaciones entre ellos. Sin embargo, la mecá-
nica del cambio es diferente, según el aspecto de realidad social que analice: 
los cambios técnicos y tecnológicos presuponen acumulación de saberes y 
presuponen un progreso con respecto a los rasgos anteriores. Pero el sistema 
de parentesco, la propiedad y el sistema político cambian de manera dife-
rente, no son acumulativos y responden a una combinación de principios 
primarios del pensamiento.

En segundo lugar, Edward Tylor realiza un planteo similar al de Morgan, 
pero en otros se diferencia notablemente. Este autor condicionado por la 
situación histórica y política de su país contribuirá, desde una postura cla-
ramente etnocéntrica, a la justi�cación ideológica de la dominación colonial. 
Consideró los mismos estadios de evolución de la humanidad que Morgan, 
y el criterio tecnológico para explicar el pasaje de uno a otro: del salvajismo 
que era considerado un modo de vida fundado en la recolección y la caza se 
llega a la barbarie, cuya premisa era la subsistencia en base a la agricultura 
y el empleo del metal, y por último se alcanzaría la civilización, momento 
del proceso histórico en que la escritura posibilitó el crecimiento de la moral 
y el desarrollo intelectual.

Tylor se interesó por estudiar la religión a la que de�nió como la «creencia 
en seres espirituales» y explicó que su origen está en el animismo, además 

⁵ Los estadios desarrollados por Lewis Morgan, La sociedad primitiva. Citado por Giorgis, 
M. (1994:29). Antropología. Manual de Cátedra. Universidad Nacional de Córdoba. 



33

expresó la tendencia evolutiva en este campo desde la creencia en espíritus, 
almas y fantasmas, pasando por el politeísmo y llegando �nalmente al mono-
teísmo. Creía que la vida mental tenía distintas fases de desarrollo, consi-
derando el animismo como una «falla» del pensamiento primitivo cuyo 
razonamiento es correcto, pero partía de premisas falsas. «Estas hipótesis 
que sostuvo Tylor acerca de la religión y su proceso evolutivo y la valoración 
del mismo ha quedado superada y criticada por estudios posteriores» 
(Giorgis, 1994:33). 

Un valioso aporte de este antropólogo es que sistematizó el concepto de 
cultura a partir de lo cual es incorporado a la antropología. Es por ello que 
el proceso sociocultural de «asimilación constituye el objetivo de la coloni-
zación en la perspectiva evolucionista. O sea, la entrada de todas las socie-
dades no occidentales en la órbita de la civilización» (Lischetti, 2004:27). 
Como forma de sintetizar lo expuesto hasta ahora, puntualizaremos algunos 
aportes y críticas a los primeros antropólogos.6      

⁶ Estas ideas son puntualizadas por Giorgis, M. (1994). Antropología. Manual de Cátedra. 
Universidad Nacional de Córdoba.

Aportes:
• El concepto de cultura y el reconocimiento de la unidad psíquica de la 
humanidad.
• Las diferencias culturales no implican ninguna diferencia congénita: expusieron 
el principio por el cual se separan los conceptos de raza y cultura.
• Utilizaron y sistematizaron gran cantidad de material e información sobre los 
pueblos no europeos, tratando de explicar y poniendo de mani»esto las semejan-
zas y diferencias culturales.
• Si bien no desarrollaron una teoría del cambio sociocultural —explicando el paso 
de un estadio a otro—, entendieron que el cambio se produce por factores 
internos propios de cada sociedad y admitieron la importancia del contacto 
histórico como mecanismo de cambio.
• La formulación de las etapas del desarrollo humano hecha por Morgan fue 
ampliada y enriquecida, posteriormente por arqueólogos sociales como Gordón 
Childe y Luís Lumbreras, desde una concepción materialista y dialéctica del 
cambio social; el primero contribuyó al conocimiento de las sociedades del 
Antiguo Oriente y el segundo, en la actualidad nos permite conocer las formacio-
nes sociales andinoamericanas. 



34

 
 
Etapa clásica de la antropología

El tercer periodo corresponde a la expansión imperialista entre 1920 y 1930. 
Su característica fundamental es la consolidación del sistema colonial. El 
funcionalismo junto a otras escuelas, entre las cuales se encuentran el par-
ticularismo histórico y el estructuralismo, constituyen la tercera etapa. Es 
decir, la consolidación de la antropología cientí�ca, que se conoce como 
antropología clásica.

El imperialismo encontrará en el funcionalismo una teoría que sirve de 
justi�cación a los intereses de Inglaterra: «conocer primero, para dominar 
después». Ya no es necesario interesarse por la historia de las poblaciones 
y por cómo eran antes de la dominación blanca —tal como lo plantearon los 
evolucionistas del siglo xix— lo que interesa es el aquí y el ahora, las reali-
dades presentes, y esa realidad debe ser estudiada, entendida y analizada 
desde una perspectiva cientí�ca. 

Pero para conocer es necesario vivir desde adentro la cultura que se desea 
cambiar, nace entonces el método etnográ�co proporcionando la base empí-
rica a la ciencia. La preocupación por la historia, por reconstruir el pasado 
de las sociedades «primitivas» cede el paso al interés por la psicología: hay 
que manipular a través del conocimiento de los valores y motivaciones. La 
«lógica» de la colonización se propone también que los propios indígenas, 
a través de sus líderes y jefes étnicos, cambien sus propias costumbres y 
formas de comportamiento, lo que se dio en llamar «el poder indirecto».

Críticas:
• La valoración de las etapas de la evolución de las sociedades. La postura 
etnocéntrica como mecanismo de justi»cación ideológica de muchos de los 
exponentes de la teoría.
• El carácter unilateral y unidireccional del desarrollo, la inevitabilidad de las 
etapas de la evolución por las que necesariamente deberán atravesar las 
sociedades, y de acuerdo con un orden cronológico para algunos y por un orden 
lógico para otros.
• La insistencia en el progreso para discernir la evolución social. Esto conlleva a no 
ver los propios procesos concretos, cae en la abstracción e impide ver los 
retrocesos que son parte de la historia.
• El carácter especulativo de muchas conclusiones al a»rmar la universalidad de 
un fenómeno sobre la simple presunción de su carácter arcaico.
• La universalidad del fenómeno se explica también por la función «positiva» que 
posee, por los propósitos o »nes que cumple, este tipo de explicación reaparecerá 
con fuerza, posteriormente, en la escuela funcionalista británica. 



35

El funcionalismo de Bronislaw Malinowski

Es uno de los principales exponentes de la escuela funcionalista británica, 
en todo su esquema analítico se re�eja la in�uencia de la sociología de Émile 
Durkheim, quien concebía a la sociedad como un organismo vivo y aplicó el 
concepto de «función» a los fenómenos sociales, y en relación con la satis-
facción de las necesidades del hombre en la sociedad.

Malinowski consideró indispensable para el antropólogo realizar trabajo 
de campo permaneciendo largos periodos de tiempo en la sociedad que se 
desea estudiar, él realizó gran parte de sus estudios en Nueva Guinea, más 
precisamente en las Islas Trobriand conviviendo con los nativos y hablando 
su lengua. Entendió a la cultura como un conjunto integral, semejante a un 
organismo vivo, como un sistema cuyas partes son interdependientes y donde 
cada una de ellas solo puede ser explicada con relación a las demás. 

El análisis funcional es empírico y sincrónico, explican los aspectos de la 
cultura vinculados, por ejemplo, al parentesco y la religión a partir de la 
reconstrucción histórica. Sostiene que una teoría de la cultura debe basarse 
en los hechos biológicos y considera la cultura como el principal medio de 
satisfacer necesidades. Al plantear su teoría de las necesidades subraya la 
importancia de los aspectos materiales de la cultura; el hombre primero 
tiene que satisfacer las necesidades de su organismo, es decir sus necesi-
dades básicas u orgánicas. Luego vienen las necesidades derivadas, los impe-
rativos culturales (economía, política, educación) y por último las integrativas 
como la magia y la religión.

Las necesidades básicas son siete para el autor: metabolismo, reproduc-
ción, bienestar corporal, seguridad, movimiento, crecimiento y salud. Estas 
necesidades comunes a toda la especie humana provocan respuestas cul-
turales como son el alimento, refugio, abrigo, que a su vez generan las nece-
sidades derivadas —de naturaleza más cultural que biológica— y que también 
tienen un carácter universal. Pero para poder resolver las necesidades de 
nutrición, abrigo, vivienda, las culturas no deben simplemente construir 
artefactos, sino que tienen que desarrollar técnicas, esto es, acciones regu-
ladas, valores y formas de organización social. 

En esta línea, las necesidades derivadas son propias de la naturaleza 
humana y responden al carácter de vida en sociedad, se dividen en cuatro 
imperativos culturales: economía, control social, educación y organización 
política. Estas necesidades son tan importantes como las básicas, lo cual 
nos permitirá obtener leyes generales y un análisis cientí�co de la cultura. 
Debemos analizar también los conceptos de «función» e «institución» que, 



36

junto a la teoría de las necesidades, constituyen la esencia del análisis fun-
cional, como así también la concepción de cambio sociocultural sostenida 
por esta corriente.

Los conceptos de función e institución están relacionados entre sí y a su 
vez con el sistema cultural. La función se vincula a la satisfacción de las 
necesidades por medio de una actividad en la cual los seres humanos coo-
peran, usan utensilios y consumen mercancías. La institución, deviene de la 
necesidad humana de organizarse para alcanzar �nes y objetivos en cualquier 
fase del comportamiento cultural. Toda institución está conformada por un 
cuerpo de normas, es un sistema de valores que para cuyo logro los seres 
humanos se organizan o se incorporan a organizaciones ya existentes. 
Ejemplos de instituciones son la familia, el clan, la tribu, los equipos para 
la cooperación económica, la actividad política, jurídica, educacional, etc. 
La institución es la verdadera unidad del análisis funcional, allí se satisfacen 
las necesidades y la función es el papel objetivo que desempeña la institu-
ción dentro del sistema social, por medio de la cual se pueden explicar todos 
los aspectos de la cultura.

La concepción del cambio en Malinowski esta en relación con los conceptos 
que hemos expuesto hasta ahora y con las necesidades históricas del 
momento. El cambio es visto como producto del «contacto cultural» entre 
la cultura europea y las sociedades que estudian los antropólogos, se ignora 
la asimetría de estas relaciones. El postulado de la universalidad funcional, 
en el sentido de que todos los elementos contribuyen a mantener el equi-
librio y la armonía de la sociedad, conduce a la idea del cambio en esta 
corriente. Se trata de establecer las funciones del elemento que se desea 
cambiar —de acuerdo con las necesidades del capitalismo— con la �nalidad 
de sustituirlo por otro, que cumpla similares funciones y que satisfaga nece-
sidades similares. El cambio se produce así sin consecuencias peligrosas 
para el sistema dominante colonial. Sistematizando los aportes y críticas de 
esta corriente seguimos los planteos de Giorgis (1994).

Aportes:
• El desarrollo del método etnográ»co. Sus escritos producto de su trabajo de 
campo actualmente son clásicos en la antropología.
• Se recupera la imagen del «buen salvaje». Convivir con los indígenas, ser un 
miembro más de la comunidad, es en parte, y al menos durante un periodo de la 
vida de Malinowski, una manera de romper con la civilización.
• El método funcional pondrá énfasis en las relaciones entre las partes del 
sistema.



37

El estructural–funcionalismo de Alfred Reginald Radcli¢e–Brown

Este autor, junto con Malinowski, es otro representante del funcionalismo 
británico, aunque se observan marcadas diferencias con el pensamiento de 
este último. Continúa vigente el concepto de función e introduce la noción 
de estructura. 

Para Brown, la estructura se re�ere a un tipo de disposición ordenada de 
partes o componentes. A su vez, los componentes o unidades de la estructura 
social son personas que ocupan una posición dentro de ella. Es decir que 
existe una continuidad de la estructura, del mismo modo que sucede en un 
cuerpo humano cuyos componentes son moléculas. Mantiene una continui-
dad de la estructura, aunque las moléculas reales de las que consta el cuerpo 
estén cambiando continuamente.

En este caso, la estructura social son las relaciones sociales que constituyen 
un continuo entramado. No son uniones de individuos al azar, sino que están 
determinadas por el proceso social en una relación de interacción de las per-
sonas controladas por normas, reglas y patrones. En cualquier relación dentro 
de una estructura social se espera que toda persona se comporte de acuerdo 
a esas normas y se justi�ca esperando que otras personas hagan lo mismo.

Para este autor, una estructura social es el fundamento de lo real, es el 
orden, la disposición de las relaciones sociales visible entre sí. Los elementos 
de esta estructura son los hombres y la estructura social la disposición de 
esos hombres en unas relaciones de�nidas y reguladas por las instituciones. 
Radcli¼e–Brown orienta sus estudios a partir del concepto de sociedad más 
que el de cultura, y opina que el antropólogo debe estudiar el proceso de 
la vida social. La sociedad al igual que un organismo está conformada por 
partes interdependientes e interfuncionales.

El concepto de función, en relación con los sistemas sociales, tiene un uso 
similar al que se da en una ciencia como la �siología, en la cual este concepto 

Críticas:
• Su concepción mecánica del cambio sociocultural no tiene en cuenta la historia 
ni las contradicciones de la sociedad.
• Observa la relación colonial como una convivencia sin conÀictos, analiza la 
cuestión como un simple «contacto cultural», y donde paulatinamente ambas 
culturas harían coincidir sus intereses.
• Propone la obtención de leyes generales para el estudio cientí»co de los 
sistemas socioculturales ignorando las leyes que rigen el desarrollo y transforma-
ción de las sociedades. 



38

nos capacita para tratar de comprender la relación continua de estructura 
y proceso en la vida orgánica. Si el corazón deja de cumplir su función —la 
de bombear la sangre a todo el cuerpo— el proceso de la vida llega a su �n, 
y la estructura —como una estructura viva— también �nalizaría. Así el proceso 
depende de la estructura, y la continuidad de la estructura depende del 
proceso.

En forma análoga existe interconexión entre la estructura social y el pro-
ceso de la vida social. La función es la relación entre el proceso y la estruc-
tura, además la función contribuye a la existencia y continuidad de la estruc-
tura social. «Los tres conceptos de proceso, estructura y función, son, pues, 
componentes de una teoría única, en cuanto esquema de interpretación de 
los sistemas sociales humanos» (Giorgis, 1994:45). 

Teniendo en cuenta lo antedicho, Radcli¼e–Brown se preocupó por estudiar 
la institución del parentesco, en su concepción trata de elaborar una teoría 
de las instituciones e investigar sus funciones. Su objetivo era llegar a ela-
borar una tipología general de los sistemas de parentesco, tarea que consi-
deraba de gran complejidad.

Los sistemas sociales se mantienen estables durante largo tiempo y las 
relaciones entre sus miembros están caracterizadas por un alto grado de 
cohesión y de unidad, a esto lo llamó «unidad funcional». Todas las partes 
del sistema trabajan juntas en un grado de armonía y consistencia interna 
sin con�ictos que no pueden ser reabsorbidos o regulados. El estudio de 
una sociedad es el estudio de un sistema, de una totalidad funcionalmente 
integrada que se produce como tal. 

A diferencia de Malinowski, que explicó la conducta humana en base a 
consideraciones psicológicas, Radcli¼e–Brown pone énfasis en lo social, en 
las relaciones sociales. Para él hay cosas que sobreviven a la muerte de un 
hombre, o sea, del cuerpo hay que desprenderse de alguna manera, pero 
habla de la «posibilidad social»: conjunto de las relaciones del hombre con 
otros miembros de la comunidad. Por ejemplo, la pasión de padre con res-
pecto a los hijos, la relación del hijo con respecto al padre, el mando con 
relación a la esposa. Estas relaciones sobreviven al hombre, es decir, su 
personalidad social.

Por último, con respecto al concepto de cambio, en sus estudios, sostiene 
que el sistema social tiende hacia el equilibrio y no necesita del conoci-
miento de la historia para explicar su funcionamiento. Esta perspectiva sin-
crónica no le permitirá obtener leyes para los procesos sociales, ni las causas 
de los mismos. Toda teoría conduce en este sentido a buscar fuera de la 
sociedad que estudian las explicaciones y causas del cambio sociocultural. 
A su vez, «sostuvo que la antropología social, la cual podría llamarse 



39

sociología comparada, es el estudio comparativo de las formas de vida social 
entre los pueblos primitivos» (Giorgis, 1994:46). Si bien avanza en comprender 
a la historia como elemento del análisis social, es solo a partir de considerar 
el cambio social desde la idea durkheimiana de la dinámica social, sin poder 
pasar de estas consideraciones teóricas a un análisis de la realidad empírica. 
Siguiendo los planteos de Lischetti y Giorgis podemos mencionar algunos 
aportes y críticas en torno a esta corriente de pensamiento.

Aportes:
• Gracias a su trabajo en docencia difunde en Estados Unidos las ideas de quien 
fuera su maestro, Emile Durkheim, y logra que esas ideas tomen un lugar desta-
cado en la antropología.
• Sostiene que el trabajo del antropólogo es lograr ubicar y establecer leyes 
cientí»cas de la estructura social, sus funciones y elementos relacionados para 
poder explicar a las sociedades «primitivas» y también a las más «evolucionadas».
• Incorpora la noción de estructura al análisis funcionalista, donde la función 
estará determinada por la estructura por medio de procesos de organización 
social (de»nidos culturalmente) desde los que se establecen formas de organiza-
ción, instituciones y roles sociales.
• Analiza exhaustivamente las relaciones de parentesco, centrando su análisis en 
cómo quedan estructurados los papeles sociales y las funciones de cada miembro 
de la sociedad mediante matrimonio y a»nidad, englobados en el concepto de 
sistemas de parentesco.

Críticas:
• Su obra tiene un marcado carácter ahistórico, ya que no se preocupa por el 
análisis del devenir histórico de las culturas de las sociedades «primitivas» 
contemporáneas, sino que se dedica a la búsqueda y construcción de datos 
empíricos para entender las estructuras básicas organizativas.
• Deja afuera del análisis a las motivaciones conscientes e inconscientes de los 
individuos y grupos sociales situados históricamente, la acción social queda 
reducida a lo que se concibe como causalidad estructural.
• Si bien consideró el cambio social como parte integrante de toda estructura 
social, no logró incluir un análisis diacrónico de las sociedades al descon»ar de la 
diversidad de fuentes históricas que di»eren de las consideradas válidas en aquel 
momento desde la cultura europea.
• Se concentró en una búsqueda por abarcar toda la realidad social sin lograr una 
visión completa de los fenómenos particulares. Al pretender abarcar todas y cada 
una de las particularidades de una comunidad no pudo enfocarse en una parte de 
la realidad para explicarla en profundidad.



40

El particularismo histórico de Franz Boas

Este representante de los estudios antropológicos nace en Westfalia y estudia 
en diferentes universidades alemanas, como consecuencia del nazismo que 
quema sus libros y escritos debe exiliarse en 1933 a los Estados Unidos. Allí 
se consagra al estudio del hombre desde la antropología, siendo el iniciador 
de una nueva escuela: el particularismo histórico. 

Sin embargo, Boas no dejó una «teoría» ya que no llegó a producir una 
sistematización de sus escritos e investigaciones de campo realizadas en 
Estados Unidos. Sus aportes más signi�cativos fueron en torno a contribu-
ciones instrumentales y los criterios operativos de investigación que intro-
dujo, es considerado el gran metodólogo de la antropología.

Tanto él como sus discípulos realizaron la recolección de datos del modo 
de vida de pueblos y etnias indígenas libres de la dominación blanca en regio-
nes de Estados Unidos. Se dedicó al estudio de la mitología de estos pueblos, 
recopilando relatos en el idioma original, y fue a partir de sus experiencias de 
campo que planteó la necesidad de investigaciones particularistas. En un 
primer momento, a�rmaría que cada cultura tiene una historia única, en una 
etapa de investigación posterior esto le permitiría realizar los estudios com-
parativos de las diferencias y semejanzas de los sistemas socioculturales. 
Luego, Boas comprenderá que dicho objetivo es impracticable y argumentará 
que la obtención de leyes de regularidad y los ejercicios comparativos entre 
grupos sociales no son objetivos de la antropología.

Desarrolla el principio de relativismo cultural, esto signi�ca que no es 
posible hablar de culturas superiores o culturas inferiores, siendo cada cul-
tura producto de condiciones particulares de desarrollo histórico. De esta 
manera se opone a la noción de progreso en las etapas de la evolución y 
lleva a un mayor reconocimiento de la diversidad cultural de las sociedades 
«primitivas». Sus postulados surgen en reacción a la escuela evolucionista 
rechazando su concepción unilineal, el abuso de las comparaciones y el 
carácter hipotético de sus construcciones históricas. Además, se opone al 
etnocentrismo de los evolucionistas europeos.

Otro aspecto a tener en cuenta es el modo en el que consideraba cómo 
deben ser estudiadas las culturas, lo cual re�eja su concepción del cambio 
sociocultural. En cada cultura existen elementos identi�cables —rasgos— que 
son tomados de otras culturas para luego ser modi�cados en un proceso de 
adaptación local. Por ejemplo, al comparar los cuentos de diferentes pueblos 
vecinos descubre que no existen versiones idénticas, aunque si hay simili-
tudes entre ellas. Esto demostraría que los distintos elementos de la cultura, 
en este caso los mitos, no resultan de invenciones independientes sino de 
préstamos entre dos o más culturas. También sostiene —ante la variedad de 
versiones de los mitos de un pueblo a otro—  que estos no se difunden como 



41

características culturales únicas, sino que cada una de las versiones se 
difunde con independencia de las otras y tiene una historia peculiar de 
difusión. Cada pueblo, a pesar de la disparidad de origen de las versiones, 
realiza una adaptación propia de sus peculiaridades.

Vemos que Boas, al abordar las transformaciones sociales pone énfasis 
en los cambios exógenos producidos por difusión de rasgos más que por 
innovaciones, descubrimientos o condiciones internas.

Al comienzo de sus estudios Boas se mostró partidario del determinismo 
geográ�co, en el sentido de que el clima y el medio ambiente son «deter-
minantes en todos los aspectos de la cultura». Posteriormente como resul-
tado de sus investigaciones y su amplitud de criterio modi�có esta postura 
manifestando que la cultura es un proceso de creación orgánica y viva y no 
una adaptación mecánica. Pudo observar que dentro de un mismo hábitat 
pueden coexistir culturas con pautas diferentes. El medio ambiente puede 
condicionar a la cultura, pero no la genera.

En la última etapa de sus investigaciones tomará una orientación psico-
logista, al plantear el interés por la relación de factores psicológicos con la 
cultura. Pensó que la regularidad de los fenómenos culturales puede ser 
encontrada en la mente humana. «Esta línea de investigación que la desa-
rrollan algunos de sus discípulos, muestra la in�uencia de las teorías freu-
dianas y lo acerca al estructuralismo de Lévi–Strauss» (Giorgis,1994:50). 

Aportes:
• Luchó contra los prejuicios raciales, realizó una labor de denuncia y difusión a 
través de sus escritos respecto al tema en general. Se enfocó en el problema de los 
negros en Estados Unidos, y fue precursor de la lucha antirracial.
• Deslindó el concepto de raza como concepto biológico del de cultura (como 
concepto histórico y social). 
• Tanto Boas como sus discípulos contemporáneos construyeron una antropología 
profesional, universitaria y rigurosa en la aplicación del método etnográ»co.
• Refutó las teorías de la irracionalidad del hombre primitivo o de la mentalidad 
prelógica.
• En sus investigaciones actuó con amplitud de criterio y objetividad crítica.

Críticas:
• No sistematizó sus descripciones y datos, negándose a realizar generalizaciones. 
Los esfuerzos por reconstruir la historia no dieron resultados concretos, se 
mantuvo »el a sus principios inductivos y empiristas.
• Al considerar la cultura insiste más en los valores que en las relaciones sociales. 
Además, omite completamente el papel que desempeñan los factores económicos 
en el desarrollo social.
• Consideró que la búsqueda de leyes o regularidades en la historia es imposible 
de lograr y no forma parte de los objetivos que debe proponerse la antropología.



42

El estructuralismo de Claude Lévi–Strauss

En esta corriente teórica de la antropología social, el objeto de estudio es 
la vida de los signos en el seno de la vida social. De acuerdo con ello, los 
fenómenos sociales pueden ser abordados como sistemas de signos o sím-
bolos. Por este motivo el antropólogo debe tener cuidado en no tratarlos 
únicamente como sucesos, sino como signi�caciones. O sea que todos los 
fenómenos que interesan a la antropología ofrecen el carácter de signos. En 
este sentido, Lévi–Strauss ve a la cultura como un sistema de reglas de signos 
compartidos por todos los integrantes de la misma. El sistema de signos 
compartido son el lenguaje mítico, signos orales y gesticulares de los que se 
componen los rituales, las reglas de matrimonio, el parentesco, etcétera.

Tal como a�rma Marta Giorgis, retomando las ideas de Lévi–Strauss, tales 
sistemas de signos están estructurados de acuerdo con principios, los cuales 
rigen el funcionamiento de la mente humana, son inconscientes antes que 
conscientes y son universales. Entonces, el antropólogo deberá descubrir la 
lógica que subyace al sistema, encontrar la estructura subyacente a una 
institución, a una costumbre, para luego encontrar un principio de explicación 
válido para otras instituciones y otras costumbres.

En el desarrollo de sus estudios sobre los sistemas de parentesco y los 
mitos, se destacan sus aportes sobre la prohibición del incesto y la exogamia: 
el hecho cultural se convierte en arbitrario cuando se lo pretende explicar 
por los hechos naturales, pero adquiere sentido cuando se lo relaciona con 
un sistema cultural y social. En cuanto a los mitos planteó que no pueden 
ser comprendidos más que por referencia al conjunto del cual forman parte, 
y a su posición relativa en este conjunto. Se impone entonces la comparación 
con el lenguaje: son las posiciones y oposiciones las que dan pertinencia a 
sus elementos y construyen el signi�cado.

Podemos a�rmar que el estructuralismo tiene como uno de sus postulados 
esenciales la tendencia universal de la mente humana y la existencia de estruc-
turas mentales fundamentales. Se propone encontrar un principio de expli-
cación universal del hombre a través de sus más diversas manifestaciones.

La noción de estructura social no se re�ere a la realidad empírica, sino a los 
modelos construidos de acuerdo con esta. En esta línea, se diferencia estruc-
tura social de relaciones sociales: las relaciones sociales son la materia prima 
para la construcción de modelos que ponen de mani�esto la estructura social 
misma, ya que esta no puede ser reducida al conjunto de relaciones sociales 
observables en una sociedad determinada. Una estructura presenta un carácter 
de sistema: sus elementos y la modi�cación de uno de ellos entraña la modi-
�cación de todos los demás. «Esta escuela del pensamiento antropológico, 



43

desde nuestro punto de vista, representa la transición de la antropología 
tradicional a la antropología de la descolonización» (Giorgis, 1994:51). 

 
Etapa de la antropología de la descolonización

Llegamos al cuarto período sociohistórico coincidente con los movimientos 
de liberación colonial y revoluciones sociales en una gran mayoría de los 
países de África, Asia y América Latina. Esta cuarta etapa en cuanto al desa-
rrollo del conocimiento antropológico, denominada Antropología de la 
Descolonización, incluye algunos de los aportes más signi�cativos hechos 
con posterioridad a las corrientes de la antropología tradicional, como corre-
lato de los procesos de «descolonización» del mundo colonial.

Como se a�rmó anteriormente, «la escuela estructuralista, a nuestro cri-
terio, constituye la transición entre estas dos trayectorias de la teoría antro-
pológica. Se ha producido un cambio en el “objeto de estudio” de la disci-
plina: los objetos se han convertido en sujetos» (Giorgis, 1994:60). Este es 
uno de los postulados centrales de la antropología de la descolonización 
que desarrollaremos a la brevedad.

Aportes:
• Deja sin argumentos a las teorías de una mentalidad «primitiva» inferior y 
prelógica realzando y valorizando las diferencias culturales.
• Asume el concepto de estructura como realidad no directamente observable y 
distingue a este concepto del concepto de relaciones sociales. Esto facilita la 
solidez teórica comparativa de las sociedades.
• Relaciona los fenómenos sociales con los procesos de comunicación. Además, 
establece la correspondencia entre la lingüística y la teoría de la comunicación.
• Logra importantes avances a partir de sus estudios sobre el parentesco y los 
mitos, destacándose sus aportes sobre la prohibición del incesto y la exogamia.

Críticas:
• El análisis estructural de los mitos requiere un enfoque sincrónico, ahistórico de 
las costumbres y las instituciones. Ello es lo negativo de este método, el descono-
cimiento del análisis histórico para la interpretación de la realidad social y 
cultural: la historia es anulada por las estructuras.
• Si bien para Lévi–Strauss la antropología es la ciencia que estudia lo simbólico, 
las operaciones mentales o estructuras son las que otorgan el signi»cado real de 
la cultura; no tiene en cuenta la «infraestructura» por lo que resulta incompleta la 
dinámica de la vida social.



44

Condiciones y factores que intervienen para esta nueva antropología

En la construcción de una nueva antropología intervienen diversas condi-
ciones y factores, uno de ellos es la descolonización del continente africano, 
como un proceso de transformación de la sociedad en torno a su esfera 
política y cultural. 

Nos basta mencionar la destrucción del régimen colonial en gran parte 
de los territorios ocupados de África durante la década del 60, como ejemplo 
de ello están Angola, Mozambique y Guinea, colonias portuguesas donde 
hasta 1961 existió una ley colonial que concedía a los africanos un Estatuto 
de indígenas. Es decir que se considera indígenas a todos los individuos de 
raza negra o sus descendientes que no posean instrucción, a los cuales no 
se les puede aplicar el derecho público y privado de ser ciudadanos portu-
gueses. Para acceder a la ciudadanía portuguesa había que cumplir una 
serie de requisitos, sin los cuales no se podía acceder a derechos ni civiles 
ni políticos.

En este sentido, desde Guinea Bissau, Amílcar Cabral —luchador por la 
independencia de su país e importante teórico que contribuyó al desarrollo 
de una antropología crítica— mantiene como preocupación fundamental 
a la cultura, la considera junto a la educación como el fundamento del 
movimiento de liberación e independencia. Plantea que el movimiento 
imperialista es la negación del proceso histórico de la sociedad dominada, 
al mismo tiempo que por la fuerza se le ha negado el desarrollo de su 
propio proceso cultural. Por ello, para alcanzar la liberación del yugo extran-
jero tiene que reemprender los caminos de su propia cultura, para Amílcar 
Cabral, la lucha de liberación ante todo es un acto cultural, procediendo 
al análisis crítico de esta cultura.

Los aportes más trascendentes hechos por este autor para la construcción 
de una antropología crítica son el concepto de cultura como factor de la 
transformación social, y el de resistencia cultural en el contexto del dominio 
colonial.

Con las fotografías se intenta mostrar las dos facetas de Cabral por la 
liberación de la dominación portuguesa: luchador por la independencia y 
teórico, representante ante la unesco en 1972.



45

Figura 3. Amilcar Cabral (1924–
1973). Fuente: https://historiadea-
frica.com/amilcar-cabral-
heroe-africano-y-visionario/

Figura 4. Amilcar Cabral en 
UNESCO 1972. Fuente: https://
www.buala.org/en/mukanda/
national-liberation-and-culture    



46

A parir de los años 50 en toda África surge la voluntad de realizar una 
teoría propia que exponga el conocimiento de su realidad, la a�rmación de 
una identidad nacional, y el cuestionamiento a la imposición de los valores 
occidentales estableciendo como «sujetos» las condiciones de un desarrollo 
acorde con las realidades históricas y culturales de cada nación.

Estos primeros antropólogos africanos de la descolonización producirán 
a lo largo de este proceso importantes obras y aportes al desarrollo de la 
antropología actual. Ejemplo de ello lo constituye Frantz Fanon —nacido en 
la Isla de Martinica— con su análisis de las luchas de liberación, y el resurgir 
de una conciencia y cultura nacional en su obra Los condenados de la tierra 
(1961). Además, su pensamiento ha ejercido una innegable in�uencia en el 
pensamiento político y social africanos. 

Otro representante es Babacar Sine, de origen senegalés, y autor de varios 
libros de carácter político y sociológico, cuyo enfoque está orientado hacia 
la cultura popular y su desarrollo. Publica su libro Educación y medios de 
comunicación social en el África negra: Problemas de adaptación de las tec-
nologías educativas e Imperialismo y el desarrollo de las teorías en el año 
1975, y participó en 1982 como representante de África en una comisión 
formada por especialistas de la comunicación para analizar la circulación 
internacional de las noticias y de los programas de televisión, dicho informe 
sería presentado en la unesco.7

Otro de los autores relevantes es el tunecino Albert Memmi, especializado 
en psiquiatría social, ha escrito varios ensayos sobre el racismo y la opresión. 
Su obra Retrato del colonizado, precedido por el retrato del colonizador publi-
cada en 1957 tendrá repercusión en todos los países del tercer mundo. 
Además, entre sus escritos más signi�cativos también aparece El hombre 
dominado, de 1968. A lo largo de toda su obra muestra cómo la relación entre 
colonizador y colonizado condiciona a ambos, los hace interdependientes.

El antropólogo africano puede defender la cultura de su país, justi�car sus 
prácticas y valores dominantes contra las interpretaciones deformantes y a 
menudo interesadas del europeo. Lo que da como resultado estudios que 
oponen a la contemplación distante y «externa» una mirada directa y de 
larga familiaridad, de una relación histórica con el objeto de estudio.

Son los mismos africanos, nacidos y crecidos en África, quienes conocen 
mejor que nadie el África de ayer y de hoy, quienes comprenden más pro-
fundamente las voluntades y los deseos de los pueblos africanos. Así las 

⁷ Para más información sobre los resultados de este trabajo consultar la siguiente página 
Web: http://www.raco.cat/index.php/analisi/article/viewFile/41070/94918



47

investigaciones africanas hechas por los sabios africanos pueden alcanzar 
más fácilmente la verdad y extraer conclusiones justas. (Lischetti, 2004:57)

Por otra parte, otro factor determinante es la descolonización y los pro-
cesos de liberación en América Latina. Los pueblos latinoamericanos, con 
posterioridad a las luchas por la independencia respecto de España, cayeron 
bajo la hegemonía inglesa o norteamericana, a través de formas indirectas 
de dominación. Lo característico en este continente es el establecimiento 
de pactos, explícitos o implícitos con las clases dominantes locales, que han 
dado como resultado una forma de dominación y dependencia denominada 
«neocolonialismo».

La historia latinoamericana esta llena de acontecimientos trascendentes 
a lo largo del siglo xx, destacaremos para nuestros �nes a la Revolución 
Mexicana de 1910 y la Revolución Nacional de Bolivia de 1952. En México se 
lleva a cabo una revolución social y campesina que persigue el objetivo de 
reparar las injusticias arrastradas de la época colonial, que habían signi�cado 
el despojo de las tierras de los indígenas, el sometimiento a un régimen de 
esclavitud, y la negación de la propia lengua y cultura de los pueblos 
indígenas. 

Figura 5. Revolución. Fuente: 
https://commons.wikimedia.
org/w/index.php?title=File:Co-
llage_revoluci%C3%B3n_mexicana.
jpg&uselang=es

   



48

El caso boliviano presenta algunas similitudes con el mexicano, se trata 
también de un país donde las grandes mayorías nacionales son indígenas: 
campesinos, obreros, mineros, comerciantes, etc., el occidente de Bolivia; 
quechuas y aymaras comparten una historia común de miles de años con el 
resto de los países andinos. (Giorgis, 1994:64)

El proceso revolucionario de 1952 afectó directamente a esta parte de 
Bolivia, es una revolución liderada por los campesinos, mineros y otros gru-
pos y sectores populares. La revolución pone �n a un sistema similar al 
feudal, ya que se había heredado de la época colonial el sistema de produc-
ción de la hacienda y la comunidad indígena con el pongueaje (prestación 
personal obligatoria y gratuita), el mitaje (trabajo obligatorio y periódico en 
agricultura, minas y obrajes), mukeo (trabajos para la elaboración de chicha), 
mulero, y la entrega semanal de productos.

Figura 6. Mineros, campesinos y 
obreros lideraron la revolución 
nacional en 1952. Fuente: https://
www.eabolivia.com/blogs/17633-
revolucion-de-1952.html



49

El indígena era considerado hasta entonces un ser inferior, por lo que no 
se le reconocían derechos cívicos como votar o el derecho a la educación. 
Si bien, estas reformas mejoraron la situación de los campesinos e indígenas, 
aún hoy siguen numerosas cuestiones pendientes con relación a la opresión 
y el descuido de la cuestión indígena y campesina que comenzaron a ser 
visibilizadas y atendidas recién a partir de la llegada de Evo Morales Ayma 
en 2006 a la presidencia de la nación en Bolivia.

Desde la segunda mitad del siglo xx en varios países de América Latina 
como Guatemala, Perú, Venezuela, Brasil, Argentina se accede al poder polí-
tico mediante elecciones libres. Luego muchos de estos gobiernos serán 
derrocados por movimientos golpistas �nanciados y avalados por Estados 
Unidos que buscaba fortalecer su poder en la región.

América Latina continúa en el difícil camino de las transformaciones socia-
les, alterando periodos de dictadura y democracia. La Revolución Cubana 
(1959), la Revolución Nicaragüense (1979) cada una con sus características 
peculiares, el gobierno de Salvador Allende en Chile (1970–1973), los cruentos 
golpes militares en ese país y el «proceso» en Argentina, etc.; a la actualidad 
en muchos países se han consolidado, esperamos que así sea por mucho 
tiempo, sistemas democráticos. (Giorgis, 1994:66) 

Como lo expresa Marta Georgis, los trabajos de los pensadores africanos 
son el resultado de una conciencia crítica que también se encuentra en 
intelectuales europeos como los franceses Jean Paul Sartre y Georges 
Balandier. Desde el contexto de América Latina es interesante rescatar para 
esta antropología aspectos de la obra del cubano José Martí, además de 
autores como los peruanos José Carlos Mariátegui, José María Arqueadas, 
Luis Eduardo Valcárcel; los argentinos Eduardo Menéndez, Miguel Bartolomé, 
Adolfo Columbres, Isabel Hernández, los mexicanos Guillermo Bon�l Batalla, 
Héctor Díaz Polanco, Salomón Nahmad, los brasileros Darcy Ribeiro, Roberto 
Cardozo de Oliveira, entre muchos otros nombres. Tampoco puede faltar el 
nombre del norteamericano Oscar Lewis con sus numerosos estudios rela-
cionados a México, Puerto Rico y Cuba.

El método de esta antropología será la revalorización de lo vivido, de los 
valores profundos, es decir, de la cultura nacional tal como aparece a quienes 
la construyen y la viven. Una comprensión intuitiva del sentido del sistema, 
por los miembros de ese sistema. El desarrollo de los nuevos acercamientos 
será el producto de tanteos, el resultado de un proceso de «ensayo y error». 
Pero no hay que subestimar en todo caso el alcance de las críticas y de las 
tentativas del Tercer Mundo para pensarse a sí mismo. (Lischetti, 2004:57–58)



50

Los postulados de la antropología de la descolonización

Siguiendo el planteo de Marta Giorgis, es que podemos sintetizar las prin-
cipales características y cambios que supone la antropología de la descolo-
nización en el marco de los estudios antropológicos, y los condensamos en 
los postulados que se mencionan a continuación.

Los «objetos» de estudio se convierten en sujetos. Este primer postulado 
hace referencia al inicio de una producción crítica en la teoría antropológica 
y reivindica la universalidad de los derechos del hombre en cuanto a liberad, 
dignidad y justicia, además de la misma capacidad intelectual que Occidente. 
Es por ello que, como veíamos anteriormente, hacia 1960 se mani�esta 

la voluntad de los africanos de hacer su propia antropología, combinada 
con su recusación a la antropología clásica, los conduce a intentar elaborar 
una nueva aproximación, en que las culturas del Tercer Mundo no serían ya 
percibidas desde un punto de vista redentor, sino en la signi�cación que se 
dan ellas mismas y a sí mismas. (Lischetti, 2004:57)

El proceso de colonización–descolonización plantea una dialéctica propia, 
y en la relación de sus protagonistas: colonizados y colonizadores. La mayoría 
de las referencias sobre el colonialismo remarcan el carácter de totalidad 
de la empresa colonial que alcanza no solo los aspectos económicos y polí-
ticos, sino también los culturales. El dominio colonial persigue la desinte-
gración cultural y la negación del pueblo sojuzgado dando lugar a que se 
desarrolle el complejo de inferioridad hacia los propios valores. Como lo 
planteó Fanon «la cultura pierde creatividad», sufre un proceso de estanca-
miento e impugnación. La situación colonial deteriora la nación y como 
consecuencia la cultura.

Por su parte Georges Balandier, de�ne a la situación colonial como: 

La dominación impuesta por una minoría extranjera racial y culturalmente 
diferente, que actúa en nombre de una superioridad racial o étnica y cul-
tural, a�rmada dogmáticamente. Dicha minoría se impone a una población 
autóctona que constituye una mayoría numérica, pero que es inferior al 
grupo dominante desde un punto de vista material. Esta dominación vincula 
en alguna forma la relación entre civilizaciones radicalmente diferentes: una 
sociedad industrializada, mecanizada, de intenso desarrollo y de origen cris-
tiano, se impone a una sociedad no industrializada, de economía «atrasada» 
y simple y cuya tradición religiosa no es cristiana. (Georges Balandier citado 
en Lischetti, 2004:23)



51

En relación con lo expuesto, Amílcar Cabral rescata ciertos aspectos posi-
tivos de la dominación imperialista, que a pesar de los grandes crímenes e 
injusticias cometidos permitió un conocimiento más profundo de la humani-
dad confrontando no solo hombres diferentes, sino sociedades diferentes. 

La práctica de la dominación imperialista, su a�rmación o negación, exigió 
(y exige todavía) el conocimiento más o menos correcto del objeto domi-
nado y de su realidad histórica (económica, social y cultural), en el seno de 
la cual este conocimiento se transforma expresándose necesariamente en 
términos de comparación con el sujeto dominador y con su propia realidad 
histórica. Tal conocimiento es una imperiosa necesidad para la práctica 
de dominación imperialista, que resulta de la confrontación, en general, 
violenta, de dos identidades distintas en su contenido histórico, y antagó-
nicas en sus funciones. La búsqueda de tal conocimiento contribuyó a un 
enriquecimiento general de las ciencias humanas y sociales, a pesar de su 
carácter unilateral, subjetivo y muy frecuentemente injusto. (Amílcar Cabral 
citado en Giorgis, 1994:168)

La descolonización tuvo en la mayoría de los casos un carácter violento 
de encuentro y confrontación de dos fuerzas antagónicas: colonizadores y 
colonizados. La descolonización exige la desaparición de ambos grupos, la 
superación de la relación de dominación y opresión. Para ello se debe pasar, 
según lo sostiene Giorgis, al menos por cuatro etapas distintas:

• Confusión: en primera instancia se vive —además de la crisis económica 
producto del despojo— la imposibilidad de recurrir a viejos sistemas 
de protección mágica y religiosa.

• Una primera reacción ante la alteración y la destrucción de las institu-
ciones propias es la tolerancia, y una respuesta o toma de conciencia 
cuya base es fundamentalmente racial. Un ejemplo es el concepto de 
«negritud» que se construye en respuesta, y comparación con el 
blanco para reforzar una identidad, una historia y una cultura negra. 
La autoa�rmación se busca fuera de la «nación» y de la historia, se 
de�ne por su relación con los blancos, con occidente.

• Profundización de una toma de conciencia en función de la racionalización 
del pensamiento que al de�nirse en contraposición al otro (blanco y 
occidental) lleva a un a�anzamiento de los valores propios.



52

• La conciencia ligada a un sentido político e histórico conlleva el inicio 
de los movimientos nacionales: aparición de una intelectualidad, des-
pertar de una conciencia nacional, aparición de un movimiento de 
clase trabajadora, y posterior desarrollo de un movimiento de libera-
ción nacional.

La opresión caracteriza la relación colonizadores–colonizados. Como bien 
ya lo ha planeado Karl Marx, la importancia de la opresión económica en 
toda relación de dominación u opresión es indiscutible. Además, Memmi 
considera que las relaciones coloniales contienen otros rasgos que él ha 
descubierto y analizado: «La colonización es, en primer lugar, una explotación 
político–económica, pero agrego que es una relación pueblo a pueblo y no 
clase a clase. Esto constituye, en mí opinión el aspecto especí�co de la 
opresión colonial».8 El colonizado quiere ser como el colonizador: compor-
tarse, vestir, hablar como él, al tiempo que lo desprecia y odia por la opresión. 
Existe una dependencia entre colonizador y colonizado, están encadenados: 
el querer ser colonizador en el caso del colonizado, como simultáneamente 
detestar al colonizador y admirarlo al mismo tiempo. Al respecto Memmi 
a�rma: «La opresión es un pulpo múltiple del que no se sabe qué tentáculos 
ahoga más. La injusticia, la injuria, la humillación, la inseguridad, pueden 
ser tan intolerables como el hambre».9

La concepción de la cuestión indígena y campesina en América Latina con 
las categorías históricas de nación, nacionalidad, conciencia étnica, identidad 
y cultura son necesarias para la comprensión del desarrollo social de los 
procesos latinoamericanos. Tanto la cuestión indígena como la campesina, 
o ambas a la vez, tienen que ser estudiadas tomando en cuenta la perspectiva 
histórica. Es necesario tener claro el carácter de las formaciones sociales 
americanas previas a la conquista europea. En el mismo sentido, hay que 
tomar en cuenta las diferentes formas que adoptó esta dominación a lo largo 
de cinco siglos y la con�guración de sociedades capitalistas dependientes. 
La concepción de toda esta problemática no puede ser hecha al margen de 
categorías como la de nación, etnicidad o cultura nacional.

El problema étnico esta presente en las formaciones sociales latinoame-
ricanas, comprende reivindicaciones como la cultura, la lengua y no puede 
enfocarse aisladamente de la estructura social. Esto signi�ca que es funda-
mental su relación con las clases sociales y el proceso económico, social y 
político de la sociedad. Otro tema tiene que ver con las formas y las 

⁸ Albert Memmi, citado en Marta Giorgis. (1994:171).
⁹ Albert Memmi, citado en Marta Giorgis (1994:174).



53

relaciones de producción que se dan en el campo y con el campesinado, 
donde es frecuente que no sean capitalistas. La tierra para el campesino no 
es una mercancía, es un medio de producción —que le proporciona subsis-
tencia—, es una fuente de ingresos, pero no una renta, es el fundamento de 
su identidad étnica y cultural. En muchos lugares de diferentes países lati-
noamericanos se practica una agricultura de subsistencia que a veces no 
cubre las necesidades familiares y obliga a los campesinos a proletarizarse 
o migrar a otras regiones o países.

En relación con la categoría Nación, se debe pensar en cuáles son las 
reivindicaciones de los indígenas y campesinos, sus derechos, cuál es el 
lugar que ocupan y que se les otorga desde el Estado en las sociedades 
modernas y contemporáneas, y qué alianzas lograron con otras fuerzas socia-
les. En nuestro país se reclama atención sobre el problema indígena, sobre 
los derechos de muchas etnias originarias que se encuentran al margen de 
la vida nacional. Entre sus reclamos se exige que se reconozca el derecho a 
vivir y a expresarse en sus diferencias culturales, el derecho a su propia 
cultura y a su lengua, a una educación intercultural y bilingüe que les permita 
crecer en su identidad propia y en la construcción de una sociedad plurina-
cional como así también a la propiedad colectiva de la tierra, entre muchas 
otras demandas.

El carácter de clase de la cultura: análisis de los conceptos de cultura de la 
pobreza, cultura popular, y de los procesos migratorios y su repercusión en 
el medio urbano. Toda sociedad es poseedora de una cultura con caracte-
rísticas propias, patrimonio de todos los miembros que la constituyen. Sin 
embargo, la cultura no se desarrolla en forma uniforme en todos los sectores 
y grupos que componen la sociedad, como consecuencia de factores condi-
cionantes, históricos, sociales, económicos y políticos. Las clases y grupos 
sociales que dominan y manejan lo económico tienen por lo general el poder 
de la producción cultural. Las demás categorías sociales, es decir las mayorías 
populares, se encuentran desprovistas de poder económico y quedan exclui-
das de la participación en la elaboración de la cultura. 

«La cultura dominante, a la que se suele llamar “La Cultura” puede ser, a 
su vez, una cultura dominada, dependiente, colonizada, cuando se inserta 
como sociedad periférica y dependiente dentro del capitalismo internacio-
nal» (Giorgis, 1994:210). Junto a la cultura dominante existe otra cultura, que 
de acuerdo con las condiciones socioeconómicas de�citarias de la clase que 
la sustenta alcanzará mayor o menor grado de elaboración formal. Estas son 
las subculturas, culturas dominadas o culturas subalternas. Es así que las 
clases populares, por las barreras económicas, políticas y sociales, solo acce-
den a la función de consumidores–clientes y no de elaboradores–productores 
de la cultura dominante.



54

Los diferentes aparatos del Estado, principalmente la escuela, convierten 
a la «cultura dominante» en «cultura o�cial» a través de libros de textos, 
programas y currícula, ritos, efemérides y recordatorios. Los medios de comu-
nicación son otro instrumento de imposición y manipulación cultural.

Cuando hablamos de cultura de la pobreza, no nos centramos solo en los 
aspectos económicos, sino que nuestro enfoque esta orientado a los aspectos 
socioculturales y psicológicos de la pobreza. Tal es el caso de lo planteado 
por Oscar Lewis, quien destacó los aspectos relacionados con los valores y 
las actitudes que poseen los que viven en la «cultura de la pobreza» a la 
que de�nió como «un estilo de vida que se trasmite de generación en gene-
ración, a lo largo de las líneas familiares» (Giorgis, 1994:212). A partir de 
estudiar la pobreza desde un punto de vista social, Lewis se detiene en la 
descripción del modo de vida de los sectores populares más bajos y no 
analiza las causas que provocan el fenómeno de la pobreza. 

Cuando nos referimos a marginalidad también se enmarca en una pers-
pectiva similar, en el sentido de no–participación, en un contexto de rela-
ciones de dominación–subordinación, enfatizando los aspectos sociocultu-
rales y psicológicos de la falta de participación. Es importante distinguir 
pobreza de cultura de la pobreza, como así también marginalidad de pobreza. 
Ya que existen grupos muy pobres que participan en determinados niveles 
de la sociedad y, por el contrario, puede darse marginalidad sin pobreza.

Paradigmas de la antropología actual:  
el neoevolucionismo y el materialismo cultural

A modo de ejemplo mencionamos y caracterizamos brevemente dos de los 
principales paradigmas vigentes en la etapa de desarrollo actual de los 
estudios antropológicos. Este es el caso del neoevolucionismo y el mate-
rialismo cultural.  

Uno de los principales exponentes del neoevolucionismo es Leslie White, 
en Estados Unidos, quien sigue la línea inaugurada por Morgan pero con 
algunos replanteos, aunque mantiene como preocupación central presentar 
una interpretación global de la cultura humana.

La cultura y su evolución constituyen los aspectos más importantes en sus 
aportes, al punto que propuso crear una ciencia: la culturología. La cultura 
es lo que ha permitido al hombre dominar el ambiente, le interesa estudiar 
la evolución de las culturas determinando las secuencias de su desarrollo y 
las causas y factores que lo permiten. 



55

El factor que señala como el que pone en marcha el proceso de desarrollo 
es la energía. Formula la ley de la evolución cultural según la cual la cultura 
se desarrolla cuando la cantidad de energía disponible per cápita y por año 
se incrementa o cuando aumenta la e�cacia de la tecnología para aplicar 
esta energía al trabajo, o ambas a la vez.

A partir de la Segunda Guerra mundial, se abandonan las concepciones 
relativistas (por el conjunto de la sociedad y también en el ambiente aca-
démico de las ciencias sociales), se asume un neoevolucionismo que mide 
el adelanto de las sociedades humanas por cantidad de energía consumida 
por habitante. Y el mundo queda dividido en países «desarrollados» y países 
«subdesarrollados». (Lischetti, 2004:31)

En cuanto al materialismo cultural, la �gura de mayor representatividad 
es Marvin Harris, en Estados Unidos, su postura tiene elementos del evolu-
cionismo, el neoevolucionismo, la ecología cultural y el marxismo. Considera 
la necesidad de realizar investigaciones acerca de las leyes de la historia, y 
destaca la importancia de poder realizar una ciencia histórica. Una teoría 
de la evolución cultural debe tener en cuenta el origen y las explicaciones 
causales. Además, postula la necesidad del método comparativo y la pers-
pectiva diacrónica en la investigación antropológica.

Trata de explicar las diferencias y similitudes socioculturales dando prio-
ridad a las condiciones materiales de la existencia humana. Supone como 
prioritarios para entender los aspectos materiales de la cultura a la demo-
grafía, la tecnología, la economía y los factores ambientales. Estos serían los 
principales condicionantes de la evolución sociocultural. Según esta postura 
los aspectos sociales e ideológicos no son aptos para obtener leyes del 
desarrollo, aunque también condicionan el desarrollo.

Hoy es imperioso y necesario desarrollar una producción antropológica 
crítica, que contribuya a la transformación de nuestra sociedad y colabore en 
la solución de problemas sociales actuales, como por ejemplo temas relativos 
a: los movimientos étnicos de carácter político o sus reivindicaciones econó-
micas y culturales; la cuestión indígena y el Estado argentino; la identidad 
étnica y cultural de los migrantes bolivianos en Argentina; la mujer y el trabajo 
fuera de su hogar; cultura y salud en poblaciones marginales; familia, escuela 
y violencia, entre muchas otras problemáticas urgentes en nuestras sociedades. 
Solo se han enunciado algunos temas que serán retomados con distinto grado 
de profundización o como ejempli�caciones a lo largo de este libro.



56

Referencias bibliográficas

Argumedo, Alcira (1971). El Tercer Mundo. Historia, problemas y perspectivas. Revista 
Transformaciones Nº 7. Centro Editor de América Latina, Buenos Aires.

Bethell, Leslie (1991–2002). Historia de América Latina. Ed. Crítica, Barcelona.
Boivin, Mauricio; Rosato, Ana y Arribas, Victoria (2006). Constructores de otredad. 

Una introducción a la Antropología Social y Cultural. Antropofagia, Buenos Aires.
Bonte, Pierre (1975). De la etnología a la antropología: sobre el enfoque crítico en las 

ciencias humanas. Ed. Anagrama, Barcelona. 
Di Tella, Torcuato (Comp.) (1989). Diccionario de Ciencias Sociales. Puntosur, Argentina.
Freedman, Maurice (1982). Antropología Social y Cultural. Corrientes de Investigación en 

las Ciencias Sociales. Vol. II. TECNOS/UNESCO, Madrid.
García Canclini, Néstor (1991). Los estudios culturales de los 80 a los 90: perspectivas 

antropológicas y sociológicas en América Latina. Revista Punto de Vista. N°40.
Geertz, Clifford (2002).  Reflexiones antropológicas sobre temas filosóficos. Paidós, 

Barcelona. 
Giorgis, Marta (1994). Antropología. Manual de Cátedra. Universidad Nacional de 

Córdoba.
Goffman, Erving (1961). Internados. Ensayos sobre la situación social de los enfermos 

mentales (Trad. española 1970). Amorrortu, Buenos Aires.
Granada Echeverry, Patricia (2000). El campo de la salud como espacio de construc-

ción simbólica. Revista de Ciencias Humanas. UTP, Colombia. 
Halperín Donghi, Tulio (1980). Historia contemporánea de América Latina. Ed. Alianza, 

Madrid.
Harris, Marvin (1996). Antropología cultural. Ed. Alianza, Madrid.
Hobsbawm, Eric (1995). Historia del Siglo XX. Ed. Crítica, Barcelona.
Lischetti, Mirta (Comp.) (2004). Antropología. Eudeba, Buenos Aires.
Margulis, Mario (1970). Una antropología social para América Latina. Facultad de Cien-

cias Naturales y Museo de la UNLP, La Plata.
Payne, Michael (Comp.) (2002). Diccionario de Teoría Crítica y Estudios Culturales. Paidós, 

Buenos Aires, Barcelona, México.
Restrepo, Eduardo (2012). Antropología y estudios culturales. Disputas y confluencias 

desde la periferia. Siglo XXI editores, Argentina. 
Ringuelet, Roberto (Coord.) (2013). Temas y problemas en Antropología Social. Facultad 

de Psicología. Universidad Nacional de La Plata, Editorial de la Universidad de La 
Plata. 

Soprano, Germán, Boixadós, Roxana y Smietniansky, Silvina (2018). Una intro-
ducción a la antropología. Teorías, conceptos y autores. Universidad Nacional de 
Quilmes Editorial, Bernal, Argentina.



57

«La cultura es un objeto de re�exión único y diverso, que 
enfrenta a quienes lo interrogan con la complejidad de lo 
dado, de la evidencia. Es decir, la de aquello que por estar 
permanentemente frente a los ojos termina volviéndose 
invisible.» 
 
Warley, 2003 

 
A lo largo de este capítulo nos adentramos en las diferentes acepciones que 
manejamos en torno al concepto cultura, ya sea el uso cotidiano que reali-
zamos del término como los diferentes sentidos o signi�cados que se le ha 
ido otorgando en las ciencias sociales y, particularmente, en la antropología 
a través del tiempo. Consideraremos a la cultura en tanto categoría de aná-
lisis, concepto central de los estudios antropológicos y, al mismo tiempo, 
objeto de estudio de la antropología cultural y social.

También se abordará el desarrollo de procesos socioculturales que impli-
can cambios o transformaciones en el marco de las sociedades ante el 
encuentro de grupos con pautas culturales distintas, y donde subyace cierto 
grado de poder con ejercicio implícito o explícito de la violencia.

A su vez, se problematizan diferentes situaciones en nuestras sociedades 
contemporáneas que conllevan a prácticas teñidas de racismo y discriminación 
a partir de la con�guración de estereotipos y representaciones sociales que 
se reproducen en el marco de las sociedades capitalistas globalizadas.  

Nociones y visiones en torno al concepto de cultura

Como se examinó en el primer capítulo, la antropología cultural y social se 
ocupa de la descripción y análisis de las culturas del pasado y del presente, 
estudia la vida social, las relaciones sociales, la estructura de la sociedad, 
la interrelación y el compartimiento de los hombres en el marco de una 

Cultura y sociedad en el marco  
de los estudios antropológicos

2



58

comunidad. En palabras de Marvin Harris la «cultura es el conjunto aprendido 
de tradiciones y estilos de vida, socialmente adquiridos, de los miembros 
de una sociedad, incluyendo sus modos pautados y repetitivos de pensar, 
sentir y actuar (es decir, su conducta)» (Harris, 1996:20–21).

Hemos optado explícitamente en trabajar desde la antropología cultural 
y social porque consideramos que cultura y sociedad son indisociables, es 
imposible abordar el estudio de una sin la otra. Cuando analizamos cos-
tumbres, creencias, mitos, valores, hábitos, tradiciones, representaciones, 
formas y condiciones de trabajo, alimentación, y salud, estamos haciendo 
referencia a diferentes aspectos de la cultura. Pero de una cultura producida 
y reproducida en el marco de determinadas condiciones sociales, con ins-
tituciones y relaciones parentales, políticas y económicas, especí�cas de 
cada grupo humano. Las personas viven en grupos más o menos organiza-
dos, las sociedades. Como miembros de una sociedad, las personas com-
parten siempre formas de comportamiento que, tomadas en conjunto, cons-
tituyen su cultura.

Por lo tanto, en este libro que explica diversas aristas de la antropología 
cultural y social, consideramos a la cultura desde la perspectiva del acadé-
mico inglés Raymond Williams «mientras que antaño cultura signi�caba un 
estado o hábito de la mente, o la masa de actividades intelectuales y morales, 
ahora también signi�ca todo un modo de vida, una completa forma de vida 
material, intelectual y espiritual» (2001:17).

Para analizar cómo se fue conformando el concepto de cultura en el marco 
de los estudios socioantropológicos tomaremos como guía aquel texto escrito 
por María Rosa Neufeld (2004), e iremos enriqueciendo y cruzando sus plan-
teos junto a otros autores y especialistas de la antropología y disciplinas 
a�nes como la sociología, sociología de la cultura, estudios de la comunica-
ción, lingüística, entre otras.

El uso cotidiano de la palabra cultura

Generalmente cuando se utiliza el término cultura en la vida cotidiana es 
para caracterizar un determinado grupo o sector social, identi�cándolo con 
ciertas prácticas y «diferenciándolo» de otros grupos o sectores. Por ejemplo, 
se suele escuchar:

Es una cuestión de cultura —ponti�ca desde la radio un periodista— ¿Por 
qué se produce el contagio del cólera en el Noroeste de la Argentina? Es 
problema de la cultura de los collas: estas gentes no tienen pautas cultura-
les adecuadas de alimentación ni hábitos de limpieza. (Neufeld, 2004:383)



59

 Otras veces, se plantea las diferencias culturales en relación con los dis-
tintos niveles en la comprensión o aprendizajes formales alcanzados por los 
niños y las niñas en el ámbito de las instituciones educativas. Estos ejemplos 
del uso cotidiano de la palabra cultura, utilizados desde el sentido común, 
aluden a la cultura como el producto de una herencia, es decir; el haber 
recibido en un proceso de transmisión un conjunto o bloque de pautas y 
valores, que serán luego conservados en forma inmutable, dando la idea de 
un proceso de reproducción mecánica, sin variaciones ni resigni�caciones. 
Una «reproducción de lo mismo» parecería estar encerrado en este concepto. 
Es como si existiese una fuerza que sostiene a la cultura y tiene que ver con 
la «herencia social»: la cultura de un grupo determinado sería producto de 
esta herencia.

Otras veces, en el uso cotidiano, cultura es entendida como «modo de 
vida» y hay una primera aceptación de que estos «modos» pueden ser dis-
tintos ¿Qué procesos existen en la sociedad que hacen que habitualmente 
se pase rápidamente de la aceptación de lo «distinto» o diferente a la des-
valorización de ello? Procesos que llegan al extremo de situaciones violentas, 
de exclusión, marginalidad y discriminación de «lo diferente». Oportunamente 
volveremos sobre estos aspectos y temáticas socioculturales hacia el �nal 
del desarrollo de este capítulo.

Cultura y antropología

El concepto cultura ha sido utilizado y desarrollado en diversas disciplinas 
de las ciencias sociales, pero la antropología lo ha convertido en uno de sus 
conceptos centrales. Se podría a�rmar, siguiendo el planteo de Neufeld, que 
la antropología se organizó alrededor del concepto de cultura y sigue siendo 
para esta disciplina un concepto clave. En tanto referencia globalizadora a 
la «totalidad del modo de vida de un pueblo» tiene una profunda e íntima 
correlación con lo central de la experiencia del trabajo de campo de los 
antropólogos: el descubrimiento de la estrecha trabazón existente entre los 
comportamientos cotidianos, creencias, actividades productivas, religiosas, 
de organización de una sociedad o comunidad determinada, estructurados 
en torno de sistemas de símbolos.

El concepto de cultura, desarrollado por la incipiente ciencia antropológica, 
brindó un importante medio para alcanzar este �n de descubrir el orden 
en la variedad. Dicho concepto reunía tres aspectos que hacían de él una 
noción valiosa. En primer lugar, su universalismo: todos los hombres tienen 
culturas, lo cual contribuye a de�nir su común carácter humano. En segundo 



60

lugar, esta el énfasis en la organización: todas las culturas poseen coherencia 
y estructura, desde las pautas universales comunes a todos los modos de 
vida (por ejemplo, las normas sobre el matrimonio que imperan en toda 
cultura) hasta los modelos peculiares de una época o lugar especí�cos… En 
tercer lugar, el reconocimiento de la capacidad creadora del hombre: cada 
cultura es un producto colectivo del esfuerzo, el sentimiento y el pensamiento 
humanos. (Valentine citado en Neufeld, 2004:384)

De esta manera queda evidente que cuando hablamos de cultura es inevi-
table que nos derive al uso de otras palabras, que por mucho tiempo estu-
vieron asociadas a ella, como civilización y sociedad.

La antropología clásica y el concepto de cultura

Nos planteamos que los conceptos —el de cultura en este caso— son elabo-
rados en torno de problemas especí�cos que se quieren interpretar a través 
de estudios cientí�cos. En el caso del concepto antropológico de cultura fue 
en torno a los problemas que planteaba la investigación de los llamados 
«pueblos primitivos» o «sociedades simples», como forma de diferenciar 
aquellos grupos humanos que no constituían aún sociedades complejas, 
que no habían llegado al estadio de la civilización. 

Según sostiene Néstor García Canclini (1995) hasta mediados del siglo XX, 
en el marco de los estudios latinoamericanos, las cuestiones culturales eran 
una preocupación casi exclusiva de los antropólogos, ya que a partir de los 
estudios de pueblos indígenas y campesinos analizaron los mitos y el folclore 
con tanta dedicación como lo hicieron con las estructuras económicas y 
políticas, otorgando un lugar relevante a la cultura y a los aspectos simbólicos 
de la vida social como parte integrante de los procesos sociales.  Según este 
autor, el conocimiento antropológico en este período se dedicó a elaborar 
saber cientí�co alrededor de las culturas populares y tradicionales, dejando 
de lado el análisis cultural de la modernidad.

En concordancia con lo anterior, podemos sostener que: 

Tan ligado estaba el destino de este concepto a la suerte de la antropología 
—esa disciplina que en la primera mitad del siglo XX se dedicaba a estudiar 
las llamadas sociedades primitivas o simples— que ya en los textos clási-
cos aparecían adecuaciones indispensables para cualquier re�exión que 
se intentara respecto de las sociedades «complejas» valiéndose de esta 
herramienta conceptual o extrapolándola: el concepto de cultura como el 
conjunto de la herencia social de un grupo humano, que era trasmitida por 



61

el proceso de endoculturación–socialización a las generaciones siguientes. 
Había que dar cuenta de la historia a través de la que cada pueblo había 
llegado a su «cultura», de la diversidad interna de las sociedades modernas, 
del eventual cambio en las costumbres. (Neufeld, 2004:387)

Por lo tanto, es la herencia social que se pasa de los mayores a los más 
pequeños por medio del proceso de socialización de los individuos que 
conocen pautas y valores de la sociedad. De esta forma la antropología 
analiza el proceso de «herencia social», es decir, el paso de pautas y valores 
de una generación a otra, de la mano del concepto de endoculturación. 

La endoculturación es un proceso mediante el cual el individuo desde sus 
primeros años de vida va internalizando los modelos y pautas de compor-
tamiento de su grupo de pertenencia, de manera consciente e inconsciente. 
Para la antropología, generalmente, la endoculturación y la socialización son 
procesos que van juntos, simultáneamente.

Historia de un concepto: proceso de construcción  
del término cultura

El concepto «cultura» no fue acuñado especialmente ni apareció de la noche 
a la mañana. El término que hoy se emplea para referirse a su sentido antro-
pológico cuenta con un largo proceso de constitución y construcción, como 
toda categoría sociocultural. Esta cargado de una historia, a la que nos 
referiremos brevemente siguiendo el planteo de Raymond Williams, y vere-
mos como actualmente coexisten en el uso social y cientí�co sentidos dis-
tintos ligados al concepto de «cultura». En esta línea, al estudiar el proceso 
de constitución de los conceptos el autor destaca: 

Cuando los conceptos básicos, los conceptos, como se dice habitualmente, de 
los cuales partimos, dejan repentinamente de ser conceptos para convertirse 
en problemas, no problemas analíticos sino movimientos históricos, que 
todavía no han sido resueltos, no tiene sentido prestar oídos a sus sonoras 
invitaciones o a sus resonantes estruendos. Si podemos hacerlo, debemos 
limitarnos a recuperar la esencia en la que se han originado sus formas. 
(Williams, 1997:21)

Conceptos como: sociedad, civilización, economía, cultura son de impor-
tancia crucial, y sus formas actuales son eco de una serie de problemas no 
resueltos desde su formulación inicial. En la medida en que cada uno de 



62

ellos constituye un intento de abordar la complejidad del mundo social 
desde ángulos distintos, pero complementarios, el ámbito de signi�cación 
de cada uno involucra a los demás o in�uye sobre ellos. Nuevamente, es 
Williams quien expresa que hoy contamos con conceptos que hacen refe-
rencia a los aspectos constitutitos de la vida social, hay conceptos para 
referirnos a las áreas de sociedad, economía y cultura. Al respecto a�rma: 

La «sociedad» fue la camaradería activa, la compañía, el «hacer común», 
antes de que se convirtiera en la descripción de un sistema o de un orden 
general. La «economía» fue el manejo y el control de un hogar familiar y más 
tarde el manejo de una comunidad, antes de transformarse en la descrip-
ción de un perceptible sistema de producción, distribución e intercambio. 
La «cultura», antes de estas transiciones, fue el crecimiento y la marcha de 
las cosechas y los animales y, por extensión, el crecimiento y la marcha de 
las facultades humanas. (Williams, 1997: 21–22)

Hacia el siglo xviii el concepto de cultura continúa siendo utilizado con 
la idea de crecimiento de plantas y desarrollo del intelecto, el término siem-
pre contenía implícita o explícitamente la idea de mejoramiento de «algo». 
A su vez la palabra cultura tenía otro término próximo, pero al mismo tiempo 
diferente, el de civilización.

Según Neufeld, en el siglo xviii los conceptos de cultura y civilización eran 
ambiguos, sin embargo, ese es el momento de constitución de las raíces de 
los dos usos del concepto de cultura que continuarán en vigencia hasta 
nuestros días. Por un lado, un concepto claramente ligado al pensamiento 
iluminista, al que un historiador del pensamiento antropológico George 
Stocking (1968) —retomado por Neufeld (2004)— denomina «alternativa 
humanista del concepto de cultura».

Había una idea de Cultura como perfectible, dado que se suponía la posibi-
lidad del mejoramiento progresivo. Era un tipo de pensamiento etnocéntrico 
(aunque ambivalentemente tolerante y curioso respecto de los pueblos 
diferentes), que consecuentemente, pensaba en una cultura en singular y 
en la perfección ligada a los avances y la imagen de los pueblos europeos. 
(Véase Stocking (1968), citado por Neulfed, 2004:389).

Pero, al mismo tiempo, se abría paso una formulación embrionaria del 
concepto antropológico de cultura. Tal como lo destaca otro historiador 
contemporáneo de la antropología, Marvin Harris, lo importante no es dar 



63

con la «primera de�nición» de cultura, sino encontrar versiones incipientes, 
aunque los términos utilizados sean otros. Harris encuentra estas formu-
laciones precursoras en el pensamiento de John Locke (1632–1704) que, en 
el Ensayo sobre el entendimiento humano (1689–1690), sostenía que las 
ideas de las cuales luego se puebla la mente se adquieren durante un 
proceso que ahora llamaríamos de endoculturación. La idea central era 
que aunque hubiera capacidades distintivamente humanas, opuestas por 
tanto a las de los animales, no había ideas innatas, aunque todavía no se 
plantea en términos relativos.1 

Este será el núcleo a partir del cual se desarrollará la alternativa antropo-
lógica del concepto de cultura: centrada en la idea del relativismo. Este a�rma 
la validez por igual de las costumbres y valores de otros pueblos, el interés 
por las condiciones que aseguran el mantenimiento del sistema, es decir, la 
idea que habla de una pluralidad de culturas igualmente organizadas para 
responder a todos los requerimientos de la vida humana. 

A diferencia de la cultura humanista, que era absoluta y conocía la perfec-
ción, la cultura antropológica era relativista; en lugar de comenzar con una 
jerarquía heredada de valores, asumía que cada sociedad, por medio de su 
cultura, busca, y en alguna manera encuentra, valores; la cultura humanista 
es progresiva, la cultura antropológica, homeostática; la cultura humanista 
es singular, la cultura antropológica es plural, la cultura humanista distingue 
grados de cultura; para el antropólogo todos los hombres tienen cultura por 
igual. (Véase Stocking (1968) citado por Neulfed, 2004:390)

Será recién a �nes del siglo xviii y mediados del siglo xix con el adveni-
miento del movimiento cultural y político conocido como el Romanticismo 
—que cuestiona el racionalismo de la Ilustración y plantea una ruptura con 
la visión clasicista basada en un conjunto de reglas estereotipadas, y les da 
prioridad a los sentimientos— cuando se postule que también son cultura 
los productos de la vida del pueblo:

¹ Utilizamos el término en consonancia con el relativismo cultural, que sostiene que la 
diversidad de ideas y valores entre las distintas sociedades es irreducible; no se puede 
juzgar un elemento cultural desde otra sociedad, lo único importante es que tenga sentido 
dentro de esa cultura.



64

El romanticismo construye un nuevo imaginario en el que por primera vez 
adquiere status de cultura lo que viene del pueblo. Pero ello fue a su vez 
posible solo en la medida en que la noción misma de cultura cambió de 
sentido. De la relación entre el cambio en la idea de cultura y el acceso de lo 
popular al espacio que la nueva noción recubre es buena muestra el hecho 
de que Herder en 1784 plantea (…) la necesidad de aceptar la existencia de 
una multiplicidad de culturas, esto es de diferentes modos de con�guración 
de la vida social. (Barbero, 1987:17)

Si vamos siguiendo los cambios de la idea de cultura bajo el Romanticismo, 
veremos que se aleja de la idea de civilización al tiempo que, al plantear la 
índole plural de las culturas, desarrolla la exigencia de un nuevo modo de 
conocer la realidad social de cada grupo en particular. Como lo expresa 
Néstor García Canclini:

La distinción entre cultura y civilización fue elaborada por la �losofía alemana 
a �n del siglo XIX y principios del xx: Herbert Spencer, Wilhelm Windelband, 
Heinrich Rickert. Este último tenía una distinción muy cómoda para dife-
renciar la cultura de la civilización. Decía que un trozo de mármol extraído 
de una cantera es un objeto de civilización, resultado de un conjunto de 
técnicas, que permiten extraer ese material de la naturaleza y convertirlo en 
un producto civilizatorio. Pero ese mismo trozo de mármol, según Rickert, 
tallado por un artista que le imprime el valor de la belleza, lo convierte en 
obra de arte, lo vuelve cultura. (2005:30–31)

En los albores del siglo xx, en el momento de la mayor expansión capi-
talista previa a la Primera Guerra Mundial (1914–1918), reaparece el concepto 
de cultura, ahora sí estrechamente ligado a la naciente experiencia de los 
antropólogos, en sociedades pequeñas, aisladas, en las cuales era visible 
la relación «una sociedad, una cultura» a la que nos re�riéramos en páginas 
anteriores. 

En ese momento, se inicia la actividad de Franz Boas (véase el capítulo 1), 
cientí�co alemán formado en las ciencias naturales y que desarrolló gran parte 
de su actividad como investigador de campo y como profesor en Estados 
Unidos. Desde 1910 este autor se manejará con el concepto antropológico, 
plural. Dentro de su crítica al evolucionismo, se enmarcaba también una pro-
puesta metodológica: esta implicaba desechar los estudios comparativos, que 
caracterizaban el trabajo de los antropólogos evolucionistas, y reemplazarlos 



65

por estudios detallados, que se plasmaran en monografías dedicadas a tribus 
particulares. Solo después, a partir de la utilización de otros conceptos, sería 
posible pasar a comparar y eventualmente generalizar.

Otras exigencias metodológicas de Boas proponían estudiar las culturas 
diversas «desde adentro» y no desde la óptica del investigador. Insistía, 
además, en la necesidad de revisar los propios condicionamientos culturales, 
señalando que nunca es tan difícil abandonar la propia óptica cultural «Boas 
hablaba de algo así como las anteojeras culturales» (Neufeld, 2004:392), 
incluso cuando observamos nuestra propia sociedad.

En este proceso de construcción del concepto de cultura son innegables 
los aportes y la in�uencia ejercida en la antropología por el materialismo 
cultural inglés, a partir de los años 60 del siglo xx con �guras claves como 
Edward Palmer Thompson, Richard Hoggart y Raymond Williams. Para exponer 
el eje central de sus ideas en torno a cultura nos parece apropiado traer a 
colación el planteo de Williams en su obra Cultura y Sociedad (2001), allí 
realiza el análisis del cambio de signi�cación de cinco palabras de uso 
corriente en el idioma inglés —industria, democracia, arte, clase y cultura— a 
partir del avance de la sociedad capitalista a �nes del siglo xviii y mediados 
del siglo xix. En este libro a�rma:

Cultura cambia de manera similar en el mismo período crítico. Antes había 
signi�cado, primordialmente, «el cuidado del crecimiento natural» y luego 
por analogía, un proceso de formación humana. Pero este último uso, que 
había sido habitualmente una cultura «de algo», se modi�có en el siglo XIX 
para hablar de la cultura como tal, una cosa en sí. En un primer momento 
llegó a signi�car «un estado general o hábito de la mente», con estrechas 
relaciones con la idea de perfección humana. En segundo lugar, signi�caba 
el estado general del desarrollo intelectual, en el conjunto de una sociedad. 
En tercer lugar, aludía al «cuerpo general de las artes». En cuarto lugar, ya 
más avanzado el siglo, llegó a signi�car «todo un modo de vida material, 
intelectual y espiritual» (…) El desarrollo de cultura tal vez es el más sor-
prendente de todos. (Williams, 2001:15)



66

La cultura y las sociedades modernas

Como vimos anteriormente, la antropología clásica planteó la característica 
de totalidad de la vida social al sostener que el análisis antropológico dis-
curre en dos dimensiones permanentes: sociedad y cultura. Los antropólogos 
anglosajones, que hegemonizaban a mediados de siglo xx el campo de la 
antropología, diferían en privilegiar una u otra: la antropología social inglesa 
ponía en primer lugar la dimensión de la sociedad —especí�camente a partir 
de Radcli¼e–Brown, la estructura social—. Mientras que el denominado «cul-
turalismo» norteamericano privilegiaba el análisis de la cultura como heren-
cia social, como con�guración de la totalidad de las conductas aprendidas, 
como continente del cual la estructura social no era más que un aspecto.

El culturalismo sostenía la idea de cultura como totalidad, articulada en 
la experiencia de los individuos en una serie de pautas culturales. Estas 
pautas delimitan campos dirigidos a la satisfacción de todo un conjunto de 
necesidades variables en su manifestación según cada sociedad, y que solo 
se satisfacían de forma cultural, es decir, de forma humana. Entonces, si la 
cultura era entendida como una «totalidad» articulada, ahora había que 
comprender de qué manera los hombres que vivían en ella se comportaban 
de acuerdo con sus orientaciones. Surge entonces el problema de cómo se 
incorporan estas pautas en los sujetos, ya que las ideas de endoculturación 
y socialización suponían una actitud unidireccional y pasiva del sujeto, por-
que a través de estas pautas se aprenden y se adquieren roles de�nidos en 
la sociedad. 

Otra cuestión que preocupaba es el tema del cambio cultural en las socie-
dades. Sobre todo, al �nalizar la Segunda Guerra Mundial (1939–1945) y los 
procesos de descolonización, donde la antropología ve «desaparecer» su 
objeto tradicional de estudio, los «pueblos primitivos», y debe reestructu-
rarse para abordar el análisis de las sociedades complejas, urbanizadas e 
industrializadas.

Pero volviendo al tema del cambio cultural, este aparecía como una 
re�exión acerca del mismo proceso interno que llevaba adelante cada socie-
dad. En este sentido, se a�rmaba que toda cultura no solamente es un con-
tinuo, sino un continuo en estado constante de cambio. También eran temas 
de estudio e interés los «cambios inducidos», es decir, cuando sociedades 
sencillas se ponían en contacto con otras altamente tecni�cadas (no se ana-
lizaba la índole violenta de este contacto), interesaba ver las condiciones en 
las que se producía la eventual incorporación o rechazo de «elementos cul-
turales». En otras palabras: 



67

Aunque los dispositivos conceptuales fueron toscos (por ejemplo, el concepto 
de aculturación, forjado en 1936) los antropólogos serían testigos privilegia-
dos en todo el período que se extendió entre esa fecha (el comienzo de la 
Segunda Guerra Mundial) y la crisis posterior de los procesos de liberación y 
descolonización que se sucedieron en los ámbitos habitados por sus «objetos 
de estudio». (Neufeld, 2004:397)

Pero también era necesario conceptualizar lo que estaba sucediendo en 
Estados Unidos, que había recibido desde principios de siglo XX miles de 
inmigrantes polacos, italianos, etc., convirtiéndose la sociedad en «un 
mosaico de razas y nacionalidades». La idea generalizada era que debían 
—con fe en el poder del «medio ambiente»— adoptar un estilo de vida propio 
que los identi�cara y uniera. Solo después, ante la comprobación empírica 
reiterada de que los sujetos sociales y sus modos de vida no se fusionaban 
como esperaban, sino que eventualmente defendían aspectos que aparecían 
ligados a su identidad, surge la idea de una sociedad «multicultural».

Se producían, junto con estos dilemas, en torno de cuál era la capacidad 
explicativa (y por tanto que posibilidades tenía como disciplina) rede�ni-
ciones del papel que debían desempeñar los antropólogos una vez desapa-
recidos los llamados «pueblos primitivos». Oscar Lewis en el prólogo de 
Antropología de la pobreza (1959) escribía: 

Este libro ha surgido de la convicción de que los antropólogos tienen una 
función nueva en el mundo moderno: servir como estudiantes y relatores de 
la gran masa de campesinos y habitantes urbanos de los países subdesarro-
llados, que constituyen casi el 80 % de la población del mundo. 

Se expresaría así, en la década del 60, la larga preocupación formulada 
en múltiples etnografías de grupos urbanos y campesinos, lo que en nuestros 
días se denomina «problemática de la reproducción cultural». 

Según García Canclini, en el último tercio del siglo XX a la antropología 
todavía le cuesta pararse delante de la modernidad. Gran cantidad de estu-
dios antropológicos latinoamericanos siguen centrando su atención en la 
descripción etnográ�ca de pequeñas comunidades tradicionales, y solo unos 
pocos estudios privilegian el conocimiento de los rasgos que dan continuidad 
histórica a un grupo étnico o un pueblo campesino, o representan su resis-
tencia a la modernización. Por lo que el autor sustenta la tesis de que no se 
hacen estudios antropológicos sobre la ciudad y la modernización, sino que 
se hacen estudios en la ciudad a poblaciones acotadas. 



68

Aún los estudios antropológicos sobre cultura obrera y grupos marginales 
urbanos repiten, en espacios donde la organización macrosocial y moderna 
de la vida es insoslayable, el estilo microetnográ�co: observación intensiva 
y entrevistas en profundidad para conocer la dinámica «aislada» de un 
barrio o un enclave cultural. Las informaciones originales y densas que esta 
metodología tiene el mérito de proporcionar no logran ascender a visiones 
complejas sobre el signi�cado de vivir en la ciudad. (García Canclini, 1995:42)

En los estudios recientes en torno a la conceptualización de la cultura, ha 
sido fundamental la in�uencia de la historiografía social inglesa y de los 
estudios culturales. Como ya hemos expresado anteriormente, nos referimos, 
principalmente, a las �guras de E.P. Thompson, R. Hoggart y R. Williams. Estos 
autores resultan importantes por el esfuerzo que realizan para recuperar el 
carácter originario de los textos de Marx, previo al endurecimiento econo-
micista y determinista que fueron acumulando a lo largo del tiempo. En la 
tradición marxista el concepto de cultura se asimiló, en algunos casos, a 
ideología, o se lo pensó como equivalente de superestructura.

Uno de los puntos complejos, y en los que se han apoyado muchas de las 
derivaciones deterministas fue, justamente, la metáfora base–superestruc-
tura, cuyos problemas han sido puestos de relieve críticamente por E.P. 
Thompson y R. Williams al considerar a los aspectos culturales y simbólicos, 
tan o más importantes, al momento de analizar el modo de producción 
capitalista y la lucha de clases. Para ellos las clases sociales no son, en su 
enfoque, un principio para clasi�car a la población en estratos o capas. Son 
una categoría histórica, forjada en un proceso constituido por la experiencia 
de los hombres, por lo que resulta de suma importancia las normas y la 
cultura alrededor de los cuales se organiza un modo de producción, «muchos 
antropólogos y sociólogos de�nen hoy a la cultura como el ámbito de pro-
ducción, circulación y consumo de signi�cados» (García Canclini, 1995:45). 
Signi�cados que son otorgados a sus diversas prácticas sociales y en relación 
con las condiciones materiales de vida. 

Hoy en día ya no preocupa demasiado si la cultura es expresión o re�ejo 
de estructuras materiales, ya que se la concibe como un nivel especí�co y 
necesario de toda práctica humana. 

La cultura designa, en la actual perspectiva, la dimensión simbólica presente 
en todas las prácticas de todos los hombres, con la cual a la vez que se a�rma 
su imbricación en lo económico y social se crea la posibilidad analítica de 
distinguirla. (García Canclini, 1995:45)



69

La cultura como categoría de análisis en estudios socioantropológicos

Lo expuesto anteriormente, constituye el principal soporte para lo que se 
desarrollará en las páginas subsiguientes. Intenta ser una aproximación a la 
forma en que se usa, antes que como se de�ne, el término cultura en textos 
antropológicos e históricos producidos recientemente. Los autores e ideas 
expuestas a continuación son las trabajadas por María Rosa Neufeld en el 
artículo que nos ha servido de guía en el devenir de este capítulo. Pero, 
además, la síntesis que realizamos tiene como puntos de partida los diversos 
aportes de Williams, de García Canclini, y textos de Sariego (1987), Thompson 
(1979), Signorelli (1983), y Durham (1984). Los mismos no fueron escritos «para 
de�nir» cultura, sino que se valen del concepto o tratan problemas especí-
�cos vinculados con el mismo. En palabras de Neufeld, cuando estos textos 
se re�eren a cultura:

a) Aluden al mayor espacio en los procesos de signi�cación, lo cual equivale 
a abarcar el universo de las signi�caciones, y las concepciones del mundo; 
o, como sintetiza Signorelli, es el sistema cognitivo–valorativo sobre el que 
se funda el sentido (signi�cado y valor) que el actuar humano tiene para 
los sujetos interactuantes, así como los sistemas simbólicos por medio de 
los cuales los sujetos sociales expresan este sentido.

b) Esta producción de sentido, inserta en estructuras materiales, es un tipo 
particular de producción, la representación o reelaboración simbólica de 
las estructuras materiales.

c) Se trata de un conjunto de respuestas producto de un proceso histórico.
d) Se expresa en instituciones y prácticas sociales.
e) Es un proceso social de identi�cación. La cultura es un proceso de de�ni-

ción de una identidad social frente a otras, que se modi�ca en la medida 
en que esas otras con�guraciones culturales cambian en el espacio y en 
el tiempo.

f) Contribuye a reproducir el sistema social, pero también a comprenderlo 
y transformarlo.

g) Cuando a este proceso social, al que llamamos cultura, se le introducen 
las distribuciones especí�cas del poder y su in�uencia, hablamos de hege-
monía (o lo hegemónico) según lo expresan los planteos de Williams.

Los autores que hemos sintetizado se re�eren, en general (dado que tra-
bajan sobre nuestra sociedad) a culturas de clase, es decir que la cultura 
esta ligada a las relaciones de producción. Por ejemplo, cuando Sariego (1987) 
habla de cultura obrera, la entiende como una cultura de clase, o sea:



70

a) Un conjunto de respuestas históricas derivadas de la posición de clase 
que implican sistemas de valores, modelos de comportamiento y formas 
de vida que apuntan implícita o explícitamente hacia una visión del mundo, 
y de las relaciones sociales distinta y alternativa a las de las otras 
clases.

b) La cultura obrera se expresa en instituciones y prácticas sociales.
c) La experiencia común y compartida de los obreros crea lazos de identidad 

y conciencia de clase, lo que se traduce en prácticas culturales.2

Experiencias, conjunto de opciones, estructuración real: estamos lejos, aquí, 
de la recepción pasiva de un conjunto de pautas heredadas (como las que 
postulaba la teoría clásica de la cultura). Es el «hacer colectivo» de los hombres 
el que recreará, apropiará y transformará... eso que llamamos cultura.

Por lo expuesto, nos parece indispensable puntualizar algunos procesos 
socioculturales que han sido centrales en el devenir de los estudios antro-
pológicos y que pueden ser de utilidad para analizar diferentes momentos 
y contextos históricos por los que han pasado y transitan los grupos 
humanos.

Los procesos socioculturales

Los procesos socioculturales, en el contexto de los estudios antropológicos, 
nos posibilitan abordar cambios y transformaciones en el marco de una 
sociedad o una comunidad (familia, institución, asociación, entre otros) que 
se producen dado el encuentro sostenido y prolongado en el tiempo de 
grupos con pautas culturales diferentes. Ante los diversos grados del ejercicio 
de la violencia, la imposición de la fuerza o el poder, podemos identi�car 
múltiples procesos que detallamos a continuación y que, han sido delimi-
tados y analizados por diferentes corrientes o teorías en el marco de los 
estudios antropológicos según su perspectiva de análisis de lo cultural.3

² Los ítems presentados tienen un mayor grado de desarrollo en el artículo de Neufeld 
(2004) del cual fueron extraídos.

³ Se utilizó como base para el desarrollo y caracterización de estos procesos sociocultu-
rales un documento de trabajo Conceptos básicos. Sociedad y Cultura, elaborado por la 
Prof. Lidia Acuña para la cátedra de Antropología Cultural y Social de la Licenciatura en 
Administración de Salud. Escuela Superior de Sanidad. fbcb. unl. 2002. Santa Fe. 



71

• Asimilación: integración grupal de dos culturas, aunque en el proceso sub-
yace un cierto grado de poder de un pueblo sobre otro. La sociedad recep-
tora conserva algunas pautas de su propia cultura, pero acepta las del 
extranjero, dando paso a la creación de nuevas pautas culturales comunes, 
en forma voluntaria. Se ha utilizado para explicar la integración de Europa 
a las sociedades neo–americanas.

• Aculturación: cambios socioculturales que resultan de contactos prolonga-
dos entre grupos y sociedades de culturas diferentes. También re�ere al 
proceso por el cual un grupo humano adopta los elementos de una cultura 
y abandona, total o parcialmente, los de su propia cultura. A nivel étnico 
o de grandes culturas, llamamos aculturación al proceso por el cual un 
pueblo se impone por la fuerza sobre otro. Mediante el uso del poder se 
le exige a los «perdedores» el abandono de la propia cultura y, en conse-
cuencia, la adopción de la cultura del grupo «vencedor» con la imposición 
de los modelos y esquemas de la cultura que resulta dominante.

• Deculturación: erradicación de las pautas de la cultura propia a causa del 
sometimiento del territorio o del traslado de grupos humanos a otros 
territorios por razones de trabajo y otras necesidades vitales. Es una etapa 
previa a la aculturación. La deculturación es un proceso donde una cierta 
sociedad o pueblo se ve obligado a abandonar su propio patrimonio cul-
tural. De esta forma quienes sufren esta situación, por las circunstancias 
descriptas, en algunas ocasiones deben aprender una nueva lengua, nue-
vos modos de hacer y relacionarse con los otros, etcétera.

• Culturas dominantes y culturas dominadas: desde una perspectiva socio-
histórica, culturas dominantes y culturas dominadas se entienden como 
categorías englobantes de las culturas en general. Las primeras buscan 
presentarse como superiores ante la posibilidad de imponer criterios, 
normas y sistemas simbólicos a otras. Las culturas dominadas han reac-
cionado históricamente de diferentes modos ante la presión ejercida desde 
afuera: en algunos casos ejercieron resistencia, en otros, se sometieron 
pasivamente y, en última instancia, ante el avasallamiento cultural, se 
produjeron crisis y enfrentamientos internos entre los sectores y grupos 
que o�ciaron de colaboradores de la penetración, y aquellos que buscaron 
preservar la propia identidad cultural. Una cultura puede utilizar diferentes 
medios para difundir e imponer su conjunto de conocimientos y valores. 
Hoy en día vivimos en una cultura de masas, es decir que esta difusión o 
transmisión se realiza a través de las industrias culturales (cinematografía, 
discografía, editoriales, etc.) y las mass media (medios masivos de comu-
nicación). Podemos de�nir a mass media (expresión en inglés) como la 
categoría que designa a los diferentes vehículos de la cultura mediática, 
es decir, prensa escrita y oral, radio, televisión, publicidad.



72

• Subcultura: proceso sociológico que supone la existencia de entidades 
parciales dentro de la sociedad global. Las clases o minorías étnicas y 
religiosas que existen dentro de una sociedad compleja poseen una cultura 
de «alcance reducido» y con distintos vínculos con la cultura más «extensa» 
o hegemónica. Según O´Sullivan, si concebimos a los grupos sociales domi-
nantes como la cuerda principal, las subculturas constituyen, pues, las 
cuerdas menores; no formas menores, sino cuerdas que tocan en un regis-
tro diferente, a menudo más atrevido, más provocativo. «Los grupos sub-
culturales se expresan mediante un estilo peculiar, semejante al que aso-
ciamos con el hip–hop, el grunge, el punk, el reggae y el heavy metal, por 
ejemplo» (O´Sullivan, Hartley y otros, 1997).

• Hibridación cultural: proceso sociocultural que abarca diversas mezclas 
interculturales, no solo las raciales a las que suele limitarse el concepto 
«mestizaje». Sino que permite incluir las formas modernas de hibridación 
de mejor manera que «sincretismo», que solo hace referencia a fusiones 
religiosas o de movimientos simbólicos tradicionales o «creolización», en 
tanto categoría utilizada para denominar variaciones y mezclas culturales 
generadas a partir de una lengua básica en relación con otros idiomas, 
sobre todo en países donde hubo trá�co de esclavos (el portugués en 
África y Asia, el francés en América y el Caribe); alude a zonas de contacto 
acotadas. Por lo tanto, hibridación cultural es una noción utilizada para 
nombrar una vasta variedad de entrecruzamientos de repertorios cultu-
rales en las sociedades contemporáneas. Por ejemplo, el proceso de 
modernización en América Latina, según García Canclini (1991), dio como 
resultado culturas híbridas. 

• Reproducción cultural: transmisión de valores o normas culturales de una 
generación a otra. La reproducción se re�ere a los mecanismos por los que 
se mantiene a lo largo del tiempo la continuidad de la experiencia cultural. 
Los procesos de escolarización en las sociedades modernas se cuentan 
entre los principales mecanismos de reproducción cultural, que no solo 
opera a través de lo que se enseña en cursos de educación formal, sino 
también en la educación no formal y el currículum oculto. 

 La reproducción cultural se logra de una manera más profunda a través 
del plan de estudios oculto: los aspectos del comportamiento que los 
individuos aprenden de una manera informal durante su permanencia en 
la escuela. La reproducción cultural es el proceso por el que una formación 
social intenta mantener y perpetuar las estructuras, las formas y el cuerpo 
establecido de signi�caciones: el intento de captar y �jar las representa-
ciones y los discursos futuros de una sociedad, de modo tal que las rela-
ciones de poder existentes se reproduzcan y permanezcan. 



73

La categoría de reproducción y su resignificación  
en los estudios socioantropológicos

El concepto reproducción es tomado de las ciencias naturales por Karl Marx, 
quien lo resigni�ca para aplicarlo al estudio de las sociedades capitalistas 
en franco desarrollo durante la segunda mitad del siglo xix, por lo que ins-
taura la utilización de este término en sus estudios sociológicos para analizar 
cómo las sociedades avanzan a través de la dialéctica de la lucha de clases. 
Las dos clases sociales presentes —para Marx— en la sociedad capitalista, 
burguesía (dueña de los medios de producción) y proletariado (poseedora 
de la mano de obra) mantienen intereses y con�ictos irreconciliables, al 
mismo tiempo que se necesitan una a la otra para poder sobrevivir en el 
marco del sistema de producción. La misma forma de producción capitalista 
conlleva en sí misma la reproducción de las relaciones sociales vigentes 
fundadas en la condición de explotación de unos hombres sobre otros, con 
la �nalidad de obtener bene�cios económicos para la burguesía. Esta «dic-
tadura de la burguesía» caería por el peso de las tensiones y con�ictos entre 
clases (la lucha de clases) y llevaría a la instauración del socialismo, de la 
«dictadura del proletariado», donde desaparecería la propiedad privada de 
los medios de producción. 

Los procesos económicos que Marx denominó de «reproducción simple» 
se caracterizan por la constancia de la producción y la estabilidad de las 
relaciones de producción: se reemplaza a los individuos andando el tiempo, 
pero el sistema se reproduce de manera idéntica. Marx designa como de 
«reproducción ampliada» un proceso en el que la producción es creciente 
pero la organización económica o, para usar su lenguaje, las relaciones de 
producción, permanecen estables: aumenta la producción, pero las relacio-
nes entre las clases como las relaciones de los individuos en el interior de 
las clases (por ejemplo, la competencia entre capitalistas) siguen siendo 
constantes. (Boudon y Bourricaud, 1990:544)

Brevemente, vimos como este concepto comienza a ser utilizado en el 
campo de las ciencias sociales, pero debemos tener en cuenta que desde el 
siglo xix en adelante la palabra reproducción ha tenido diversos signi�cados, 
es un concepto polisémico. Reproducción tiene el signi�cado corriente de 
copia, hacer una copia ya sea mecánica, electrónica o manual; en tanto en 
biología tiene el sentido de creación de un nuevo organismo dentro de la 
misma especie, pero en este caso, no como copia. Ante ello, podemos dife-
renciar un copiado mecánico o electrónico, en el que el proceso es la pro-
ducción de copias ajustadas, es decir, reproducción en un sentido uniforme; 



74

de una generación biológica, en la que las formas —especies— se prolongan 
de manera característica, pero en ejemplos individuales intrínsicamente 
variables, reproducción en un sentido genético.

Es de suma importancia, cuando la palabra se utiliza para describir pro-
cesos sociales y culturales, tener conciencia de estas diferencias de signi�-
cado y criterios. Además, es imposible hacer una transferencia de tales sen-
tidos al momento de estudiar procesos socioculturales que conllevan 
demasiada complejidad para ser interpretados y analizados.

Como planteamos en párrafos anteriores no hay sociedad sin cultura y 
viceversa, por lo tanto, también se reproducen las formas de organización 
de las personas y las sociedades, es decir, se reproduce toda la forma de 
vida de esas personas. «Puede decirse que es inherente al concepto de una 
cultura su capacidad para ser reproducida; y, más aún, que en muchos de 
sus rasgos la cultura es realmente un modo de reproducción» (Williams, 
1982:172). En este sentido, la reproducción es un proceso de selección, rese-
lección y organización de elementos deseables que posibilitan la continuidad 
de la organización social y de la cultura a través de instituciones, conven-
ciones y prácticas.

Si creemos apropiado aplicar el término para el análisis de procesos socio-
culturales hay que considerar determinadas características que adquiere el 
concepto reproducción. Según Williams es, en primer lugar y de forma nece-
saria, un concepto temporal, que implica movimiento desde una manifesta-
ción cultural situable en el tiempo a otra; en segundo lugar, es un concepto 
negociable, en el sentido que al menos en sus proposiciones operativas es 
muy pronto sometido a pruebas irrefutables, al ponerse a prueba necesita 
de consenso; en tercer lugar, tiene una adecuación a ciertas cualidades 
observadas del proceso sociocultural (señales, convenciones, lenguajes). De 
esta manera, se observa que es un concepto útil para abordar el análisis de 
las sociedades, las prácticas y comportamientos de los individuos. 

La reproducción social

Para facilitar el análisis, presentaremos de manera separada reproducción 
social y reproducción cultural, aunque son procesos que están estrechamente 
relacionados.

Cuando nos centramos en la reproducción social nos referimos a un tipo 
de reproducción amplio que incluye el conjunto de procesos biológicos, 
demográ�cos, sociales, económicos y culturales que derivan en la existencia 
y pervivencia de una sociedad, y de los distintos grupos y clases sociales 
que la conforman, por ello las instituciones y las formas en que se organizan 



75

son primordiales. En este proceso se incluye tanto la producción —activida-
des económicas— como los servicios sociales y las diversas actividades de 
gestión del desarrollo, la planeación, la seguridad, es decir, las formas en 
las que se organiza la vida en sociedad. En otros casos, algunos autores, han 
limitado el uso del concepto de reproducción social para aplicarlo a la fami-
lia. En este sentido, «la reproducción es una forma de producción donde el 
producto son nuevos seres humanos» (Harris, 1996:151).

Según Marvin Harris, la combinación de factores naturales y culturales hace 
que la reproducción se mantenga dentro de los límites impuestos por los 
sistemas de la producción. Por lo tanto, para abordar la complejidad de este 
proceso de reproducción social es necesario tener en cuenta múltiples factores 
o variables, como ser: mortalidad, natalidad, morbilidad, atención, entre otros 
(Menéndez, 1989). Por tal motivo, para estudiarla, hay que considerar: 

• Componentes «naturales» que intervienen en las tasas de natalidad y mor-
talidad: enfermedades mortales, catástrofes naturales como sequías, inun-
daciones, terremotos, etcétera (Harris, 1996).

• Natalidad: la cantidad de nacimientos se relaciona a la salud reproductiva, 
las prácticas que regulan el crecimiento de la población —infanticidio, 
abortos inducidos o no provocados, lactancia prolongada, entre otros—, 
o los métodos anticonceptivos (Harris, 1996).

• Morbilidad: se re�ere a los efectos de una enfermedad en una población 
en el sentido de la proporción de personas que la padecen en un sitio y 
tiempo determinado. En el sentido de la epidemiología se puede ampliar 
al estudio y cuanti�cación de la presencia y efectos de una enfermedad 
en una población. También se describe como el número total de enferme-
dades y problemas de salud o condición incapacitante que acontece 
durante un período de tiempo para una población o lugar determinado. 
Pueden ser remediadas, curadas o controladas; algunas de ellas, también, 
pueden ser prevenidas (Menéndez, 1989).

• Posición socioeconómica: el lugar en la estructura social condiciona las 
posibilidades y el acceso a la atención primaria de la salud, ya sea por 
estrategias familiares ante la enfermedad o a través de políticas estatales 
(Menéndez, 1989).

En palabras de Eduardo Menéndez, la unidad doméstica incluida la familia 
nuclear, emerge como institución «privilegiada» —en términos técnicos y 
teóricos— para los estudios antropológicos latinoamericanos al estudiar la 
reproducción. «La familia es una unidad básica» donde se desarrolla la 
reproducción. 



76

Aquí entran a jugar un papel relevante las ideas y representaciones en 
torno al matrimonio, roles de hombre/mujer, la maternidad/paternidad, 
inclinación a sentirse genéticamente atraídos ante la idea de paternidad y/o 
maternidad y procrear niños; todas cuestiones estrechamente vinculadas a 
prácticas culturales donde comenzaría a intervenir la reproducción 
cultural.

La reproducción cultural 

Según Raymond Williams, una manera de diferenciar la reproducción cultural 
de la reproducción social más general es analizar la distancia variable de las 
prácticas. En la gama de la práctica social podemos distinguir medidas dife-
rentes y variables de distancia entre las prácticas particulares y las relaciones 
sociales que las organizan —individuos en el marco de una red o entramado 
de relaciones sujetas en un sistema o estructura—. La reproducción de una 
práctica es realmente inseparable de la reproducción de estas relaciones 
dominantes, que al mismo tiempo son reproducidas no solo por la continui-
dad de la práctica sino por el impulso directo y general del poder político y 
económico.

En relación con ello es oportuno lo planteado por Pierre Bourdieu (1990), 
quien sostiene que las condiciones estructurales (de orden material) condi-
cionan, pero no determinan las prácticas de los sujetos. No se elimina total-
mente el margen de autonomía y creatividad del agente social4 y con ello la 
posibilidad de modi�car las condiciones objetivas de vida. Ante esta relativa 
autonomía de los agentes sociales, Williams a�rma que en un proceso cul-
tural coexisten elementos o rasgos dominantes (hegemónicos), elementos 
residuales (aprovechables de su pasado, resigni�cados no arcaicos) y ele-
mentos emergentes (nuevos signi�cados y valores, nuevas prácticas y tipos 
de relaciones), y la relación entre estos elementos se puede analizar a través 
de prácticas como la tradición, la educación, el lenguaje, los medios de 
comunicación, el trabajo, el matrimonio, etcétera.  

⁴ El término agente social es utilizado por Pierre Bourdieu en su desarrollo teórico, y es 
equivalente a lo que otros autores designan como actor social.



77

Reproducción social y cultural

Para ejempli�car lo desarrollado hasta aquí en torno a la reproducción social 
y cultural tomamos a la familia como grupo doméstico y unidad básica, donde 
se producen y reproducen las prácticas sociales de los sujetos. «La familia 
es una institución reproductiva clave donde se da la reproducción humana 
y ciertas formas sociales (a diferencia de las naturales) de paternidad» 
(Williams, 1982:177). 

Es en el seno de esta institución primaria donde se lleva a cabo la cons-
trucción y transmisión de ideas y representaciones en torno al signi�cado 
de la vida, la muerte, la sexualidad, la salud, la religión, entre otras. Es en 
esta institución, que como seres sociales accedemos a las primeras con�gu-
raciones de roles, donde se delimitan tareas y actividades propias para cada 
género, tradicionalmente se establece y desarrolla una división sexual del 
trabajo, identi�cando tareas propias de cada sexo. Se enseñan y comparten 
valores y normas de comportamiento: educación, respeto, esfuerzo, toleran-
cia, igualdad. Y, en de�nitiva, se da la construcción de la identidad de género: 
conformación de roles y relaciones entre «lo masculino» y «lo femenino».

Para �nalizar, queremos rescatar las ideas de Bourdieu (1990) y recordar 
que es imprescindible resaltar que la reproducción no queda restringida a 
«producir lo mismo», si bien los agentes sociales a través del habitus inter-
nalizan e incorporan las condiciones objetivas, siempre tienen margen de 
maniobra. Para ello hay que tener en cuenta la posición de los agentes en 
el espacio social, el lugar que ocupa en el campo (sea económico, político, 
cultural, social) en el cual disputa el capital especí�co, y las determinaciones 
externas del campo. Además de la posesión de otros capitales aparte del 
especí�co, ya sea social, cultural, simbólico, económico, político, religioso.5

Por lo tanto, la reproducción social y cultural no solo nos permite ver cómo 
una sociedad se reproduce a través del tiempo —tanto en sus formas de 
establecer las relaciones de producción, la organización política y las repre-
sentaciones, ideas y valores que sustentan las relaciones sociales en esa 
comunidad—, sino que nos permite ver la estrecha imbricación que existe 
entre las esferas o campos económico, cultural y político al momento de 
analizar toda organización social y las prácticas, las relaciones y signi�cados 
que los hombres, en tanto agentes sociales, le con�eren.

⁵ Para profundizar en torno a estos planteos se puede leer al respecto el libro de Pierre 
Bourdieu (1990). Sociología y Cultura. Ed. Grijalbo. México. 



78

Las diferencias culturales en la sociedad moderna: 
racismo, exclusión y discriminación

La complejidad que conlleva estudiar la incidencia de las ideas en torno al 
racismo a lo largo del tiempo es una tarea que excede los propósitos que 
pretendemos en este espacio, nuestro acercamiento es de carácter intro-
ductorio y limitado. Debemos ser conscientes que la emergencia de los 
postulados racistas, en el seno de la sociedad occidental, en diferentes 
épocas han sido acompañados por unas condiciones sociohistóricas que 
favorecieron su emergencia. Estas ideas, en términos generales, sostenían 
la existencia de diferencias sustanciales entre los grupos raciales y, por lo 
tanto, planteaban que habría razas superiores e inferiores (en sentido bio-
lógico) de la humanidad; para ello, se buscaron argumentos y postulados 
que hasta llegaron a ser avalados por el campo cientí�co.  

Antes de seguir avanzando en esta problemática es interesante que pre-
cisemos a qué hace referencia la palabra raza, cuáles son las connotaciones 
que conlleva en función de diferentes situaciones cotidianas y el sentido 
con el que se la utiliza en estudios socioatropológicos.6

¿Qué es la raza?

A lo largo de la primera mitad del siglo xix el término raza era impreciso y 
difuso, ya que era utilizado en diversos sentidos; para hacer referencia a la 
totalidad de la especie («la raza humana») u otras veces, a una nación o tribu 
(«la raza de los ingleses», «la raza de los mapuches»). Al mismo tiempo los 
estudios de �lología de la época dieron lugar a un mayor conocimiento de 
las lenguas (indoeuropeas, semíticas, etc.) que fueron absorbidas en la cla-
si�cación que comenzó a utilizarse en el siglo xx. A partir de allí se habla, 
también, de raza indoeuropea, raza semita, etcétera.

Con la aceptación de la teoría de la evolución de Charles Darwin (1809–
1882), los biólogos utilizaron el concepto de raza de manera diferente, pasó 
a signi�car «clase», un tipo diferente de organismo identi�cable dentro de 
una especie. Y eran de�nidas, fundamentalmente, sobre la base de caracteres 
observables.

⁶ Para el desarrollo de este apartado nos centraremos en los planteos de Liliana Mazet-
telle y Horacio Sabarots en su artículo: Poder, racismo y exclusión en Lischetti, M. (comp.). 
Eudeba.  2004. Buenos Aires.



79

Las clasi�caciones tradicionales de las razas humanas se inspiraron en los 
criterios de los cientí�cos de las ciencias naturales, considerando la exis-
tencia de tres grandes razas: la raza blanca, la raza negra, la raza amarilla. 
En las últimas décadas, los criterios en los que se basa esta clasi�cación de 
la raza humana han sido cuestionados y criticados por la genética, que si 
bien no niega la existencia de diferencias entre los miembros de la especie 
humana, lo que busca demostrar es que la noción común de raza no tiene 
demasiado sentido en biología.

En cambio, los cientí�cos que de�enden la noción de raza en la especie 
humana, consideran que la especie Homo Sapiens es una más entre las otras, 
y que puede ser estudiada con criterios similares a los aplicados al estudio 
de otras especies. Al respecto en su investigación Liliana Mazettelle y Horacio 
Sabarots citan la de�nición de razas humanas dada en 1944 por Henri Vallois: 
«Las razas humanas son agrupaciones naturales de hombres que presentan 
un conjunto de caracteres físicos hereditarios comunes cualesquiera sean, 
además, sus lenguas, sus costumbres, sus nacionalidades» (2004:349). 
Siguiendo con el planteo de Vallois podemos constatar que este autor dis-
tinguía cuatro grandes grupos raciales: primitivo, negroide, europoide y 
mongoloide. Esta clasi�cación se basó en la descripción de la asociación de 
ciertos caracteres morfológicos tales como el color de la piel, la forma del 
cabello y la forma de la nariz.

Hoy en día, estas visiones que fundan la clasi�cación de las razas en ciertos 
rasgos «claves», favoreciendo la idea de que una combinación particular de 
dichos caracteres morfológicos hereditarios correspondería a un «tipo físico» 
propio de cada raza, ha sido rebatida y criticada a partir de los avances 
realizados por los estudios de genética de las últimas décadas. Según 
Mazettelle y Sabarots, 

el genetista italiano Cavalli–Sforza (1992) adhiere a las posiciones que remar-
can que si se comparan los genes de las diferentes poblaciones no se encuen-
tran diferencias netas, tajantes, sino una gama continua de variaciones. Por 
ende, niega la existencia entre los hombres de razas puras. Para él, una raza 
pura es algo que podría ser producto de una investigación de laboratorio, 
por ejemplo, si cruzamos unas veinte generaciones de ratas a partir de una 
pareja original. Esto no existe entre los hombres, pues siempre hay cierta 
dosis de mezcla. Por otra parte, las diferencias genéticas entre los grupos 
humanos, son débiles y en su mayoría corresponden a caracteres neutros 
desde el punto de vista de la selección natural. Es decir, no son el resultado 
de un proceso adaptativo, y por ende no pueden re�ejar una superioridad 
de aptitudes, sean ellas intelectuales, psicológicas o morales. (Mazettelle y 
Sabarots, 2004:353)



80

Era de esperar que los resultados de estas investigaciones llevadas a cabo 
por reconocidos cientí�cos darían �n a las posturas que sustentan la supe-
rioridad de unas razas sobre otras, pero, lamentablemente, no fue así. La 
razón de esta persistencia no encuentra respuesta en lo biológico, sino que 
nos adentra en la problemática sociocultural. 

El racismo en el marco de estudios socioantropológicos

El racismo como forma de distanciamiento y desigualdad social basado en 
distinciones visibles como el color de la piel, la estatura, ha sido utilizado 
y redescubierto por distintos pueblos y sociedades a lo largo de la historia. 
Sin embargo, a menudo en algunos estudios se lo considera como una 
invención occidental. Tal vez ello se deba a que en las ciencias sociales la 
constitución de un área especi�ca denominada relaciones raciales —vin-
culada a la problemática del racismo— estuvo desde sus orígenes relacio-
nada a procesos sociopolíticos especí�cos, más precisamente en los Estados 
Unidos. Es que en este país el marco social estaba con�gurado por grupos 
de distinta procedencia étnica y cultural, interactuando en una nación en 
formación, y que se iban articulando de una manera compleja y con�ictiva, 
convirtiéndose para los sectores dominantes de la sociedad en un pro-
blema, un obstáculo a resolver. Es allí donde surge la expresión «racismo», 
en tanto una cuestión que necesitaba un tratamiento cientí�co para la 
búsqueda de soluciones prácticas.

Luego, en Alemania, con el surgimiento y consolidación del régimen nazi 
y su posterior derrota militar que dio �n a la Segunda Guerra Mundial, la 
temática del racismo despertó mayor interés en intelectuales de distintas 
nacionalidades y la enfocaron desde diversas perspectivas.

El racismo no se fundamenta en relaciones sociales simétricas e igualita-
rias, más bien se trata de relaciones basadas en la desigualdad, la injusticia 
y la explotación, situaciones a partir de las que los grupos hegemónicos 
articulan mecanismos ideológicos de consenso combinados con el uso 
directo de la fuerza. Debemos tener en cuenta que sustentando estas accio-
nes hay un contexto sociohistórico que sirve de marco para el desarrollo de 
estas ideas, principalmente a partir de la expansión europea con sus con-
secuentes migraciones voluntarias o forzadas, choque de culturas diferentes, 
dominio y explotación económica y política, expropiación y genocidio.

Con la intención de entender el racismo a partir de las relaciones, parte 
de la producción intelectual norteamericana desde los años 30 esta orientada 
por una tendencia antirracista con �liación política liberal, y sostiene una 
creencia de mejoramiento paulatino de las sociedades donde los con�ictos 



81

raciales desaparecerían y se con�guraría una sociedad más justa y armoniosa. 
Por entonces, el marco teórico dominante era la visión funcionalista y orga-
nicista de la sociedad, que veía a los con�ictos como «enfermedades socia-
les» y, en particular, al problema de las minorías raciales o étnicas como un 
asunto de integración y asimilación a la corriente principal de una sociedad 
basada en el consenso.

A partir de la década de los 60 surge una producción de estudios en países 
latinoamericanos como México y Brasil que se interesan por lo interétnico y 
lo interracial, dando una nueva perspectiva a la temática. También, en 
Estados Unidos hay cambios en cuanto a la manera de enfocar las relaciones 
raciales; en el campo intelectual las teorías del con�icto comienzan a ser 
más relevantes al brindar una perspectiva dinámica y compleja para inter-
pretar la sociedad y la cultura. Ello va acompañado con procesos de cues-
tionamiento de las élites negras que, antes partidarias de la integración y el 
consenso, ahora emprenden un camino de la a�rmación de la identidad 
negra y de confrontación activa con las mayorías blancas.

Estas complejas situaciones, donde el racismo es un tema central, han 
sido abordadas por distintas disciplinas en el área de las ciencias sociales, 
y cada una ha aportado desde perspectivas diversas. Generalmente, la socio-
logía se ha concentrado en el estudio de la sociedad industrial actual dejando 
de lado una perspectiva histórica y comparativa de las relaciones interra-
ciales y, por otro lado, los antropólogos se ocuparon de la reconstrucción 
minuciosa de las culturas nativas precoloniales —en estrecha relación con 
su preocupación por las «esencias» y lo «auténtico»— perdiendo de vista 
las complejas transformaciones de esas minorías en sus relaciones históricas 
con el Estado nación al que involuntariamente fueron incorporadas.

Hoy en día, entre los especialistas del tema, se impone el punto de vista 
según el cual es poco probable la construcción de una teoría de las relaciones 
étnico–raciales que no remita a un conjunto de fenómenos más amplios de 
los cuales forma parte. Observemos cuestiones más amplias como la de los 
prejuicios en general y, vinculado a ella, la problemática de la discriminación, 
la segregación y la exclusión social. Pensemos en los países del Cono Sur de 
América en las últimas décadas donde se vienen profundizando políticas de 
ajuste económico y retirada del Estado de áreas sociales como la educación, 
la salud, en el marco de sistemas políticos de democracias formales. 

En este contexto, se profundiza una situación de polarización social y 
con�ictos a partir del surgimiento de «nuevas minorías» basadas en diver-
sos criterios de identidad grupal: mujeres, homosexuales, jubilados, des-
ocupados, se nuclean asumiéndose como discriminados y reclaman justicia 
e igualdad de derechos. En estas sociedades complejas, multiétnicas y 



82

estrati�cadas, la diversidad y entrecruzamiento de grupos sumado a las 
problemáticas sociales generan imaginarios sociales plagados de prejuicios 
que tienen origen sobre todo en las crecientes desigualdades de acceso a 
los servicios, el trabajo y el consumo. Así, el prejuicio racial se presenta 
como parte de un conjunto de visiones negativas donde interactúan lo 
étnico, lo religioso, la clase social, etcétera.

¿El racismo y el etnocentrismo son conceptos interrelacionados?

Si nos remitimos a la historia de los estudios antropológicos, etnocentrismo 
es un concepto clave. El etnocentrismo es un fenómeno vinculado al racismo 
y se ha constituido en una herramienta útil para la investigación sociocultural. 
Los antropólogos en sus estudios han demostrado que todas las culturas, 
generalmente, suelen tener una buena opinión sobre sí mismas, en compa-
ración con las sociedades vecinas. Como bien lo plantean Mazettelle y 
Sabarots, es así que la actitud hacia los «otros» puede ser de desinterés e 
ignorancia explícita, curiosidad ingenua por conocer otras costumbres, hasta 
llegar al deseo de guerra, vencerlos y apropiarse de personas y bienes.

La toma de conciencia del etnocentrismo como fenómeno universal en las 
sociedades humanas contribuyó a dar forma a la idea de diversidad y espe-
ci�cidad de los valores culturales, cuestionando las concepciones según las 
cuales habría valores universalmente válidos. En este sentido, los aportes 
de Franz Boas dieron cuerpo al relativismo cultural y a�rmaron la importancia 
de la cultura en la conducta humana, y se opusieron a las ideas racistas de 
su época.

Más allá del grado de etnocentrismo, lo universal es considerarse «el 
ombligo del mundo», creer que las costumbres, cosmovisiones propias son 
las únicas válidas o por los menos las mejores que de�enden la humanidad. 
Por lo tanto, todo fenómeno racista supone etnocentrismo, pero no todo 
etnocentrismo conlleva racismo.

Tanto el etnocentrismo como el racismo tienen como una de sus condi-
ciones necesarias la puesta en contacto entre grupos diferentes, que se 
potencia por el fenómeno de las migraciones. Tales movimientos poblacio-
nales han adquirido a lo largo de la historia y en distintas culturas, alcances 
y escalas diversas. Dos aspectos han in�uido en tal proceso:
• En primer lugar, las particularidades socioculturales, desde la especial 

adaptación ecológica, el nivel tecnológico, la organización sociopolítica, 
la manera de relacionarse con las otras culturas, es decir la lógica espe-
cí�ca de los pueblos involucrados.



83

• En segundo lugar, los procesos históricos de contacto, choque y entrecru-
zamiento entre grupos étnicos, que en cada caso especí�co se fueron 
dando de acuerdo con circunstancias únicas e irrepetibles.

De acuerdo con ello, es necesario diferenciar las formas más frecuentes 
de los movimientos poblacionales. Cabe aclarar que las migraciones pueden 
ser violentas cuando revisten el carácter de una expansión. A su vez, pueden 
ser rápidas; en el caso de las conquistas militares en las que el pueblo ven-
cedor establece un dominio sobre las poblaciones nativas —potencias euro-
peas en África en el siglo xix—, o graduales; en los casos que hay un progre-
sivo avance de las fronteras de un grupo, exterminando y erradicando a las 
poblaciones aborígenes —extensión de la frontera agrícola en la Argentina 
sobre tierras indígenas—. Otra variante violenta de migración es la introduc-
ción forzada de grupos étnicos en un país para conformar un estrato servil 
—esclavitud de grupos étnicos africanos en territorio de Estados Unidos y 
Brasil— y, también, la expulsión violenta de personas de un país por motivos 
políticos, como fue el caso de las dictaduras latinoamericanas de las décadas 
de los 60 y 70.

Hay otras migraciones que no mani�estan una violencia desatada, aunque 
no es correcto denominarlas voluntarias ya que casi nadie abandona «volun-
tariamente» su propia sociedad, si no esta sometido a fuertes presiones en 
su entorno sociocultural de origen, sean estas presiones de carácter econó-
mico, político o cultural. Un ejemplo de ello son las oleadas de inmigrantes 
europeos hacia América que huían del hambre o la guerra, en busca de 
mejores condiciones y oportunidades de vida a �nes del siglo xix y primeras 
décadas del siglo xx. 

Estos procesos migratorios han in�uido en la construcción de prejuicios 
y expresiones concretas de discriminación y marginación en las grandes 
ciudades, donde la segregación espacial se mani�esta en la conformación 
de las «villas miseria» enclavadas en centros neurálgicos de las ciudades y 
expresando los contrastes sociales.

¿Los prejuicios desembocan en racismo?

Diversos autores consideran que los prejuicios son sistemas de valores, 
juicios totalizadores más o menos coherentes que tienden a dar sentido 
a la acción humana, favoreciendo la creación de estereotipos sociales. 



84

Generalmente están relacionados a las esferas afectivas de los individuos, 
siendo una materia de fe, de creencia, y no una evaluación objetiva del 
entorno. Por eso, una vez adquiridos en el proceso de socialización se 
convierten en juicios cristalizados y poco susceptibles de modi�cación, 
aún cuando la experiencia concreta señale su carácter de falsa interpre-
tación de la realidad. Nuestro sentido común que organiza y guía la vida 
cotidiana está, en mayor o menor mediada, permeado por prejuicios, y 
sus in�uencias en nuestro sistema de valores y la conducta depende del 
contexto sociocultural. 

Aunque, como analizamos anteriormente, los agentes sociales no re�ejan 
mecánicamente los valores de su sociedad. Es por ello que los prejuicios por 
más generalizados y difundidos que se encuentren son —de alguna manera— 
materia de elección por parte del individuo y su aceptación o no, forman 
parte de su libertad personal. Los prejuicios son construcciones dinámicas 
que aparecen, se modi�can o desaparecen en un grupo en función de rela-
ciones sociales complejas y procesos históricos especí�cos. 

Es decir, no son el simple y necesario producto de la confrontación con lo 
«diferente», sea en términos culturales, étnicos o de clase social, y no se 
explican en función de la naturaleza humana y sus impulsos innatos de 
agresión al otro diferente. Las relaciones de poder entre las sociedades y en 
el propio seno de una sociedad dan lugar a situaciones de asimetría entre 
los grupos, actuando como caldo de cultivo para los prejuicios. (Mazettelle 
y Sabarots, 2004:360)

Los prejuicios responden a con�ictos e intereses de grupos, haciéndose 
más agudos y complejos en las sociedades estrati�cadas, aquí los sectores 
hegemónicos de la sociedad, a partir de su mayor control sobre los recursos, 
procuran generalizar su ideología como garantía del mantenimiento de su 
poder político. Así estigmatizan a los sectores subordinados, adscribiéndoles 
atributos negativos, sintetizados en categorías sociales acusatorias: en nues-
tro país se habla de «negro», «villero», «indio». Pero hay que tener presente 
que los prejuicios no solo se generan a partir de los sectores dominantes en 
función de su pretensión hegemónica, sino que dentro de los diferentes 
grupos subalternos esos prejuicios son reinterpretados, e incluso crean otros 
en función de identi�carse con los «sectores superiores» y diferenciarse de 
los «inferiores» o más pobres.

Los fenómenos racistas tienen su anclaje material en las relaciones entre 
grupos sociales diferenciados y cuya interacción implica consideraciones 
ideológicas sobre una supuesta inferioridad/superioridad biológica. Esto 
supone el desarrollo de un fenómeno identitario, es decir la conformación 



85

y de�nición de un «nosotros» en función de la pertenencia a una supuesta 
«raza», transmitida por herencia biológica, la cual nos diferencia con respecto 
a los «otros».

Dentro de la amplia gama de prejuicios, el racismo sería un tipo particu-
lar en el que la marca identi�catoria de�nida socialmente son los rasgos 
físicos —reales o imaginarios— que sitúan a los grupos involucrados en un 
sistema de estrati�cación dominada por imaginarios colectivos de domi-
nación–sumisión, legitimados por supuestas diferencias genealógicas que 
determinarían desiguales aptitudes y capacidades individuales y sociales. 
(Mazettelle y Sabarots, 2004:361)

Para estudiar fenómenos racistas es necesario encontrar su anclaje material 
en las relaciones entre grupos sociales diferenciados en cuyas interacciones 
se presentan ideas, valores e ideologías que sustentan una supuesta inferio-
ridad o superioridad biológica. En tal sentido, si consideramos que se desa-
rrollan procesos racistas es porque los involucrados son «grupos raciales» o 
«razas» diferenciadas, es decir grupos humanos que se autode�nen o son 
de�nidos por otros grupos como diferentes en función de criterios basados 
en características físicas innatas e inherentes a su persona. En de�nitiva, lo 
que se produce es la de�nición social de ciertos «grupos» de acuerdo con la 
portación de características biológicas y rasgos físicos que constituyen ciertas 
diferencias de aspectos, y a partir de las cuales se construyen ideas de supe-
rioridad o inferioridad de unos grupos con respecto a otros.

¿Qué relaciones hay entre racismo y etnicidad?

En las últimas décadas hay una tendencia en las ciencias sociales de utilizar 
el concepto de etnia o grupo étnico y sus correlativos, etnicidad y relaciones 
interétnicas, como sustitutos de la palabra raza. Cuando los antropólogos se 
re�eren a una etnia están considerando una serie de elementos sociocultu-
rales que la de�nen y la diferencian, que pueden o no coincidir con deter-
minadas características físicas distintivas. 

Los atributos que de�nen a un grupo étnico según Mazettelle y Sabarots 
son: un grupo social capaz de reproducirse biológicamente, cuyos miembros 
se identi�can entre sí y por diferenciación con otros grupos del mismo tipo, 
reconocen un origen común y comparten ciertos elementos culturales, entre 
los que se destaca una lengua común. La divergencia fundamental estriba 
en los criterios dominantes en la diferenciación social, cuando hablamos de 
lo étnico apuntamos más hacia distinciones culturales, dentro de las cuales 



86

la lengua es importante. Pero en la práctica la diferenciación entre un grupo 
étnico y un grupo racial a veces se di�culta, porque las adscripciones basadas 
en criterios físicos y culturales suelen ir juntas. 

Si buscamos la de�nición de racismo en el Diccionario de la Lengua 
Española (1970) dice: «Exacerbación del sentido racial de un grupo étnico, 
especialmente cuando convive con otro u otros», esta de�nición relaciona 
el grupo étnico entendido como organización social, con el sentido racial en 
tanto ideología del grupo. En relación con lo expuesto, es necesario dejar 
sentado que,

no son las diferencias físicas observables entre grupos humanos las que 
crean por sí las nociones populares de raza en una determinada sociedad, 
sino la aceptación social, más o menos consensuada y consciente, de que 
tales diferencias son socialmente relevantes. A partir de ello se legitima for-
mal o informalmente una jerarquización social que puede transformarse en 
algunas sociedades en un criterio básico de estrati�cación social. (Mazettelle 
y Sabarots, 2004:363)

¿Cuándo es apropiado hablar de racismo, discriminación o exclusión?

Siguiendo el planteo de Mazettelle y Sabarots (2004), nos parece relevante 
contemplar diferentes expresiones de racismo. Para ello los autores retoman 
los trabajos del sociólogo Michel Wieviorka (1993), quien propone la existencia 
de distintos planos o niveles de racismo. Empíricamente plantea una grada-
ción, en un primer nivel aparece el infrarracismo, caracterizado por expre-
siones despreciables, aunque menores de racismo, que se presentan de 
manera desarticulada y que lo acercan al rechazo xenófobo. Sus caracterís-
ticas lo vinculan más a identidades comunitarias que a verdaderamente 
raciales, cuando aparece violencia es difusa, localizada y no se articula con 
el accionar de ideologías. Además, aquí la segregación de los individuaos 
los afecta tanto en su condición de pobres como de grupo racializado, pre-
sentándose en ámbitos restringidos caracterizados por la miseria, la falta 
de trabajo y la marginación. 

Siguiendo en sentido creciente, habla de un racismo fragmentario, que 
sería más preciso y cuanti�cable, manifestado por ejemplo en los sondeos 
de opinión: la segregación o la discriminación son más evidentes o percep-
tibles en los distintos ámbitos de la vida social y se inscriben en el espacio; 
la violencia dirigida es más frecuente y el accionar doctrinario racista esta 
más articulado.



87

Posteriormente, explica un tercer nivel que se presenta cuando al pasar 
al campo político aparece uni�cado. Se convierte en un principio de acción 
de una fuerza política o para–política, capitaliza las opiniones y los prejuicios 
de la población, y al mismo tiempo orienta y favorece su desarrollo, recla-
mando medidas discriminatorias o la concreción de proyectos de segregación 
social. El racismo se hace política, crea un contexto favorable a la violencia 
que se puede convertir en un instrumento, en una estrategia de toma del 
poder. Se inscribe o inicia una tradición ideológica, se rodea de intelectuales 
orgánicos. 

Para concluir menciona un racismo total donde el Estado se organiza en 
base a una ideología racista al fusionar todas las dinámicas sociales, cana-
lizando e institucionalizando los prejuicios para materializar sus proyectos 
racistas, mediante el desarrollo de programas de exclusión, de destrucción 
o de discriminación masiva.7

Estas distinciones resultan importantes para no identi�car al racismo solo 
con el institucionalizado, de�nido por el cuarto nivel, sino para ver que 
abarca una gama más amplia de expresiones de racismo. Por otro parte, 
discriminación y segregación constituyen ambas una constante en los dis-
tintos planos o niveles de racismo, aunque con distinta intensidad.

La mentalidad prejuiciosa esta a la «caza» de estigmas que delaten la con-
dición de pertenencia a los sectores populares, a las clases inferiores, tales 
como la piel oscura, las manos sucias, demasiado gruesas, uñas «negras» 
que denotan el trabajo manual, el olor corporal (…) Por otro lado, otras 
señales exteriores denotan la pertenencia a determinados sectores de clase 
de la sociedad, tales como el tipo y la marca de zapatillas, de pantalón, los 
gustos musicales, el periódico de lectura habitual. (Mazettelle y Sabarots, 
2004:365–366)

Estos rasgos nos permiten diferenciar a «unos» de los «otros» y se basan 
en la exclusión de esos «otros» a los cuales se denomina con términos 
peyorativos. En nuestro país se hace referencia a «negros», «cabecitas 
negras», «grasas», «gronchos», «villeros», en estas estigmatizaciones socia-
les se combinan y superponen distintos tipos de prejuicios, con diferentes 
dosis para marcar la inferioridad biológica y social que dan lugar a discri-
minaciones y segregaciones. Este tipo de prejuicios afecta tanto el acceso a 
fuentes de trabajo, la educación, la salud, la vivienda, es decir, a muchos de 
los derechos fundamentales que tenemos como seres humanos.

⁷ Ideas de Michael Wieviorka (1993) citadas por Mazettelle y Sabarots (2004).



88

La globalización: una etapa sesgada  
por la discriminación social

«El capitalismo se mundializa, avanza hacia zonas del 
globo que se ofrecen para su expansión o hacia países en 
que su desarrollo era débil (…) una porción importante de 
la población del planeta ingresa ahora a los juegos del 
capitalismo: como mercado para sus productos, como 
fuente de materias primas o como yacimiento de mano 
de obra barata, también como “mercados emergentes” 
para las diversas formas de valorización del capital 
	nanciero.» 
 
Margulis, 1998

Actualmente, podríamos decir que la totalidad de las sociedades del mundo 
están transitando un proceso de desarrollo del sistema capitalista caracte-
rizado por la creciente circulación e intercambio de dinero, mensajes, mer-
cancías e in�uencias culturales en el marco de la gran «aldea global». Pero 
debemos tener cuidado, y no dejarnos engañar con los discursos transmitidos 
y reproducidos por los mass medias que, ante el caudal y velocidad de 
intercambio de la información y el supuesto aparente de la racionalidad de 
los mercados, crean la ilusión de un mundo equilibrado escondiendo o 
velando las asimetrías, contradicciones y desigualdades que ha instaurado 
la globalización: 

La direccionalidad e intensidad de las transacciones permiten apreciar 
polaridades espaciales y económicas, que concentran el poder de decisión 
en el plano económico, político e informático. En el mundo actual, a la 
concentración del poder económico, desarrollo tecnológico y fuerza bélica, 
corresponden localizaciones territoriales y políticas: estas concentraciones 
del poder pueden referirse al plano nacional (Japón, Estados Unidos, la 
Comunidad Europea), a algunas ciudades (Nueva York, Londres, Tokio) o a 
las empresas multinacionales más importantes que dominan en el ámbito 
de la innovación tecnológica, en el plano �nanciero o en la producción y 
suministro de energía. (Margulis, 1998:39–40) 



89

Con lo planteado por Mario Margulis queda muy claro que no hay distri-
bución equitativa y homogénea de bienes, servicios o información entre los 
actores económicos y sociales, los emisores y receptores, los productores y 
consumidores. Por el contrario, estamos ante elevadísimos índices de inequi-
dad y desigualdad social no solo entre individuos miembros de una misma 
sociedad, sino entre sectores sociales y entre países.  

Lo que antes se denominaba Tercer Mundo o países periféricos o subde-
sarrollados ahora se los designa como «mercados emergentes», noción deri-
vada de la hegemonía �nanciera en las transacciones y que indica la posi-
bilidad de obtener bene�cios para la entrada y salida de capitales «volátiles», 
característica principal del capital �nanciero.

Esta etapa de expansión del capitalismo a escala mundial que denomina-
mos globalización se apoya, sobre todo, en el auge del capital �nanciero y 
en el carácter creciente de la transnacionalización de sus transacciones, al 
mismo tiempo que se vincula al desarrollo informático y comunicacional 
que le brinda agilidad y ligereza al traslado de la información que va paralela 
a los movimientos de los capitales.

¿Cómo impacta el consumo en la cultura?

Si bien nuestro tema central es la cultura, en la etapa actual de desarrollo 
del sistema capitalista, distintas esferas del mundo cultural están in�uidas 
por la dinámica de la economía y las �nanzas. Margulis plantea que el 
consumo avanza sobre la cultura y se inserta en ella, ya que el intercambio 
de productos, la mundialización de algunos bienes o servicios requieren 
previamente del arraigo en la cultura y, para otorgarle legitimidad y darle 
sentido al consumo de ese producto, bien o servicio, se deben estandarizar 
los criterios de consumo. Se desarrollan códigos comunes, sistemas de 
percepción y apreciación compartidos, creando la necesidad del consumo 
del nuevo producto.

Todo nuevo producto —y más un bien producido por una empresa mundial 
para su consumo en ámbitos diversos— coloniza un territorio cultural, in�uye 
sobre las costumbres, los hábitos, los gustos y valores, requiere un capital 
cultural para su uso y, con frecuencia, inicia una cadena de nuevos lenguajes. 
(Margulis, 1998:41)



90

De esta manera vemos que el mercado crea necesidades, pero al mismo 
tiempo propicia determinadas modalidades de consumo vinculada a la incor-
poración de un nuevo producto, bien o servicio. Para ello va moldeando los 
«gustos» de los consumidores, in�uyendo en el sistema de signos y sentidos, 
los objetos que deseamos, las costumbres, las formas estéticas de lo que 
queremos, necesitamos, y al signi�cado que le damos a su obtención y 
consumo.

Pensemos en nuestra vida diaria, para satisfacer las necesidades básicas, 
como comer o beber, recurrimos a productos como la reconocida bebida 
cola —identi�cada con la marca Coca–Cola— o comidas «rápidas» (de marcas 
reconocidas como McDonald´s) que están ampliamente arraigados en nuestra 
cotidianeidad a través del rol de los medios de comunicación masivos y la 
publicidad que los muestran como imprescindibles. Su consumo nos hace 
pertenecer a un «grupo de individuos» que comportan ciertas características 
deseables; consumirlos nos hace pertenecer a un grupo de identi�cación, 
en de�nitiva, nos estamos formando como consumidores. 

Lo local se articula con lo global, entran muchas veces en confrontación, pero 
también se integran. Lo global no destruye lo local, a veces, como productor 
de diversidad, lo intensi�ca, rati�ca las identidades que son relacionadas y 
se nutren con la otredad. (Margulis, 1998:41)

Otra cuestión relacionada a la �uidez de los intercambios tiene que ver 
con que se busca eliminar las trabas para la libre circulación de mercancías 
y capitales, pero no incluyen ni propician la equivalente libre circulación de 
personas en tanto portadores de fuerza de trabajo. Como consecuencia de 
las políticas económicas aplicadas por el modelo neoliberal que se genera-
lizaron en el mercado mundial y permitieron la aceleración de la globaliza-
ción, se promueve la desregulación eliminando las trabas arancelarias para 
el comercio, la privatización de empresas, y se sostiene la retirada del Estado 
en cuestiones económicas. Ello trae como consecuencia el avance de la ines-
tabilidad laboral, el desempleo y la pobreza para amplias capas de la pobla-
ción, y tiene como contrapartida el incremento de los procesos de migración 
internacional fuera del territorio de origen. Este es un tema sensible ya que: 

La actual etapa de acumulación capitalista, cuyas condiciones técnicas, �nan-
cieras e ideológicas dan lugar a la aceleración de la globalización, acarrean, 
aún en los países más avanzados, una profunda crisis en el sector asalariado: 
aumento del desempleo, limitaciones en la seguridad social, avance en la 
desprotección, pobreza y exclusión. (Margulis, 1998:42) 



91

De aquí podemos concluir que el impacto de la tecnología acarrea un 
aumento en la productividad del trabajo y conlleva la posibilidad de producir 
más y mejores bienes al alcance de un mayor número de personas, pero ello 
no coincide con el desarrollo de los mecanismos de redistribución social del 
producto. Los bene�cios son concentrados por un pequeño número de 
empresas multinacionales y conglomerados de ricos empresarios, en tanto 
la mayor parte de la población se ve privada de los servicios y bienes esen-
ciales para satisfacer sus necesidades de vida. Las mayorías están sumergidas 
en una situación de inseguridad económica e inestabilidad laboral, en el 
marco de un deterioro en sus condiciones de vida y bienestar.

¿Cómo se con�gura la «otredad» en la época de la globalización?

Como veíamos en ítems anteriores, el modelo neoliberal crea condiciones 
para la circulación sin obstáculos de mercancías y capitales, de manera que 
los factores de la producción puedan �uir con facilidad y moverse ágilmente 
por todos los mercados del mundo sin trabas arancelarias ni jurídicas. Esto 
es así para todos los factores de la producción menos para uno, la fuerza de 
trabajo. Los tratados internacionales restringen el movimiento de personas 
y se colocan obstáculos cada vez mayores para el traslado de fuerza de 
trabajo. Generalmente, la motivación de numerosos grupos de personas a 
migrar se debe a la búsqueda de mejores condiciones, escapando de situa-
ciones de pobreza y carencia en las condiciones de vida.

La internacionalización de los procesos económicos ha provocado un �ujo 
importante de migración laboral que se dirige hacia los países más prósperos. 
Aunque no sin con�ictos, ya que se da un choque o contradicción entre los 
imaginarios de homogeneidad cultural que nutren la idea de un Estado 
nación, y la realidad multicultural, multiétnica, multirracial y multinacional 
que caracterizan a las sociedades, de casi la totalidad, de los países con-
temporáneos. Ello genera no pocos problemas con estallidos frecuentes de 
con�ictividad social e intolerancia, reapareciendo viejos modos de estigma-
tización dirigidos al extranjero, al pobre, al inmigrante. Surgen nuevas formas 
de racismo más sutiles, 

el racismo es cada vez más velado, se desvía por la cultura, ataca a grupos 
humanos de�nidos por la nación, la religión, la etnicidad —término cómodo 
que merecería por sí solo una larga crítica— y ya no pasa explícitamente o 
directamente por la raza. En esta perspectiva la naturaleza queda encubierta 
por la cultura, que funciona como atributo de la raza misma que no necesita 
ser nombrada. (Wieviorka (1994) citado en Margulis, 1998:49)



92

De esta manera, se observa como los procesos migratorios están profun-
damente vinculados con la constitución de «otredades» que se evidencian 
en el interior de las sociedades y que son propensas a ser identi�cadas y 
estigmatizadas.

Toda cultura supone un «nosotros» como base de identidades sociales, y 
se funda en los códigos compartidos, o sea, en formas simbólicas que per-
miten clasi�car, categorizar, nominar y diferenciar. La identidad social opera 
por diferencia, todo «nosotros» supone un «otros», en función de rasgos, 
percepciones y sensibilidades compartidas y una memoria colectiva común, 
que se hacen mas notables frente a otros grupos diferentes, con los cuales 
la comunicación encuentra obstáculos. 

En toda sociedad conviven diferentes grupos, por ende, el «otro» es con-
dición normal de toda convivencia social y base de toda identidad colectiva. 
Pero lo que varía es la distancia que nos separa del «otro», el grado de 
«otredad», de extrañeza, y también la carga afectiva, la actitud apreciativa 
y valorativa con que nos relacionamos con la «otredad social» en general, y 
con determinados «otros» en particular.

Las migraciones de diferentes tipos han motivado, por lo tanto, la exacer-
bación de los rasgos distintivos que delimita un «nosotros» de los «otros» 
que han servido para nutrir diferentes fenómenos discriminatorios, «si bien 
la migración no agota el universo del racismo y de la discriminación, es —y 
ha sido— uno de los principales factores de institución social de la condición 
de “otro”, de extraño, de ilegítimo» (Margulis, 1998:50).

 ¿Cómo impactan las migraciones en la Argentina? Una posible lectura

En el caso de nuestro país, las sucesivas corrientes migratorias desde el siglo 
xix en adelante tienen importancia y relevancia para entender la dinámica 
cultural de nuestra sociedad. Pero también, como sostiene Mario Margulis, 
sirven para identi�car las modalidades puestas en evidencia en los sucesivos 
procesos discriminatorios que se expresan con diferente intensidad en diver-
sas prácticas sociales. Según este autor, los recién llegados nunca dejaron 
de ser objeto de discriminación, ya sea bajo formas de rechazo mani�esto, 
de críticas y burlas, o de postergación y negación de sus derechos, e intenta 
demostrarlo a través de distinguir diferentes épocas marcando un continuo 
histórico. A continuación, mencionaremos brevemente los periodos 
identi�cados:



93

a) Etapa en la que comienza a manifestarse en la sociedad y la cultura la 
presencia de los europeos. La oposición civilización/barbarie fue utilizada 
históricamente para exorcizar al «otro» de turno, lo opuesto de lo civilizado 
era la barbarie, el bárbaro que conservaba su origen (extranjero, «otro».) 
y cuyo carácter se opone al progreso, a la civilización. Estas ideas han sido 
empleadas en Europa en la etapa colonial para hacer referencia al no 
europeo, al bárbaro, y cuyo imperativo era sacarlos del estancamiento 
económico, moral y dotarlos de conciencia. En el siglo xix la burguesía 
europea empleó este binomio (civilización/barbarie) en respuesta al pro-
letariado y al campesinado que comenzaban a movilizarse y a oponerse 
al orden establecido. En nuestro país estos argumentos se han puesto en 
práctica a �nes del siglo xix en el proceso de conformación del Estado 
nacional y las políticas implementadas hacia las comunidades originarias 
que habían sobrevivido a la conquista y colonización española.

b) Otro momento importante es cuando, ya consolidada la inmigración euro-
pea y su predominio y el de sus descendientes en las ciudades, se pone 
en evidencia la presencia cultural y política de los inmigrantes del deno-
minado «interior» del país. En la Argentina se con�gura la diferenciación 
de un «otro» con los migrantes que provenían de provincias alejadas de 
la capital del país, que comienzan a mezclarse hacia la década del 40 con 
los descendientes de europeos. De esta manera, en Buenos Aires comienza 
a borrarse la frontera que diferencia los descendientes de inmigrantes 
europeos de los migrantes provincianos. Esto tiene su máxima expresión 
con el movimiento peronista y el 17 de octubre de 1947, hecho considerado 
como hito simbólico en que la historia argentina reconoce la irrupción de 
este nuevo «otro», que rápidamente pasó a signi�car la «otredad», la 
oposición civilización/barbarie.

c) Un tercer momento, más cercano a nuestro presente, en que los signos de 
la discriminación se orientan hacia una suerte de xenofobia sesgada, diri-
gida sobre todo a los inmigrantes de países limítrofes (bolivianos, para-
guayos, chilenos). Este contexto, donde estamos sufriendo las consecuen-
cias de las políticas neoliberales que llevaron a una crisis social y 
económica con intenso desempleo, es apto para constituir un imaginario 
en el que aparecen disputando y desplazando a los argentinos «auténti-
cos» de los escasos empleos. Hoy la discriminación en nuestro país no se 
centra en grupos diferenciados solamente por una clara identidad étnica, 
si bien se mencionan rasgos de orden étnico, la discriminación se dirige 
hacia elementos de orden sociocultural que relacionan tales rasgos con 
la pobreza y la marginalidad.



94

Estos procesos de discriminación y prejuicio comienzan a hacerse notar 
con las grandes migraciones internas a partir de la década del 30, como 
expresábamos anteriormente, cuando a la población resultante de la inmi-
gración europea se le agrega una migración del interior del país o de los 
países limítrofes con atributos físicos y culturales diferentes. A ello se le 
suma su radicación en zonas periféricas de las grandes ciudades y la dedi-
cación a realizar trabajos manuales o de escasa cali�cación. Cuando se men-
ciona peyorativamente a «negros», «bolitas», «villeros», se mezclan etnici-
dad con la situación de pobreza y desamparo. 

Se suma a la discriminación existente el rasgo xenofóbico del intruso 
extranjero que viene a irrumpir en nuestro medio para apropiarse del empleo 
escaso, para robar, estafar o corromper. De este modo, se establece un este-
reotipo racista y clasista que pone en evidencia al «bolita» o «paragua» con 
rasgos corporales y culturales diferentes en una «ciudad europea, blanca». 
Podemos a�rmar que la xenofobia, el racismo y la discriminación social 
construyen un imaginario en torno a un «otro» que afecta a una gama amplia 
de personas agrupadas por ciertos rasgos socioculturales que combinan 
pobreza estructural, rasgos mestizos, exclusión social y económica.

Para Margulis, en nuestro país estamos ante una discriminación negada, 
triplemente negada porque se niega la existencia del otro. Leemos constan-
temente textos que hablan de Buenos Aires como ciudad europea, una ciudad 
de población blanca, y la amplia mayoría de población mestiza objeto de 
cali�caciones peyorativas es disimulada en su existencia, relegada, invisible.8 
Y, en el supuesto caso que se admite la existencia del otro:

• Se lo niega como semejante, como perteneciente a la misma especie, a 
la misma comunidad de derechos. Se los relega a condiciones de 
inferioridad expresadas en estigmatizaciones derivadas de la herencia 
cultural, racial o de clase.

• La discriminación es negada, nadie habla de ella. Se mencionan cotidia-
namente episodios en los medios de comunicación masivos y en las 
redes sociales, pero no hay estudios que marquen una tendencia 
histórica de hechos de discriminación donde se reconozca la existen-
cia sociológica del hecho discriminativo.

• Los discriminados niegan la discriminación, no asumen la plena concien-
cia de ser objetos de discriminación, y por ello mismo no existen 

⁸ Se exponen los principales argumentos que Mario Margulis desarrolla para fundamen-
tar su teoría de la «discriminación negada».



95

procesos de reivindicación y de lucha. Eluden la conciencia de ser 
discriminados, o bien la derivan hacia un «otro» que ellos mismos 
discriminan. Se disimula, eufemiza, esquiva la realidad de ser discri-
minado, como si reconocerlo supondría algo doloroso, tener que 
luchar contra la descali�cación atribuida.

A manera de cierre —aunque son temas susceptibles de seguir profundi-
zando e investigando—, para �nalizar con este breve acercamiento a la temá-
tica de la discriminación en nuestro país, traigo a colación una cita que 
resume lo desarrollado hasta aquí en torno a esta problemática: «Se discri-
mina por negrito, por pobre, por extranjero, por villero. Se desconoce la 
presencia signi�cativa en la ciudad de la población mestiza, se niega la 
discriminación y esta es también negada por aquellos que son sus víctimas» 
(Margulis, 1998:60).

Referencias bibliográficas 

Acuña, Lidia (2002). Conceptos básicos. Sociedad y Cultura. Documento de trabajo elabo-
rado para la cátedra de Antropología Cultural y Social de la Licenciatura en Adminis-
tración de Salud. Escuela Superior de Sanidad, FBFCB. UNL, Santa Fe.

Bobbio, Norberto y otros (1998). Diccionario de política. Siglo XXI, España.
Boivin, Mauricio; Rosato, Ana y Arribas, Victoria (2006). Constructores de otredad. 

Una introducción a la Antropología Social y Cultural. Antropofagia, Buenos Aires. 
Boudon, Raymond y Bourricaud, François (1990). Diccionario Crítico de Sociología. 

Edicial, Buenos Aires. 
Bourdieu, Pierre (1990). Algunas propiedades de los campos. Sociología y Cultura. 

México.
Di Tella, Torcuato (1989). Diccionario de Ciencias Sociales. Punto Sur, Buenos Aires.
Durham, Eunice (1984). Cultura e ideologia. Dados–Revista de Ciências Sociais. Rio de 

Janeiro, vol. 27, Nº1, pp. 71–89. Traducción de Eloísa Alfonso de Almeida Tormin y 
Noemí Alfaro Mejía. https://perio.unlp.edu.ar/catedras/comyddhhlic/wp-content/
uploads/sites/117/2020/06/Durkham-E-Cultura-e-ideolog%C3%ADas.pdf   / Fecha 
de última consulta 26 de Junio de 2023.

Garcia Canclini, Néstor (1984). Las culturas populares en el capitalismo. Ed. Nueva 
Imagen.

Garcia Canclini, Néstor (1991). Culturas híbridas. Estrategias para entrar y salir de la 
modernidad. Grijalbo, México DF. 



96

Garcia Canclini, Néstor (1995). Los estudios culturales de los 80 a los 90: perspectivas 
antropológicas y sociológicas. En García Canclini, Néstor (Comp.). Cultura y pospo-
lítica. El debate sobre la modernidad en América Latina. Consejo Nacional para la 
Cultura y las Artes, México.

Garcia Canclini, Néstor (2005). La Cultura Extraviada en sus Definiciones. En Diferen-
tes, Desiguales y Desconectados. Mapas de la Interculturalidad. Gedisa.

Harris, Marvin (1996). Antropología cultural. Alianza, Madrid.
Harris, Marvin. (1978). El desarrollo de la teoría antropológica. Siglo XXI, España.
Lischetti, Mirtha (Comp.) (2004). Antropología. Eudeba, Buenos Aires.
Margulis, Mario (1998). Cultura y discriminación social en la época de la globalización. 

En Bayardo, Rubens y Lacarrieu, Mónica (Comp.). Globalización e Identidad Cultural. 
Ediciones CICCUS, Argentina.

Martín Barbero, Jesús (1987). De los medios a las mediaciones. Comunicación, cultura 
y hegemonía. GG. Mass Media, México.

Mazettelle, Liliana. y Sabarots, Horacio (2004).  Poder, racismo y exclusión. En 
Lischetti, Mirtha (Comp.). Antropolgia.  Eudeba, Buenos Aires.

Menéndez, Eduardo (1989). Reproducción social, Mortalidad y Antropología Médica. 
Cuadernos Médico Sociales Nº 49–50. Rosario, Argentina. 

Menéndez, Eduardo (2010). La parte negada de la cultura. Relativismo, diferencias y 
racismo. Prohistoria ediciones, Argentina. 

Neufeld, María Rosa (2004).  Crisis y vigencia de un concepto: la cultura en la óptica de 
la antropología. En Lischetti, Mirta, (Comp.). Antropología. Eudeba, Buenos Aires.

O´Sullivan, Hartley y otros (1997). Conceptos claves en comunicación y estudios 
culturales. Amorrortu, Argentina.

Payne, Michael (Comp.) (2002). Diccionario de Teoría Crítica y Estudios Culturales. PAI-
DÓS, Buenos Aires, Barcelona, México.

Sariego Rodríguez, Juan Luis (1987). La antropología y clase obrera. Reflexiones a 
partir de la experiencia de la antropología social mexicana. Revista Cuicuilco 19, 
ENHA, México.  

Signorelli, Amalia (1983).  Chi Può e chi aspetta. Ed. Ligure.
Thompson, Edward Palmer (1979). La sociedad inglesa del siglo XVIII: ¿lucha de clases 

sin clases? En Tradición, revuelta y conciencia de clase. Estudios sobre la crisis de la 
sociedad preindustrial. Ed. Crítica.

Warley, Jorge (2003). La cultura. Versiones y definiciones. Ed. Biblos, Buenos Aires.
Williams, Raymond (1982). Cultura. Sociología de la Comunicación y el Arte.  Paidós, 

Barcelona. 
Williams, Raymond (2001). Cultura y sociedad. Nueva Visión, Argentina.
Williams, Raymond (1997). Marxismo y literatura. Ediciones Península, Barcelona.

 



97

Algunas nociones sobre investigación 
social. Estudios, metodologías y 
técnicas de investigación en 
socioantropología

3

 «La investigación cualitativa se orienta a analizar los casos 
concretos en su particularidad temporal y local, y a partir 
de las expresiones y actividades de las personas en sus 
contextos locales.»  
 
Flick, 2007

En el marco de la antropología como disciplina cientí�ca las formas y pro-
cedimientos de indagación de la realidad cobran principal relevancia. Según 
cómo se diseñen e implementen las técnicas repercutirán directamente en 
la relación que se establezca entre el investigador y los actores sociales 
implicados en el recorte de lo real que se desee investigar y, por lo tanto, 
in�uirá en el proceso de investigación y en las conclusiones.  Al mismo 
tiempo el trabajo de campo y las técnicas de investigación constituyen la 
esencia misma de la antropología, forman parte de su especi�cidad en 
tanto ciencia. 

En función a lo antedicho, coincidimos con la posición de Samaja (2005) 
que sostiene que la metodología de investigación, en tanto área de conoci-
miento, se dedica a estudiar los procesos que están involucrados en las 
ciencias en general —naturales, sociales, humanas, exactas— y ante ello, 
tiene la tarea de mostrar los aspectos comunes y los fundamentos de los 
procesos de diferenciación y especi�cidad en el marco del campo de cada 
investigación especí�ca. Cada disciplina presenta sus especi�cidades al 
momento de de�nir y delimitar su objeto de estudio, y los modos más apro-
piados de aproximarse a él. En tal sentido consideramos el conocimiento 
metodológico como parte necesaria de la formación de los estudiantes y no 
como una «receta» o instructivo de pasos a seguir. 

Tal vez sea necesario que precisemos algunas cuestiones en torno a la 
metodología de investigación. Como primer acercamiento podríamos decir 
que la metodología de investigación es el conjunto de procedimientos que 
ayudan a resolver la confrontación teoría–empiria, tradicionalmente se 



98

diferencian métodos cuantitativos, cualitativos y de integración metodológica 
o mixta. En función de la especi�cidad de nuestra disciplina nos centramos 
en la metodología de investigación cualitativa. Entendemos que, siguiendo 
los planteos de Denzin y Lincoln (2012), la metodología cualitativa constituye 
un campo de investigación que entrecruza disciplinas, áreas y objetos de 
estudio, y que cuenta con desarrollos e historias distintas y peculiares en 
campos del conocimiento como la educación, la antropología, la psicología, 
la historia, los estudios de la comunicación, de la salud, la sociología, entre 
otros. Al aproximarse a la investigación cualitativa, estos autores consideran 
su historia particular de desarrollo que ha producido textos, publicaciones 
y metodologías que caracterizan este enfoque identi�cando diferentes tra-
diciones o «estrategias de investigación. Es decir, cuando hablamos de estra-
tegias de investigación nos referimos a un «conjunto de habilidades, pre-
sunciones y prácticas que los investigadores emplean para ir desde su 
paradigma al mundo empírico (…) conectan al investigador con métodos 
especí�cos de recolección y análisis de materiales empíricos» (Vasilcahis de 
Gialdino, 2006:20).

En tal sentido, no debemos perder de vista que el mejor método en las 
ciencias sociales es aquel que se adapta a la naturaleza del objeto y a la 
problemática o pregunta de investigación. Por lo tanto, es recurrente y exten-
dida la coexistencia de métodos y técnicas, siendo aceptado en el marco de 
las ciencias, ya que la utilización de diferentes metodologías puede permitir 
al investigador un acercamiento más completo y con amplia validez a la 
porción de lo real que desea conocer: «El uso de múltiples métodos, o la 
triangulación re�eja un intento por asegurar una comprensión en profundi-
dad del fenómeno en cuestión» (Denzin, y Lincoln, 2012:53). Siguiendo a estos 
autores podemos a�rmar que el foco de la investigación cualitativa es «mul-
timetodológico».  Es decir que abarca el estudio, uso y recolección de una 
diversidad y variedad de materiales empíricos a través de estudio de casos, 
narraciones personales, historias de vida, entrevistas, observaciones, mate-
rial fotográ�co y audiovisual que aportan datos y describen momentos, prác-
ticas, situaciones cotidianas de la vida de los individuos, y los signi�cados 
que las personas les otorgan. 

Ante estos argumentos es que consideramos que la enseñanza y práctica 
de las técnicas y metodologías de investigación social son un contenido 
relevante a trabajar en el marco de este libro. Al mismo tiempo, nos aden-
tramos en las particularidades de la producción del conocimiento antropo-
lógico, la especi�cidad de la antropología como disciplina cientí�ca y la 
complejidad de la práctica investigativa. La metodología de investigación 
como contenido a enseñar conlleva la relevancia de adentrarnos en cues-
tiones epistemológicas, teóricas y metodológicas propias del campo 



99

disciplinar. Pero también requiere del desarrollo de habilidades, actitudes 
y destrezas re�exivas propias del investigador que, en nuestro caso, quere-
mos propiciar en los estudiantes.

¿Qué entendemos por investigación científica?

La investigación supone un proceso sistemático, controlado, re�exivo y crítico. 
Para llevar adelante una investigación social de carácter cientí�co es nece-
sario organizar y plani�car todo el proceso investigativo, es decir proyectar 
el trabajo de acuerdo con una estructura lógica de decisiones y con una 
estrategia que oriente el modo de obtener información vinculada al tema 
que se desea investigar.

Para el teórico Roberto Hernández Sampieri la investigación cientí�ca es 
esencialmente como cualquier tipo de investigación, solo que más rigurosa 
y cuidadosamente realizada. Podemos definirla como un tipo de 
investigación 

sistemática, controlada, empírica y crítica, de proposiciones hipotéticas sobre 
las presumidas relaciones entre fenómenos naturales. Que es sistemática y 
controlada implica que hay una disciplina constante para hacer investigación 
cientí�ca y que no se dejan los hechos a la casualidad. Empírica signi�ca que 
se basa en fenómenos observables de la realidad. Y crítica quiere decir que 
se juzga constantemente de manera objetiva y se eliminan las preferencias 
personales o los juicios de valor. Es decir, llevar a cabo investigación cien-
tí�ca es hacer investigación en forma cuidadosa y precavida. (Hernández 
Sampieri y otros, 2000:26)

Usualmente, las investigaciones se desarrollan en función de dos objetivos 
fundamentales en las ciencias, por un lado, para producir conocimientos y 
teorías (investigación básica) y, por otro, para resolver problemas prácticos 
(investigación aplicada). Podemos a�rmar que, la investigación es una herra-
mienta que nos permite conocer lo que nos rodea, analizar e interpretar. Y 
la investigación cientí�ca es un proceso dinámico, cambiante y continuo, 
que esta compuesto por una serie de etapas que se derivan y se interrela-
cionan unas con otras.

A grandes rasgos, recorreremos y caracterizaremos cada una de estas fases 
o etapas que han de llevarse a cabo para realizar una investigación en el 
marco de las ciencias sociales. 



100

¿Cómo se organiza el trabajo de investigación?

A continuación, haremos un esbozo general con las etapas o fases del proceso 
de investigación que es necesario conocer para iniciarse en el dominio de 
la metodología de investigación social. Aunque debemos hacer la salvedad 
que, si bien es una guía de investigación, no supone ni puede suministrar 
una estructura o esquema completo de todos los problemas y decisiones 
que el investigador deberá tomar en el transcurso de una investigación. En 
palabras de Ezequiel Ander–Egg: 

En las tareas organizativas se determinan el qué, para qué y por qué de la 
investigación, y el cuándo, dónde, cuánto, cómo, con qué y con quiénes vamos 
a investigar algún aspecto de la realidad social. En otras palabras: se trata 
de operacionalizar el método cientí�co aplicado a un determinado ámbito 
de investigación. (1995:138)

En esta línea, desarrollaremos las fases o etapas siguiendo el planteo de 
Ezequiel Ander–Egg. Hoy en día hay marcado consenso en torno a la nece-
sidad de seguir estos pasos lógicos que no pueden descartarse al momento 
de plani�car un proyecto o plan de investigación. Así, el proceso de investi-
gación cientí�ca 

está compuesto por una serie de etapas, las cuales se derivan unas de otras. 
Por ello, al llevar a cabo un estudio o investigación, no podemos omitir etapas 
ni alterar su orden. Quienes han dudado de este requisito de la investiga-
ción cientí�ca, violándolo, han pagado muy caro el precio: la investigación 
resultante no es válida o con�able, o no cumple con los propósitos por los 
cuales se realizó, deja de ser cientí�ca. (Hernández Sampieri y otros, 2000:27)

Formulación del problema

Este es el primer paso en el proceso de investigación. Fundamentalmente, 
el trabajo cientí�co consiste en formular problemas y tratar de resolverlos. 
Por lo que todo trabajo de investigación debe comenzar con la formulación 
del problema y se extenderá por una serie de fases hasta encontrar respues-
tas (que pueden ser válidas o no) al problema planteado. 

El problema debe estar bien formulado, es decir que debe delimitar la 
investigación y servir de guía para el desarrollo del proceso de investigación. 
Una vez planteado el problema hay que subdividirlo en cuestiones 



101

implicadas (sub–problemas), tanto como sea posible. Esto signi�ca explicitar 
los aspectos, factores o elementos relevantes relacionados con el problema 
a investigar.

Una vez que el problema ha sido formulado de manera especí�ca, precisa 
y operativa, el trabajo cientí�co se orienta a tratar de resolver cada uno de 
los sub–problemas, dimensiones o aspectos relevantes que lo componen 
para, de este modo, lograr un abordaje de la totalidad del problema a 
investigar y dar cuenta de la complejidad que conlleva el conocimiento de 
la realidad social. Es necesario aclarar que estos sub–problemas, en el 
lenguaje de la metodología cientí�ca se denominan dimensiones o variables 
del hecho a investigar.

La investigación social, al igual que toda investigación cientí�ca, no puede 
convertirse en una simple acumulación de datos carentes de signi�cados, 
necesitamos de la iluminación de la teoría para ordenar y dar sentido a los 
hechos. Los fenómenos sociales deben ser observados sabiendo qué se 
quiere buscar y cómo se puede buscar. Hay que tener claro que no todo 
problema puede ser investigado cientí�camente, y aquellos que son suscep-
tibles de estudiarse por este procedimiento deben ser formulados en relación 
con un marco teórico —en el apartado de diseño de investigación se profun-
dizará en torno al marco teórico.

Siempre se debe recordar que una correcta formulación del problema debe 
concretarse en la enunciación del mismo, de modo que responda de manera 
clara, concreta y precisa al qué y para qué de la investigación. Además, una 
buena formulación del problema implica la delimitación del campo de inves-
tigación. Es decir, precisar claramente los límites en tiempo y espacio, dentro 
de los cuales se realizará el trabajo. Todos los fenómenos, hechos y proble-
mas sociales se dan en el espacio y en el tiempo, de allí que cuando un 
fenómeno, hecho o problema a estudiar es claro y delimitado, las probabi-
lidades que tiene el investigador de perderse en las complejidades y labe-
rintos de la investigación se reducen notablemente. Por ello es imprescin-
dible delimitar con toda precisión el ámbito o campo de la indagación, tanto 
en lo geográ�co como en lo temporal.

Teniendo en cuenta los tiempos que implica la investigación social es 
importante que tengamos seguridad sobre el interés que despierta en noso-
tros la problemática elegida, lo asertivos que seamos en esta decisión tiene 
que ver con la utilidad que le encontremos a la resolución de la problemática 
a investigar y será, sin duda, fundamental para tener una actitud proactiva 
en todo el proceso.



102

Fase exploratoria

Ningún proyecto de investigación o investigación parte de cero, o sea, del 
desconocimiento total de lo que se quiere estudiar. Cuando el investigador 
o un equipo de investigación emprende un estudio, debe consultar e infor-
marse sobre lo ya escrito e investigado sobre el tema y realizar un primer 
acercamiento con el problema a estudiar. Se emprende, entonces, la tarea 
de búsqueda de referencias, consulta de bibliográ�ca y acercamiento preli-
minar a la realidad objeto de estudio. Esto es lo que suele llamarse fase 
exploratoria, cuyo propósito es permitir al investigador familiarizarse e inte-
riorizarse con parte de los conocimientos existentes en relación con el campo 
o ámbito que es objeto de su investigación. En esta fase, aunque suene lógico, 
debemos estar atentos de no incurrir en el error de plantear preguntas cuyas 
respuestas presuponemos, de esta forma estaríamos forzando un proceso 
que perdería sentido y rigor cientí�co. Esta fase exploratoria supone cuatro 
tareas esenciales:

Consulta y recopilación documental. Consiste en ponerse en contacto con 
esa parte de la realidad que se desea estudiar y en la que se ha de actuar, 
a través de lo que otros vieron o estudiaron de ella. Los documentos son 
hechos o rastros de algo que ha pasado, de allí que como testimonios que 
proporcionan información, datos o cifras, constituyen un tipo de material 
muy útil para la investigación social. Estos testimonios pueden estar mate-
rializados en libros, revistas, investigaciones cientí�cas y periodísticas, docu-
mentos escritos, estadísticas, censos, índices, mapas, periódicos, obras lite-
rarias, imágenes audiovisuales y fotográ�cas, entre otras, que han sido 
recogidas y elaboradas por diferentes personas, organizaciones e institucio-
nes, y que sirven para conocer mejor algunos aspectos de la realidad.

Esta tarea de consulta debe realizarse antes de iniciar el trabajo de campo 
ya que nos brinda herramientas y conocimientos útiles en torno a la realidad 
que se quiere estudiar. Esta tarea es ardua y puede resultar a veces muy 
desgastante, lo fundamental es tener siempre presente la �nalidad de la 
investigación, púes ello nos permitirá juzgar lo que es apropiado o aprove-
chable a efectos de nuestra investigación.

A modo de síntesis, reiteramos la necesidad de conocer y tener en cuenta 
lo que ya se ha hecho e investigado en relación con el tema. La revisión 
—de la literatura sobre el tema— no se reduce a consultar libros, sino que 
implica además la búsqueda de información de revistas (especializadas o 
no), investigaciones, estudios, estadísticas, ensayos, informes, tesis de 
grado, etcétera. 



103

No se puede tener en cuenta todo lo que se ha dicho y escrito sobre un tema 
—ello es imposible—, pero no podemos dejar de conocer lo más signi�cativo 
sobre el mismo. El no consultar la bibliografía existente, acarrea esfuerzos 
inútiles, además de revelar una gran petulancia. (Ander–Egg, 1995:144) 

Consulta de mapas, planos, trazado urbano. Aunque sea una obviedad es 
necesario aclarar que esta consulta se realiza solo si la índole del trabajo lo 
amerita. Ya que la consulta de mapas, planos y trazado urbano nos permite 
ubicar el área que interesa en la investigación dentro del contexto de un 
barrio, ciudad, región, provincia o país, y ayuda a visualizar algunos aspectos 
humanos, ecológicos, de infraestructura que, en alguna medida, nos presen-
tan como «una fotografía de la comunidad y su contexto», al mismo tiempo 
que hacen grá�co otros estudios ya realizados.

Contacto global o primer abordaje de la realidad. El contacto global o 
primer abordaje de la realidad en la que se ha de actuar consiste, funda-
mentalmente, en realizar una observación simple y no estructurada de las 
cosas, hechos y fenómenos que se pueden captar de una manera más o 
menos espontánea. Desde un punto de vista meramente metodológico, esta 
observación tiene muchas limitaciones, pero lo que se pretende con ella es 
solo realizar un primer reconocimiento de la realidad en la cual se va actuar 
e investigar. Al momento de realizar el contacto global cabe tener presente 
algunas recomendaciones fundamentales:
• La observación no debe ser totalmente espontánea y casual. Siempre es 

necesario un mínimo de intención, organización y control de las situaciones 
para poder obtener resultados válidos. Al menos, hay que saber en líneas 
generales, qué se quiere hacer —en el marco de la investigación y en la 
acción de reconocimiento—, y esto predispone a captar determinados 
aspectos de la realidad con preferencia sobre otros.

• No hay que limitarse a la observación, también hay que consultar a la gente. 
En general, se trata de consultar a personas y entidades presumiblemente 
dotadas de cierta información relevante y utilizable para nuestros �nes. 
Hay que recoger toda información posible, pero evitando sesgos en esa 
información, para ello hay que recoger referencias y datos que proporcio-
nan agentes con diferentes opiniones o puntos de vista.

Para ello podemos recurrir a entrevistas informales realizadas al «hombre 
común» o sea el «hombre de la calle». Hay que conversar con la gente, 
conocer lo que piensan, lo que desean, a lo que aspiran, cuáles son sus 
con�ictos, sus luchas, sus esperanzas, sus desencantos, su manera de pensar 
y de actuar. También hay que recabar información de los responsables 



104

políticos, sindicales, de educadores y periodistas, de los técnicos de la admi-
nistración pública, de investigadores y estudiosos del campo de las ciencias 
sociales y aquellas ciencias vinculadas con el ámbito o sector en donde se 
realizará el trabajo de investigación.

En este momento del trabajo, todavía de fase exploratoria, lo primordial 
es contactar y ganar la con�anza de aquellas personas que han de servir 
como «nexo» o «puente» para ganar contactos más amplios, obviamente 
sin dejar de lado al «hombre común y corriente de la calle», quien palpa la 
realidad día a día.

Reiteramos, estas conversaciones no serán totalmente libres e improvisa-
das, ni absolutamente cerradas y rígidas. Por una parte, conviene llevar in 
mente un bosquejo o esquema orientador de las conversaciones —de lo que 
queremos hablar— a �n de que sirvan para la obtención de información útil 
para el trabajo, pero al mismo tiempo, ha de existir una gran libertad para 
la iniciativa de la persona interrogada y del entrevistador.

Consulta de informantes–clave. En toda comunidad, en todo sector donde 
se realiza una tarea de investigación social, y en toda institución suelen 
existir personas poseedoras de información válida, relevante y utilizable 
acerca de la cuestión que queremos estudiar o de la situación–problema 
que tratamos de investigar. Se pueden clasificar distintos tipos de 
informantes–clave:
• Funcionarios y técnicos que realizan tareas o investigaciones relacionadas 

(directa o indirectamente) con el tema motivo de nuestro estudio.
• Profesionales que disponen de información pertinente y relevante.
• Líderes o dirigentes de organizaciones del pueblo o la comunidad.
• Gente del pueblo que es como una especie de «reservorio de recuerdos» 

o «memoria colectiva» de lo vivido por un conjunto de personas, pero 
cuya historia no ha sido registrada fehacientemente.

Para usar este procedimiento —que se basa fundamentalmente en la 
entrevista— mientras se realiza el contacto global, conviene ir detectando 
e identi�cando a las personas que pueden ser informantes–clave. La reco-
pilación de información a través de este procedimiento se puede realizar 
recurriendo a las técnicas de entrevista, encuesta o cuestionario. Por medio 
de alguna de estas técnicas se hace conocer al informante qué tipo de 
información se requiere, aunque no de manera muy particular sino más 
bien general. La idea es trabajar de una forma que nos permita acotar la 
información a cuestiones concretas y delimitadas que puedan ser utilizadas 
en el marco de la investigación. 



105

Diseño de la investigación

Una vez delimitados los objetivos de la investigación, es imprescindible 
organizar el conjunto de operaciones básicas que permitan llevar adelante 
el proceso de investigación. Esto se llama diseño de la investigación. El 
término diseño se utiliza para designar el ordenamiento de elementos o 
partes básicas —materiales o conceptuales— requeridos para la producción 
de cualquier cosa salida de las manos del hombre. En metodología de inves-
tigación, que es donde  nosotros lo aplicamos, el término sirve para designar 
«el esbozo, esquema, prototipo o modelo que indica el conjunto de decisio-
nes, pasos y actividades a realizar para guiar el curso de la investigación» 

(Ander–Egg, 1995:153). Este diseño de investigación incluye una serie de tareas 
que desarrollaremos brevemente a continuación.

Elaboración del marco teórico. Cuando abordamos el análisis de los hechos 
o fenómenos sociales no lo hacemos de manera ingenua, sino que estamos 
cargados de nuestras perspectivas ideológicas y cientí�cas, por lo que es de 
suma importancia conocerlas y dejarlas explícitas. Se necesita saber cómo 
nos vamos a orientar para recoger los datos, hechos y fenómenos que se 
dan en la realidad social. Este es precisamente el papel del marco teórico, 
orientar el proceso de investigación.

Ahora cabe aclarar qué es un marco teórico o marco referencial. En palabras 
de Ezequiel Ander–Egg podemos decir que en el marco teórico se expresan 
las proposiciones teóricas generales, las teorías especí�cas, los postulados, 
los supuestos, categorías y conceptos que han de servir de referencia para 
ordenar el conjunto de hechos concernientes al problema que es motivo de 
estudio e investigación. También —en las investigaciones avanzadas— cumple 
la función de encuadre en el que se sitúan las hipótesis a veri�car.

En este punto es necesario realizar algunas salvedades. La elección del 
marco teórico es una decisión anterior al desarrollo de la investigación, pero 
no por ello es menos importante. Porque si este marco es inadecuado o 
insu�ciente, la respuesta al problema será inadecuada, insu�ciente o falsa. 
Además, hay que ser muy cautos con su aplicación en la interpretación de 
la realidad, no puede forzarse el marco teórico para que coincida con la 
realidad empírica, ni viceversa.

Podemos de�nir al marco teórico como el conjunto de conceptos que 
sirven al investigador para ordenar su trabajo de investigación, para selec-
cionar las variables de análisis bajo estudio y de�nir qué tipo de explicación 
de la dinámica social va a pedir a los hechos que investiga, y en qué tipo 
de explicación de esa dinámica se va a basar la búsqueda que la investiga-
ción realiza.



106

Un marco teórico es, entonces, un conjunto de conceptos. Algunos de estos 
conceptos son simples abstracciones realizadas sobre el objeto de trabajo 
de la investigación, y sirven para delimitar y ordenar el campo de estudio; 
otros conceptos además de ser abstractos tienen un carácter más complejo, 
que les da el status de categorías. Son aquellos conceptos que de�nen las 
relaciones existentes en la sociedad bajo estudio y sirven, precisamente, 
para explicar las causas de la dinámica de los procesos que se observan en 
la porción de lo real que se esta investigando.

Las categorías de análisis son parte de un concepto y orientan el juicio 
cientí�co —por ejemplo, educación, salud, discriminación, reproducción cul-
tural y social, etc.—. Las mismas se originan en conceptos complejos que 
de�nen las relaciones existentes entre los diversos elementos presentes en 
la porción de la realidad bajo estudio, y sirven para explicar las causas de 
la dinámica de los procesos que se observan en la misma. Las categorías son 
construcciones que orientan la investigación y se desarrollan en el marco 
de un concepto. En consecuencia, son construcciones que el investigador 
realiza teniendo en cuenta: el objeto de estudio, el problema que orienta la 
investigación y el marco teórico que sustenta dicho estudio.

Uno de los elementos esenciales que conforman las categorías son las 
conocidas variables de una investigación. Las variables son instrumentos de 
análisis que permiten examinar aspectos mani�estos de la realidad externa 
—edad, sexo, educación, mortalidad, natalidad, etc.—, precisar elementos 
constituyentes de una categoría —nivel de educación, número de empleados 
accidentados, cantidad de hijos, etc.—, medir o cuanti�car esos elementos 
y compararlos entre sí. Por lo que, en de�nitiva, las variables son instrumen-
tos que nos posibilitan abordar el estudio de los elementos observables en 
la porción de lo real que nos interesa conocer.

Constitución del equipo. Aquí se re�ere al trabajo de investigación en el 
marco de un equipo, no comprendiendo al investigador social que lleva 
adelante su tarea de forma individual y solitaria. Solo haremos breve refe-
rencia a las personas y funciones que constituyen un equipo de investigación, 
analizando los aspectos organizativos de la labor cientí�ca. Normalmente 
la estructura organizativa de un equipo de investigación social se compone 
de: director y co–director, investigadores o asesores del proyecto, grupo de 
cálculo y estadística, grupo técnico–auxiliar, biblioteca, documentación, 
equipo de encuesta, equipo de codi�cación y compilación mecánica, admi-
nistrativos y servicios generales.



107

Coordinación de tareas. Se hace referencia a quienes desarrollarán las 
diferentes tareas y los momentos propicios para ello. Es la programación y 
control de las diferentes fases y actividades que se deben ensamblar y aco-
plar para llevar adelante el proceso de investigación social.

Elección de los instrumentos metodológicos. Una vez organizada la inves-
tigación y el equipo que ha de realizarla es necesario proceder a la elección 
de los instrumentos metodológicos. Los métodos y técnicas a utilizar depen-
den del tipo de investigación que se desea llevar a cabo y de una serie de 
factores tales como: la naturaleza del fenómeno a estudiar; el objetivo de la 
investigación; los recursos �nancieros disponibles; el equipo humano que 
realizará la investigación; la cooperación que se espera tener del público.

Cuando hablamos de selección de métodos y técnicas a utilizar en la inves-
tigación que se desea emprender, el investigador debe plantearse la cuestión 
de buscar los adecuados en función de la especi�cidad y naturaleza del 
problema que guía su investigación. Es decir, decidirá si llevará adelante un 
estudio descriptivo, clasi�catorio o explicativo. 

Figura 1. Organización y funciones 
en un equipo de investigación.
Extraído de Ezequiel Ander–Egg 
(1995:159).



108

Luego de �nalizado el breve recorrido de las fases que conlleva el proceso 
de investigación, realizaremos un desarrollo más detallado de los tipos de 
metodologías y técnicas de investigación utilizadas para llevar adelante 
investigaciones en ciencias sociales. A los efectos de lo desarrollado hasta 
aquí, solo nos basta con entender que cuando hablamos de metodología de 
investigación nos referimos al conjunto de procedimientos que ayudan a 
resolver la confrontación teórico–empírica del proceso de investigación.

Organización del material de consulta y de investigación. Como planteamos 
anteriormente, gran parte del conocimiento del hombre puede hallarse en 
libros, documentos, leyes, audiovisuales, revistas y periódicos, de los que 
es posible disponer en diversas fuentes documentales como: bibliotecas 
—se hallan una serie de documentos en donde el lector debe buscar la 
información que necesite—; centros de documentación —brindan referencias 
que describen los documentos susceptibles de contener la información soli-
citada, lo que facilita la búsqueda ya que el usuario puede eliminar docu-
mentos que no considere relacionados a su investigación sin tener que con-
sultarlo—; bancos de datos —se accede directamente a la información 
solicitada acompañada, según la naturaleza del mismo, con una bibliografía 
y anotaciones sobre la validez de la información—; sitios y páginas Web; 
repositorios y archivos fílmicos y audiovisuales, entre otras fuentes docu-
mentales. Ningún investigador comienza desde cero, lo que debe saber es 
dónde recurrir para obtener la documentación e información que necesita 
consultar para emprender el estudio que desea realizar. 

Cuando hablamos de organización del material, hacemos referencia a dos 
tareas diferentes pero complementarias entre sí: clasi£cación del material 
que hay que consultar para realizar la investigación y; ordenamiento del 
material: informaciones diversas y datos recogidos durante la misma 
investigación.



109

Figura 2. Organización y clasifica-
ción del material relevado. Fuente: 
Ezequiel Ander–Egg (1995:164).

Determinación y elección de la muestra. Generalmente, resulta imposible 
encuestar o entrevistar todos los individuos de un barrio o ciudad y, menos 
aún, de una región o país, ya que ello demandaría un gasto extraordinario 
en tiempo y dinero. En razón a este problema ha surgido el método del 
muestreo. 

Este método consiste en obtener un juicio sobre un total que se denomina 
«conjunto» o «universo» (ya sea de individuos o de elementos) mediante la 
recopilación y examen de una parte denominada «muestra», que se selec-
ciona por procedimientos cientí�cos, que reciben el nombre de «muestreo». 
(Ander–Egg, 1995:170) 



110

La mayor o menor validez cientí�ca de este método depende de la repre-
sentatividad que tenga la muestra. En otras palabras: la muestra debe ser 
representativa del total (conjunto o universo) que se desea estudiar, o sea, 
debe contener los rasgos y características que aparecen en el conjunto, en 
la proporción más aproximada posible. Cuando la muestra cumple o satisface 
estas condiciones, se denomina muestra representativa. Generalmente, de 
esta tarea se encargan los estadistas, o equipos de cálculo y estadística, 
puesto que de la elección de la muestra puede depender en parte la validez 
y utilidad de las conclusiones.

Esquema presupuestario–administrativo. Si bien esta es una de las fases 
a la que, frecuentemente, se le presta menor atención, no por ello deja de 
ser importante. Para llevar adelante investigaciones sociales es necesario 
contar con fuentes de �nanciamiento que aporten medios económico–�nan-
cieros para su consecución. Toda investigación debe pensarse en términos 
de costos —de allí dependen también, en parte, su factibilidad y viabilidad— 
teniendo en cuenta los gastos generales que conlleva el trabajo de investi-
gación se debe evaluar y calcular diversos rubros, a saber: costo del personal 
—se calcula sobre la base del tiempo que insume cada tarea y quien la 
realiza—; dietas y viáticos —gastos de desplazamiento, alojamiento, comu-
nicaciones y otros recursos necesarios para realizar la investigación fuera 
del lugar de residencia—; material documental —adquisición de libros, revis-
tas, informes, anuarios y cualquier otra documentación que sea pertinente 
para llevar a cabo la investigación—; material cartográ�co —si la investigación 
lo requiere se debe calcular la compra de mapas, grá�cos, planos, etc.—; 
gastos de local y o�cina —alquiler, mobiliario, archivos, teléfonos, compu-
tadoras, �lmadoras, cámaras fotográ�cas, es decir todos aquellos insumos 
y servicios que el desarrollo de la investigación requiera—; tabulación de 
datos —puede desarrollarla el equipo de investigación, pero en casos que 
se lleve adelante la tabulación mecánica hay que considerarlo como un gasto 
separado—; publicación del informe —se incluye como parte del costo de la 
investigación para asegurar su publicación y difusión—; gastos imprevistos 
—se calcula sobre la base del 5 al 10 % del total de la investigación.

Trabajo de campo

Se conoce con esta expresión aquella parte de un estudio o investigación 
que se realiza en contacto directo con la comunidad, grupo o personas que 
son motivo de estudio. También se llama trabajo de campo a toda actividad 
realizada sobre el terreno, en contraposición al trabajo de gabinete.



111

Retomando el planteo de Rosana Guber podemos decir que «el trabajo 
de campo antropológico se fue de�niendo como la presencia directa, gene-
ralmente individual y prolongada, del investigador en el lugar donde se 
encuentran los actores–miembros de la unidad sociocultural que desea estu-
diar» (1991:83). Para clari�car esta de�nición tenemos que precisar qué se 
entiende por «campo» en antropología. El campo de una investigación 
socioantropológica es su referente empírico, la porción de lo real que se 
desea conocer, mundo natural y social en el cual se desenvuelven los grupos 
humanos que lo construyen. Se compone, en principio, de todo aquello con 
lo que se relaciona el investigador, pues el campo es una cierta conjunción 
entre un ámbito físico, actores sociales y actividades. Es un recorte de lo real 
que se circunscribe de acuerdo con las interacciones y relaciones cotidianas, 
personales, y posibles entre el investigador y los informantes, actores socia-
les objetos de investigación, al mismo tiempo que brindan información para 
la misma. 

Figura 3.  Lévi-Strauss y un 
Kariera. Fotografía extraída de 
https://www.davidlopez.info/
varios/filosofos-miticos-del-miti-
co-siglo-xx-claude-levi-strauss/  



112

Antes de la permanencia prolongada del investigador en terreno para 
obtener los datos que luego transformará en información valedera para su 
investigación se llevan a cabo algunos pasos previos que consisten en la 
puesta a punto de los métodos y técnicas de investigación, y en la prepara-
ción y a�anzamiento de vínculos con los actores sociales y la comunidad en 
la que se trabajará.

Prueba previa de instrumentos y procedimientos. Uno de los procedimientos 
clásicos para realizar esta prueba y, por ende, más utilizados para comprobar 
la validez de los instrumentos y someterlos a pruebas correctivas, es el 
denominado «test preliminar» o «investigación de ensayo». Consiste en 
realizar la investigación sobre una pequeña muestra con la participación de 
investigadores experimentados capaces de determinar la validez de los méto-
dos y procedimientos utilizados. Hay otros casos, donde se someten a prueba 
de validez y seguridad de forma conjunta a los métodos y procedimientos, 
y al equipo de investigadores que ha de valerse de los mismos.

Otro procedimiento que se puede mencionar es el split ballot o «doble 
muestra», que consiste en plantear a dos grupos —tan semejantes como sea 
posible— las mismas preguntas, pero formuladas de manera diferente. Solo 
permanecen idénticas algunas preguntas testimonio.

Preparación de la comunidad, del grupo o institución en que se realizará 
la investigación. Es necesario también preparar a la comunidad o grupo en 
el cual o sobre el cual se va a realizar la investigación con la �nalidad de 
crear un clima favorable, distendido y de con�anza para con el equipo de 
investigación. En general, se busca crear un clima de familiaridad entre los 
actores sociales y el investigador, para que una vez emprendido el trabajo 
sobre el terreno —observación, recopilación documental, recolección de 
datos, encuestas, entrevistas, entre otras técnicas— las actividades y reque-
rimientos sean bien acogidos y se facilite la tarea. Con esta predisposición 
favorable del grupo o comunidad se evitarán largas explicaciones previas, 
descon�anzas, recelos, negación a participar y, sobre todo, pérdida de tiempo 
para los investigadores.

Obtención y recolección de datos. Una vez planteada la investigación y 
llevadas a cabo todas las tareas preliminares que permiten la puesta en 
marcha de la misma, corresponde pasar a las tareas que tienen por �nalidad 
realizar la obtención y recolección de datos. Estas tareas se resumen prin-
cipalmente en dos: por un lado, la recopilación de datos sobre el terreno 
(datos primarios) y, por otro, la identi�cación y recolección de datos ya 
disponibles (datos secundarios) para su posterior utilización. 

Para esta tarea de recopilación de datos e información existen numerosos 
procedimientos. La utilización de una u otra técnica depende de la naturaleza 
del problema a estudiar y del equipo de investigación disponible. 



113

En cuanto a las técnicas de recolección de datos más utilizadas en las 
ciencias sociales podemos nombrar: la observación, la entrevista, el cues-
tionario, la recopilación documental, las escalas de medición de actitudes 
y de opiniones, los test, la sociometría, el análisis de contenido, registro y 
rescate de testimonios orales, entre otras. Cabe aclarar que en próximos 
apartados desarrollaremos en profundidad algunas de estas técnicas de 
investigación que consideramos de suma relevancia para los estudios 
socioantropológicos. 

Trabajo de gabinete

Terminadas las tareas de recolección y obtención de datos hay que volver 
nuevamente al trabajo de gabinete para proceder al procesamiento de 
los mismos. Esta instancia se caracteriza por el análisis de la información 
obtenida en campo o a través de la revisión de bibliografía documental, 
es el momento donde el investigar convierte la información en datos 
para ser utilizados en el marco del proceso de indagación para obtener 
conclusiones.

Las actividades características de esta etapa son la clasi�cación, medición, 
tabulación, elaboración de grá�cos, análisis cualitativos y comparativos de 
variables, interpretación de datos, escritura de informes y obtención de 
conclusiones, entre otras actividades. Por lo tanto, en esta última fase pode-
mos distinguir tareas especí�cas que se explican a continuación.

Clasi£cación de los datos mediante la codi£cación y tabulación de los mis-
mos. Una vez culminada la etapa de obtención de información, se dispone 
de una masa de datos que es necesario clasi�car para que adquieran signi-
�cación en el marco de la investigación. Para ello, hay que elaborarlos y 
ordenarlos con arreglo a ciertos criterios de sistematización con el �n de 
proceder luego a su recuento y clasi�cación. Esta labor comparte dos ope-
raciones fundamentales que signi�can el paso del «dato en bruto» al «dato 
procesado»: la codi�cación y la tabulación. En cuanto a la primera nos refe-
rimos a un procedimiento técnico por el que se asigna, a cada una de las 
categorías de un cuestionario o documento de observación, números o signos 
correlativos que facilitan el recuento y tabulación de los datos. Con respecto 
a la tabulación, esta puede hacerse por medio de dos maneras diferentes: 
la tabulación manual y la tabulación electrónica. De todas formas, estas 
operaciones nos permiten ordenar y disponer de los datos para trabajar con 
ellos y adentrarnos en el análisis de los mismos.

Análisis, elaboración e interpretación de datos. El análisis de los datos no 
debe quedar reducido a una operación contable de obtención de promedios, 



114

medias, índices, medidas de asociación, es decir que no basta con realizar 
a�rmaciones sobre las propiedades estadísticas de los datos. Los datos en 
sí mismos tienen limitada importancia en las investigaciones sociales, es 
necesario «hacerlos hablar», esto es encontrarles y darles signi�cación.

El propósito del análisis es resumir y comparar las observaciones llevadas 
a cabo en forma tal que sea posible materializar los resultados de la inves-
tigación con el �n de proporcionar respuestas a los interrogantes de la inves-
tigación, o sea, a los problemas formulados.

El objetivo de la interpretación, en cambio, es buscar un signi�cado más 
amplio a las repuestas mediante su interrelación con otros conocimientos 
disponibles. Se trata de poner los datos en una perspectiva de contextos, 
de relaciones mutuas que permitan profundizar la comprensión de «por qué 
pasa lo que esta pasando». En este punto debemos recurrir, necesariamente, 
a las teorías y leyes que existen para explicar y entender estos fenómenos 
estudiados. «Ambas tareas —análisis e interpretación— son la culminación 
de todo el proceso de investigación. Las fases precedentes tienen sentido y 
se ordenan en función de estas dos últimas» (Ander–Egg, 1995:175). 

Redacción del informe que contiene los resultados de la investigación. La 
última etapa cosiste en redactar un informe con los resultados de la inves-
tigación, los datos en que se apoya, y también los métodos y técnicas utili-
zados, además de los antecedentes teóricos que han servido como marco 
referencial del problema. Este informe debe redactarse de forma compren-
sible a toda persona y no dirigirse, únicamente, a un grupo de especialistas 
en la temática. 

La �nalidad última de toda investigación socioantropológica es darse a 
conocer y que sirva para clari�car situaciones cotidianas que son entendidas 
y vividas como naturales, pero que, en el fondo, cuentan con un largo proceso 
de construcción y aceptación —o no— en la práctica social que las reproduce 
y sostiene a través del tiempo. Clari�car y hacer visibles esas prácticas cons-
truidas socioculturalmente resulta indispensable en la búsqueda de una 
sociedad más democrática, igualitaria y justa.

¿Qué tipos de estudios se pueden realizar  
en investigación social?

Anteriormente, desarrollamos las diferentes fases o etapas por las que debe-
mos pasar para plani�car y llevar adelante una investigación cientí�ca en el 
campo de las ciencias sociales. Ahora nos detendremos en las posibles formas 
que puede adoptar ese estudio, según la naturaleza del problema y la 



115

�nalidad de la investigación, lo que determinará directamente el tipo de 
metodología y las técnicas de investigación a emplear.

Para el especialista en metodología Roberto Hernández Sampieri se pue-
den encontrar cuatro tipos de investigaciones, clasi�cando los estudios en: 
exploratorios, descriptivos, correlacionales y explicativos. La clasi�cación es 
importante ya que del tipo de estudio depende la estrategia de investigación, 
es decir; el diseño, los datos que se recolecten, la manera de obtenerlos, el 
muestreo y otros componentes del proceso de investigación que varían y 
son distintos según cada caso. Aunque no debe perderse de vista que, en la 
práctica, cualquier estudio puede incluir elementos de más de una de estas 
cuatro clases de investigación.
• Los estudios exploratorios se efectúan, normalmente, cuando se examina 

un tema o problema de investigación poco estudiado o que no ha sido 
abordado antes. Es decir, cuando la búsqueda y revisión de bibliografía o 
literatura revela que no hay líneas investigadas e ideas vagamente rela-
cionadas con el problema que se desea estudiar. Por lo que este tipo de 
saberes sirven 

para familiarizarnos con fenómenos relativamente desconocidos, obtener 
información sobre la posibilidad de llevar a cabo una investigación más 
completa sobre un contexto particular de la vida real, investigar problemas 
del comportamiento humano que consideren cruciales los profesionales de 
determinada área, identi�car conceptos o variables promisorias. (Hernández 
Sampieri y otros, 2000:59) 

Los estudios exploratorios en pocas ocasiones constituyen un �n en sí 
mismos, sino que sirven para preparar el terreno y anteceden a los otros 
tipos de estudios ya que, por lo general, determinan tendencias, identi�can 
relaciones potenciales entre variables, etc. En cuanto a su diseño metodo-
lógico se caracterizan por ser �exibles, y son más amplios y dispersos que 
otros tipos de estudios.

• A partir de los estudios descriptivos el investigador quiere caracterizar 
situaciones y eventos, es decir, cómo es y cómo se mani�esta determinado 
fenómeno. Estos estudios buscan especi�car las propiedades importantes 
de personas, grupos, comunidades o cualquier otro fenómeno que sea 
sometido a análisis. Miden o evalúan diversos aspectos, dimensiones o 
componentes del fenómeno a investigar. «Desde el punto de vista cientí-
�co, describir es medir. Esto es, en un estudio descriptivo se selecciona 
una serie de cuestiones y se mide cada una de ellas independientemente, 
para así (válgase la redundancia) describir lo que se investiga» (Hernández 



116

Sampieri y otros, 2000:60). Es por ello, que estas investigaciones requieren 
de estructuración y un considerable conocimiento del área que se va a 
investigar para poder formular las preguntas especí�cas que se busca 
responder, se basan en la medición de uno o más atributos del fenómeno 
descrito.

• Los estudios correlacionales pretenden responder a problemas o elementos 
interrelacionadas entre sí, es decir, tienen como propósito medir el grado 
de relación que existe entre dos o más conceptos o variables en un con-
texto particular. Estos estudios miden las dos o más variables que se pre-
tenden ver si están o no relacionadas en los mismos sujetos y después se 
analiza la correlación. 

La utilidad y el propósito principal de los estudios correlacionales son saber 
cómo se puede comportar un concepto o variable conociendo el comporta-
miento de otras variables relacionadas. Es decir, intentar predecir el valor 
aproximado que tendrá un grupo de individuos en una variable, a partir del 
valor que tiene la variable o variables relacionadas. (Hernández Sampieri 
y otros, 2000:63)

Es importante aclarar que, generalmente, las mediciones en las variables 
a correlacionar provienen de los mismos sujetos.

• Los estudios explicativos van más allá de la descripción de conceptos o 
fenómenos, o del establecimiento de relaciones entre los conceptos. Estos 
estudios están dirigidos a responder las causas de los eventos físicos o 
sociales, su interés se centra en explicar por qué ocurre un fenómeno y 
en qué condiciones se da este, o por qué dos o más variables están 
relacionadas. 

«Las investigaciones explicativas son más estructuradas que las demás 
clases de estudios y de hecho implican los propósitos de ellas (explora-
ción, descripción, correlación), además de que proporcionan un sentido de 
entendimiento del fenómeno a que hacen referencia» (Hernández Sampieri 
y otros, 2000:67).

 Cuando buscamos construir explicaciones completas debemos recurrir a 
otras proposiciones que informen por qué y cómo están relacionadas las 
diversas variables que intervienen en el fenómeno estudiado.



117

Como mencionamos al comienzo de este subtítulo, para que una investi-
gación se inicie como exploratoria, descriptiva, correlacional o explicativa 
in�uyen dos factores fundamentales: por un lado, el conocimiento actual 
del tema de investigación que nos revele la revisión bibliográ�ca y, por otro, 
el enfoque que el investigador pretenda dar a su estudio.

Que la investigación sea de un tipo u otro, o incluya elementos de uno o 
más de éstos, depende de cómo se plantee el problema de investigación. 
La investigación debe hacerse a la medida del problema que se formule, 
es decir, no decimos a priori «voy a llevar a cabo un estudio exploratorio 
o descriptivo» sino que primero planteamos el problema y revisamos la 
literatura y, después, analizamos si la investigación va a ser de una u otra 
clase. (Hernández Sampieri y otros, 2000:70)

¿Qué metodologías de investigación se pueden utilizar 
en estudios socioantropológicos?

En la investigación nos encontramos con diferentes caminos para resolver 
la confrontación entre teoría y empiria. Algunos autores resaltan el papel de 
la deducción y la inducción como procedimientos, formas de razonamiento 
para la producción de conocimientos.

Una investigación puramente deductiva comienza con un sistema teórico, 
desarrolla hipótesis y de�niciones respecto a las proposiciones y conceptos 
de la teoría, y son aplicados a cierto conjunto de datos. En este esquema, 
las hipótesis indican lo que estamos buscando o tratando de probar, es decir, 
son explicaciones tentativas del fenómeno a investigar. Por lo tanto, pueden 
o no ser verdaderas y pueden o no comprobarse en los hechos, siempre 
están sujetas a comprobación empírica. Se formulan como proposiciones e 
involucran dos o más variables (una propiedad que puede observarse o 
medirse). 

Para que un enunciado pueda ser considerado como una hipótesis debe 
cumplir las siguientes características:

• Debe referirse a una situación real.

• Sus términos (variables) deben ser comprensibles, precisos y lo más con-
cretos posible.



118

• La relación entre las variables debe ser clara y verosímil (lógica).

• Debe estar relacionada con técnicas disponibles para probarla.

En tanto, una investigación puramente inductiva empieza con conceptos 
generales y proposiciones amplias que orientan la focalización del objeto y 
del problema, se sumerge en el trabajo de campo y va construyendo en un 
movimiento en espiral —de la empiria a la teoría y de la teoría a la empiria— 
sus categorías y proposiciones teóricas. 

Los investigadores deductivos pretenden encontrar datos que veri�quen 
su teoría, mientras que los inductivos intentan construir una teoría que haga 
comprensibles los datos. 

Actualmente, se busca la convergencia de lógicas y de métodos de inves-
tigación para alcanzar el conocimiento de la complejidad del hecho social, 
pero para lograr combinar con éxito estas lógicas y métodos de investigación 
es necesario conocer la especi�cidad de cada uno de ellos. En este sentido 
seguiremos los planteos centrales de María Antonia Gallart, que nos muestra 
el rol de los enfoques metodológicos cuantitativos y cualitativos. Al mismo 
tiempo rescata la utilidad de una integración de métodos cuantitativos y 
cualitativos para una aproximación más completa y adecuada de ciertos 
problemas de investigación.

Metodología cuantitativa

El método cuantitativo se maneja con una lógica hipotético–deductiva, busca 
la veri�cación de teorías en la empiria. Se maneja con variables y formula 
hipótesis acerca de la asociación o correlación existente entre las variables. 
La teoría se utiliza de manera deductiva: basándose en ella el investigador 
genera hipótesis que se someten a prueba. Se buscan hechos y causas medi-
bles a través de técnicas que producen datos cuantitativos (como las encues-
tas), los cuales permiten probar estadísticamente una relación entre dos o 
más variables. 

Las investigaciones efectuadas con una aproximación cuantitativa mediante 
datos primarios relevados mediante una encuesta o una muestra de unidades 
de análisis (generalmente individuales) estadísticamente representativa, 
permiten caracterizar a una población (o universo) en función de variables, 
entendidas éstas como conceptos operacionalizados. (Gallart, 1992:108)



119

Se trabaja en un proceso lineal de relación entre teoría y empiria donde 
se separan claramente en el tiempo y en el espacio los momentos de obten-
ción–recolección de información y de análisis–interpretación. La aproxima-
ción cuantitativa permite caracterizar una población (o universo) en función 
de variables y la muestra tiene que tener cierta representatividad: no es 
posible un análisis estadístico sin un número importante de datos. Estos son 
tabulados en principio separando cada una de las variables sobre las cuales 
se ha indagado —por ejemplo: edad, sexo, posición socioeconómica, activi-
dad laboral, nivel educativo, etc.— y en base a ello, generalmente, se elaboran 
grá�cos para propiciar la interpretación de los datos. 

Metodología cualitativa

El método cualitativo se maneja con una lógica inductiva, persigue la gene-
ración de teoría. Trabaja con pocos casos para profundizar el signi�cado que 
la población otorga a un determinado hecho social. Busca construir los 
esquemas conceptuales más adecuados a las realidades en estudio a partir 
de la información empírica. No siempre se busca generalizar teorías —a modo 
de leyes o principios—, sino descubrir diferentes manifestaciones de una 
teoría o sus variaciones en contextos especí�cos. No se requiere de hipótesis 
de�nidas rigurosamente para empezar a trabajar, y el investigador debe 
minimizar, a través de su explicitación, la in�uencia de fundamentos ante-
riores y preconcepciones. Se intenta comprender a través de técnicas que 
producen datos no medibles —como las historias de vida, la observación 
participante, los diarios íntimos, las entrevistas abiertas, las reuniones gru-
pales, el cine, el video, los dibujos, la fotografía, la dramatización— el sentido 
profundo que las personas y los grupos le atribuyen a sus acciones.  Para 
llevar adelante un análisis cualitativo se recurre 

a información observacional o de expresión oral o escrita, poco estructu-
rada, recogida con pautas �exibles, difícilmente cuanti�cable. Mediante la 
información que se releva, por lo general, se intenta captar la de�nición de 
la situación que efectúa el propio actor social y el signi�cado que éste da 
a su conducta, los cuales son claves para interpretar los hechos. (Gallart, 
1992:108–109)

Se opera en un proceso en espiral en el que se combinan los momentos 
de obtención de información teórica y de análisis. El análisis cualitativo 
intenta captar la de�nición de la situación que hace el propio actor y el 



120

signi�cado que le da a su conducta. Se trata de un método comparativo: se 
enfrentan casos similares entre sí, que se diferencian en algunas caracterís-
ticas, y se trata de formular interpretaciones que incluyen conceptos teóricos. 
No es posible un análisis cualitativo con un número excesivo de unidades 
(organizaciones, comunidades, familias). 

Integración metodológica o metodología mixta

La integración metodológica o metodología mixta permite aprovechar y 
optimizar el abordaje cuantitativo y cualitativo de manera combinada, sub-
sidiaria y conjunta, para llevar adelante el diseño y desarrollo de investiga-
ciones en ciencias sociales. Cuando el investigador enfrenta la de�nición de 
un problema de investigación que está relacionado con la conducta individual 
o grupal de una pluralidad de personas, suele tener un doble interrogante, 
por un lado, relacionado a la experiencia y magnitud de un determinado 
fenómeno y, por otro, la forma en que se dio el proceso que condujo a ese 
fenómeno. Por lo tanto, la asociación estadística entre dos mediciones puede 
mostrar regularidades entre las variables operacionalizadas, pero nada nos 
dice sobre los mecanismos que llevan a que ese fenómeno se produzca. Aquí 
es donde se hace necesario el rol del análisis cualitativo y de la integración 
de métodos para 

el estudio de los contextos, de la de�nición de la situación, de la compren-
sión de los sentidos que le con�eren a la acción los actores sociales y de su 
interacción, es e�caz para interpretar resultados de estudios sobre regula-
ridades cuantitativas. (Gallart, 1992:111)

Según María Antonia Gallart, cuando un investigador de�ne un problema 
de investigación, salvo en el caso que desee demostrar una relación esta-
dística entre variables unívocas, se le plantea la conveniencia de integrar el 
enfoque cualitativo. A partir de allí la autora desarrolla diferentes alternativas 
relacionadas a la integración metodológica:

a) Una alternativa es la utilización de un enfoque predominante o única-
mente cualitativo, por ejemplo, cuando el estudio se adentra en el 
análisis de la situación, del contexto que origina el fenómeno a 
estudiar.

b) Otra posibilidad es la que la investigación se inicie con un análisis 
cualitativo de una situación problemática y proponga hipótesis 



121

cuantitativas, empleando una de�nición de variables realizada a partir 
de los resultados de la primera etapa cualitativa.

c) La tercera alternativa pertenece al mismo grupo que la segunda, en 
cuanto a la utilización de distintos métodos en etapas sucesivas, pero 
invierte el orden: parte de un diagnóstico cuantitativo basado en el 
análisis estadístico de variables, con el objeto de caracterizar el fenó-
meno en estudio y se adentra en un análisis cualitativo de dicho 
fenómeno para tratar de explicar sus características y procesos 
inherentes.

d) La ultima y quizás más difícil es la triangulación metodológica entre 
enfoques cuantitativos y cualitativos durante el desarrollo de la inves-
tigación, enriqueciendo así la conceptualización y la construcción 
teórica que llevan a una comprensión más completa del fenómeno 
estudiado.

Diferentes especialistas en metodología consideran que la integración de 
métodos es legítima, siempre y cuando haya congruencia de supuestos, 
interrogantes y análisis en la elección de las estrategias metodológicas y su 
integración. En el enfoque cualitativo es central la adecuada utilización del 
método comparativo. Los criterios para juzgar esa utilización —que deben 
ser explicitados en las investigaciones que lo aplican— se re�eren a la elec-
ción de la muestra y su fundamento teórico o empírico, a los controles de 
validez y objetividad en la recolección de la información, y a los elementos 
que permitieron establecer las categorías conceptuales a partir de la com-
paración de casos.

Otro instrumento que le da validez a la integración de métodos y a gran 
parte de los estudios cualitativos es la triangulación. Este término deriva de 
la navegación, donde se de�ne la situación de un objeto por el entrecruza-
miento de las líneas trazadas desde distintos puntos. La idea que subyace 
es que al contrastar puntos de vista distintos, teniendo en cuenta el lugar 
desde donde se enfoca, se obtiene una imagen mucho más completa de un 
objeto, o en nuestro caso, de un fenómeno social. Esto exige de�nir la ubi-
cación desde la cual se orienta cada perspectiva y corregir el sesgo que esta 
implica, solo así la imagen no estará distorsionada. Este tipo de trabajo 
metodológico no es sencillo y exige una constante revisión y crítica, replan-
teos e intentos de superación en la construcción de conocimientos siempre 
provisorios. La experiencia en investigaciones «parece indicar que este 
camino artesanal de ir construyendo el conocimiento permite ir creciendo 



122

en amplitud y profundidad en la comprensión de las conductas sociales» 
(Gallart, 1992:139–140).

Para resumir y puntualizar lo expuesto en relación con la metodología 
mixta podemos retomar a Roberto Hernández Sampieri. Según este autor, el 
enfoque mixto es un proceso que recolecta, analiza y vincula datos cuanti-
tativos y cualitativos en un mismo estudio o una serie de investigaciones 
para responder al planteamiento de un problema. Por lo cual, se usan méto-
dos de los enfoques cuantitativos y cualitativos, e intervienen datos cuan-
titativos y cualitativos y viceversa. También este tipo de enfoque puede 
responder a distintas preguntas de investigación de un planteamiento del 
problema y se fundamente en la triangulación de métodos. Por lo tanto, 
debe visualizarse su aplicación desde el esbozo del problema, la recolección 
y análisis de datos y, por supuesto, en el informe del estudio.

Si bien ya lo hemos mencionado, y expusimos algunas cuestiones centrales 
al respecto, entendemos que es necesario explayarnos un poco más en rela-
ción con el trabajo de campo. Ello se debe, principalmente, al hecho que los 
estudios socioantropológicos se basan en exhaustivos trabajos en terreno, 
que nutren de información a los cientí�cos sociales para reformular, com-
pletar y/o crear nuevas teorías y marcos conceptuales que permitan entender 
los complejos procesos socioculturales que se dan en el seno de las socie-
dades contemporáneas. 

¿Cómo se construye el «campo»  
de una investigación social?

Como a�rmamos anteriormente, el campo de una investigación es un recorte 
de la realidad hecho por el investigador. Este recorte de la realidad no viene 
dado de antemano, sino que es construido activamente en la relación entre 
investigador e informantes. El campo no es un espacio geográ�co, un lugar 
que se autode�ne desde sus límites naturales (mar, selva, calles, paredes), 
sino una decisión del investigador que incluye tanto al ámbito físico como 
a los actores sociales. Es el espacio construido donde se encuentra la materia 
prima, la información que el investigador transforma en material utilizable 
para su estudio.

De esta manera, podemos ver que lo real no solo incluye a los fenómenos 
observables sino también a la signi�cación que los actores le asignan a su 
entorno, y a la trama de acciones que los involucra. Se integran en el campo, 
prácticas y nociones, conductas y representaciones. El investigador, a través 
del trabajo de campo accede a dos dominios diferentes, aunque indisociables: 



123

el dominio de las acciones y las prácticas y, el de las nociones y representa-
ciones. Para Rosana Guber, 

lo real abarca, asimismo, aún cuando entren en contradicción, prácticas, 
valores y normas formales: lo que la gente hace, lo que dice que hace y lo 
que se supone que debe hacer. Tanto la norma escrita como su puesta en 
práctica, incluso desde el distanciamiento a la transgresión directa, son parte 
de lo real y por lo tanto son abordados en la investigación de campo. (1991:84)

Al trabajar con parte del mundo real el antropólogo se enfrenta a contra-
dicciones propias de la vida social que, en lugar de desechar, las investiga 
y estudia. Cuando el investigador ingresa a estudiar el mundo social debe 
ser consciente de que es un mundo preinterpretado por los actores sociales, 
por lo que le será necesario desentrañar los sentidos y relaciones que cons-
truyen la objetividad social. El trabajo de campo le permite, justamente, 
acceder a esos sentidos y relaciones construidos intencional o accidental-
mente por los agentes. Este acceso no es neutro ni contemplativo, pues el 
campo no provee datos sino información que es confundida con datos. 
Cuando se dice que se recolectan datos, en verdad se revela información 
sobre hechos que recién en el proceso de recolección se transforman en 
datos. Ya que estos suponen una elaboración del investigador sobre lo real. 
Los datos son en parte la transformación de esa información en material 
signi�cativo para la investigación.

Esta información es transformada a partir del diálogo activo y constante 
que el antropólogo establece entre sus marcos teóricos y el referente empírico. 
En el trabajo de campo el investigador social no pierde de vista los conceptos 
teóricos —parentesco, lucha de clases, marginalidad, etc.—, sino que aspira a 
reconocer de qué modo se especi�can y resigni�can en lo concreto. 

El bagaje teórico y de sentido común del investigador no queda a las puertas 
del campo, sino que lo acompaña, pudiendo guiar, obstaculizar, distorsio-
nar o abrir su mirada. Hablar de diálogo signi�ca eliminar, lo más posible, 
los monólogos tautológicos del investigador teoricista y la ilusoria replica 
empirista de lo real. (Guber, 1991:86)

Estos planteos sirven para completar las ideas desarrolladas con anterio-
ridad, cuando marcábamos la importancia que conlleva la construcción de 
un marco teórico conceptual preciso y apropiado a la realidad, y a la pro-
blemática que desea ser estudiada. 

El trabajo de campo no es solo un medio de obtención de información, 
sino que es el momento mismo de producción de datos y elaboración de 



124

conocimientos, ya que la relación, el constante diálogo que se establece 
entre los actores sociales y el investigador, conllevan a un proceso continúo 
de conocimiento social. Para Rosana Guber, este diálogo —que se establece 
entre investigador y los agentes que estudia— está cargado frecuentemente 
de contradicciones, malos entendidos y contrastes, en lugar de acuerdos y 
revelaciones inmediatas. Esto se debe, en parte, al hecho que investigador 
e informantes pertenecen a mundos socioculturales diferentes, como así 
también a que tienen objetivos propios: el conocimiento particularmente 
teórico, el investigador; la práctica social, los informantes.

En los estudios socioantropológicos cuando se realiza trabajo de campo, 
el investigador recurre a técnicas de investigación �exibles, que no debemos 
confundir con improvisación. Las presentamos como «�exibles» porque su 
empleo se amolda a la dinámica de la relación con los informantes y el 
campo. Como ya hemos explicado, esta dinámica no esta dada de antemano 
al investigador, sino que se va dando progresivamente en su interrelación 
con los informantes en el campo, y es ello lo que lo lleva a ampliar progre-
sivamente su mirada. Por esto no hay una receta de aplicación de las técnicas 
de investigación de campo, 

las técnicas antropológicas de campo no se aplican ni de manera homogénea, 
ni más o menos correctamente. La corrección y el rigor se juzgan desde el 
proceso de aprendizaje del investigador y por el modo en que progresiva-
mente va explicitando sus propios supuestos. (Guber, 1991:97)

Por lo expuesto podemos a�rmar, junto a Rosana Guber, que en la instancia 
del trabajo de campo el investigador pone a prueba no solo sus conceptos 
teóricos, sino también sus patrones de pensamiento y de acción, personales 
y cotidianos. Esta puesta a prueba se da en varias instancias: por un lado, 
en la organización de la vida cotidiana en el campo; por otro, en el acceso y 
la relación entablada con los informantes y; por último, la apertura y el tipo 
de canales para obtener información cada vez más extensa y sistemática 
sobre aspectos previstos e inesperados.

Como ya se ha expresado, el trabajo de campo cuenta a su vez, con dife-
rentes fases: preparación, desarrollo y una instancia de cierre. A los efectos 
de nuestro libro introductorio nos centraremos en algunos aspectos de las 
dos primeras etapas, preliminar y de desarrollo. La primera esta relacionada 
directamente con la delimitación del campo donde se realizará la recolección 
de información y su plani�cación metodológica. Pero si tenemos en cuenta 
las particularidades que tiene el trabajo de campo, en este tipo de estudios, 
debemos recordar que el campo no se acota en forma de�nitiva al comenzar 
el trabajo en el mismo, sino en el transcurso del proceso de conocimiento 



125

en su totalidad. Por ello, también, nos adentramos en la instancia de desa-
rrollo del trabajo de campo.

Como planteamos antes, de antemano no hay una delimitación �ja o ina-
movible, el campo se va acotando en la concepción del investigador, en los 
conceptos teóricos que emplea y en su objeto de investigación, ya que se 
parte de ciertos conocimientos provisorios sobre el ámbito y los posibles 
interlocutores. Al momento de iniciar una investigación los primeros cues-
tionamientos se relacionan a explicitar los límites no solo conceptúales sino 
también empíricos del estudio, este acotamiento se vincula directamente 
con la problemática planteada en la construcción de su objeto de estudio. 
Por lo que se vuelve necesario dejar �jado los límites del campo, que hacen 
referencia a dos cuestiones fundamentales: el ámbito físico o unidad de 
estudio (ue) y los sujetos de estudio o unidad de análisis (UA). Esta delimi-
tación del campo se puede ir modi�cando dado que las ideas previas del 
investigador se van sistematizando a medida que se pasa de los datos del 
sentido común a una mayor elaboración conceptual. Por otra parte, el inves-
tigador debe estar dispuesto a reformular los límites del campo en función 
de las nociones y prácticas de sus informantes —muchas veces esto puede 
llevar a la incorporación de otros actores sociales que no se pensaba incluir, 
en un primer momento, en el estudio.

Debido a las particularidades de las investigaciones antropológicas, el 
trabajo de campo no puede ser llevado a cabo por muchas personas —pre-
ferentemente un equipo reducido o trabajo individual— porque di�culta el 
desarrollo del vínculo con los informantes y demanda la presencia prolon-
gada en el terreno. La unidad de estudio no puede ser de grandes dimen-
siones, lo que se vincula directamente con el tipo de técnicas de obtención 
de información que la antropología social cali�ca de no invasoras, y que 
intentan disimular la visibilidad del investigador al presentarlo casi como 
uno más de la comunidad —como medida para facilitar el acceso a la infor-
mación y la empatía con los informantes.

Teniendo en cuenta lo desarrollado hasta aquí, es un buen momento para 
que comencemos a precisar cuáles son las técnicas de investigación más 
acordes o que mejor se adaptan a los estudios socioantropológicos. A las 
particularidades del trabajo de campo antropológico, que ya hemos comen-
tado, debemos sumarle, además, que el tipo de información que se pretende 
obtener tiene que ser con�able, general y detallada. Por lo que esta infor-
mación no se puede recoger en un par de jornadas ni de una sola fuente, 
sino que se obtiene a lo largo de prolongados períodos y recurriendo a 
diversos informantes, y ello para encarar una misma problemática desde 
distintos ángulos y áreas de interés.



126

¿Cuáles son las técnicas de investigación empleadas 
frecuentemente en estudios socioantropológicos? 

El abordaje de lo social es complejo, ya que debe contemplar que es en la 
realidad social donde se cruzan y con�uyen múltiples dimensiones. Los 
miembros de una unidad sociocultural forjan una imagen de sí mismos, de 
quiénes son ellos, qué hacen y cómo hacen las cosas, pero muchas veces 
estas ideas di�eren de lo que realmente hacen y son, concretamente. Esta 
distancia entre pautas reales e ideales va saliendo a luz y quedando explícita 
a medida que el investigador se adentra en el trabajo de campo. Sería impo-
sible que esta discordancia entre lo «ideal e imaginado» y lo «efectivo y 
concreto» quede en evidencia con procedimientos aplicados masivamente 
y en un breve lapso de tiempo. 

De aquí la utilidad limitada y puntual que nos brindan las encuestas y 
censos o cuestionarios cerrados: que proveen información puntual sobre una 
muestra extendida, a través de preguntas cerradas y de duración limitada 
para su resolución. Estas técnicas nos suministran datos fácticos y raciona-
lizaciones o especulaciones del informante. Porque a veces los encuestados 
mani�estan lo que suponen que el encuestador desearía oír, o bien intentan 
encubrir la realidad por resultar éticamente incorrecto, transgredir normas, 
valores dominantes no practicados, etc. Y poco nos dicen sobre la experiencia 
vivida, las prácticas, signi�caciones y representaciones del agente en el con-
texto general en el que se desenvuelve como actor social.

En el marco del trabajo de campo, las técnicas son las herramientas del 
investigador para acceder a los sujetos de estudio y su mundo social. Según 
Rosana Guber «las técnicas son una serie de procedimientos con variable 
grado de formalización —y ritualización— que permiten obtener información 
en una situación de encuentro, en el marco de una relación social» (1991:96). 
Pero se debe tener claro que las técnicas antropológicas de campo no son 
«recetas» ni pueden ser aplicadas mecánicamente desde un corpus teórico 
a lo empírico, aunque se puedan formalizar y explicitar diferentes procedi-
mientos en el marco de las investigaciones. En la tradición de la antropología 
como disciplina cientí�ca se habla de observación participante y entrevista 
no estructurada o etnográ£ca.



127

Tipos de observación

Si tenemos en cuenta a la observación como técnica de investigación, debemos 
caracterizar y marcar las diferencias entre observación directa y observación 
fílmica o diferida; observación participante o con participación, y observación 
sin participación. Esta última variante de observación hace referencia a la 
permanencia del investigador en el campo, pero sin interactuar con los actores 
sociales; el investigador se mantiene al margen de las actividades, se mantiene 
distante sin entablar vínculos con los actores sociales. 

Figura 4. Malinowski fotografiado 
junto a una tribu en las islas 
Trobriand. Fuente: Fotografía 
extraída de https://upload.
wikimedia.org/wikipedia/com-
mons/6/69/Bronis%C5%82aw_
Malinowski_among_Trobriand_
tribe.jpg



128

En contraposición, la observación participante supone que el investigador 
no solo transcurre un lapso de tiempo prolongado en el campo compartiendo 
la cotidianeidad con los actores sociales, sino que también encuentra un rol 
que la comunidad le otorga, a medida que se va tomando conciencia de la 
función que cumple el investigador en ella. 

Ambas formas de observar suponen la permanencia del investigador en 
terreno. No sucede lo mismo con la observación diferida, la cual se encuentra 
mediada a través de formas de registro de lo que acontece en el campo, nos 
adentraremos en este tipo de observación que además nos aporta las ven-
tajas del registro fílmico en el trabajo de campo. 

Registro fílmico y observación diferida

La introducción del registro audiovisual (cine, video y dvd) aporta al proceso 
de la investigación antropológica elementos novedosos, tanto en sus etapas 
de observación, descripción y registro, como en la de análisis de datos. Una 
de sus cualidades más interesantes es permitir la captación de gestos, con-
ductas, o acontecimientos que pueden ser de carácter imprevisible, y en 
ocasiones, únicos e irrepetibles.

Siguiendo los planteos de Carmen Guarini (1991) podemos a�rmar que el 
uso del �lm en la investigación puede obedecer a �nes diversos: conservar 
información con �nes comparativos; salvaguardar del paso del tiempo y de 
los cambios sociales elementos culturales que se consideren en vías de des-
aparición; generar materiales que permitan la divulgación de ciertos temas 
con �nes educativos; y alentar experiencias que permitan nuevas re�exiones 
en el campo teórico–metodológico de la investigación social. «Podríamos 
seguir inde�nidamente encontrando objetivos y justi�caciones válidas para 
su empleo, y éstos podrían ser tanto de carácter conservador o salvacionista, 
como de intervención sobre la realidad que se analiza» (Guarini, 1991:370).

La incorporación de la cámara �lmadora en la observación no se hace 
únicamente en la etapa de recolección de datos, sino que se lleva a cabo a 
lo largo de todo el trabajo de campo, por lo que tenemos que diferenciar 
diversos momentos en la investigación fílmica. Se denomina exploración 
fílmica a la etapa del proceso de investigación de campo en que se realizan 
casi simultáneamente la inserción, adaptación al medio o unidad de estudio 
y las primeras observaciones o registros fílmicos. En esta instancia el inves-
tigador debe justi�car la presencia de la cámara �lmadora, explicitando 
claramente los objetivos y alcances de los registros a efectuar y desde luego 
—y en parte porque ello será una demanda inmediata—, cuál será su posterior 
uso y difusión. Una vez logrados la aceptación y el consentimiento por parte 



129

de los actores sociales, el investigador debe poner la observación al servicio 
de una nueva técnica, la observación fílmica. A partir de allí para desarrollar 
la observación–registro fílmico deberá trabajar desde un nuevo rol, el de 
investigador–cineasta.

En una investigación fílmica se observa con mayor evidencia que las per-
sonas se ponen en escena, es decir, se muestran, actúan, in�uenciadas por 
la presencia de la cámara y del �lmador. Ahora bien, nos interesa saber por 
un lado cómo se expresa esta in�uencia en los comportamientos de los 
informantes, y por otro, si esto incide negativamente en los criterios de rigor 
y de verdad de la información así obtenida. (Guarini, 1991:371)

Estos elementos aportan cierta riqueza a los estudios antropológicos, ya 
que nos permitirán adentrarnos en las actitudes, decisiones, mecanismos, 
palabras a las que los actores sociales recurren para ponerse en escena, 
presentarse y actuar delante la cámara, en función del contexto de situación 
en el que se encuentran. Esto se corresponde con lo que planteábamos 
anteriormente, con respecto a que en el marco de una investigación social 
las actitudes, gestos y verbalizaciones de los informantes estarán directa-
mente relacionados de acuerdo con el vínculo que se haya establecido con 
el investigador. De igual manera, en una investigación fílmica, la relación 
entre observador y observado toma una dimensión que incide directamente 
sobre la información lograda. La distancia entre la cámara y las personas 
�lmadas, los lugares donde se accede, los planos y escenas registradas, y 
hasta las posiciones de la cámara, son para Carmen Guarini algunos indicios 
del tipo de inserción y relación logrados por el investigador.

Es común encontrar en la imagen actitudes o gestos que hacen evidente 
la presencia de la cámara y el individuo encargado de �lmar, o que indican 
que algunas acciones se realizan por la situación misma de estar «siendo 
�lmadas». Este aspecto de las conductas de las personas �lmadas recibe el 
nombre de pro£lmia, y no tenemos que considerarlos como un obstáculo en 
las investigaciones antropológicas, por el contrario, constituyen parte de la 
información que debemos contemplar en la etapa de observación diferida 
y análisis de datos.

La observación diferida es el tipo de observación que se lleva a cabo a 
partir de los registros fílmicos realizados en el campo. Esta modalidad de 
observación no se circunscribe solo al momento en que se realizan los regis-
tros fílmicos de los hechos, se trata de un tipo de observación que extiende 
sus límites más allá de la etapa de trabajo de campo. Y esto constituye una 
de las posibilidades metodológicas más importantes, ya que el registro 



130

audiovisual permite la observación posterior y repetida de lo �lmado cuantas 
veces se considere necesario, pudiéndose volver a convocar a las personas 
�lmadas en caso de que sea necesario ampliar, con�rmar o corroborar la 
información recabada.

La observación diferida y repetida posibilita percibir y signi�car detalles 
que en el momento del registro se consideraron como secundarios, ininte-
ligibles o hasta imperceptibles para el cientí�co. Además, estos registros 
permiten conformar un banco de datos que pueden ser utilizados posterior-
mente por el mismo investigador o por otros investigadores interesados en 
las mismas temáticas o problemáticas a�nes.

Tipos de entrevistas

En relación con la entrevista como técnica de investigación hay que diferen-
ciar a la entrevista altamente estructurada o cerrada de otros tipos. La entre-
vista cerrada tiene características básicas: la persona especi�ca que investiga 
y que es quien limita concretamente las cuestiones que quiere abordar, y el 
orden que deben seguir las respuestas, e incluso explicita el tipo de res-
puestas posibles o admisibles para su investigación. Cuando estas tres cues-
tiones se cumplen nos encontramos con encuestas o cuestionarios, gene-
ralmente, las primeras se responden verbalmente, en tanto las segundas son 
realizadas por el informante de manera escrita.

Se puede recurrir también a las entrevistas semi–estructuradas: si bien 
hay cierta plani�cación por parte de la persona que entrevista acordada con 
el informante, en líneas generales, sobre cuestiones que versarán o hablarán, 
no hay una formulación concreta de preguntas preestablecidas ni un orden 
de formulación. El intercambio verbal y recorrido temático se va dando de 
acuerdo con la relación de interacción que se establece entre investigador 
e informante. 

En última instancia desarrollamos la modalidad de entrevista no estructura 
o en profundidad: son las entrevistas más comunes en los estudios socioan-
tropológicos, en ellas no se establece previamente un catálogo de instruc-
ciones o preguntas concretas. Las preguntas y el desarrollo de la entrevista 
se van construyendo a medida que se desarrolla la entrevista misma. Son 
las repuestas del informante las que van delimitando la orientación a seguir 
por la persona que entrevista. Habitualmente, este tipo de entrevista ocurre 
en situaciones informales y en el proceso cotidiano de trabajo de campo. 



131

La entrevista etnográ�ca puede ser denominada «en profundidad» cuando se 
establecen reiterados encuentros cara a cara entre la persona investigadora 
y los/las informantes, encuentros estos dirigidos hacia la comprensión de las 
perspectivas que tienen los informantes respecto de sus vidas, experiencias 
o situaciones, tal como las expresan con sus propias palabras. Las entrevistas 
en profundidad siguen el modelo de una conversación entre iguales, y no 
de un intercambio formal de preguntas y respuestas. Lejos de asemejarse 
a un robot recolector de datos, el propio investigador es el instrumento de 
la investigación, y no lo es un protocolo o formulario de entrevista. (Taylor 
y Bogdan, 1986:101)

Narraciones orales y entrevistas en profundidad

En relación directa con este tipo de entrevista queremos rescatar el rol de las 
narraciones orales o testimonios, como herramienta de recolección de infor-
mación para investigaciones de carácter social. Las narraciones suelen revelar 
acontecimientos o aspectos desconocidos de sucesos y actividades, arrojando 
luz sobre áreas poco exploradas de la vida cotidiana de grupos o personas. 
En estos encuentros, las personas «nos dicen no solo lo que hizo la gente, 
sino lo que deseaba hacer, lo que creían estar haciendo y lo que ahora piensan 
que hicieron» (Portelli, 1991:42). Por lo que enfrentan al investigador ante la 
posibilidad de analizar el signi�cado que los actores sociales les dan a sus 
acciones, ideas, pensamientos, en de�nitiva, a sus vidas. A veces, la informa-
ción más valiosa puede estar en lo que ocultan los informantes, en lo que no 
dicen y en el hecho de que lo oculten, en vez de lo que cuenten. 

Otra de las riquezas de las narraciones orales es que nos acercan la varie-
dad de tono y volumen de la voz del testigo. El ritmo del habla lleva un 
signi�cado implícito y connotaciones que son imposibles de reproducir por 
escrito, las oscilaciones y la velocidad en la narración, el acentuar determi-
nados hechos y pasar rápidamente puntos delicados en la narración, qui-
tándoles centralidad. Por ejemplo, una misma declaración puede tener sig-
ni�cados contradictorios según la entonación del que habla; por ello, la 
di�cultad de transcribir los testimonios orales sin alterar su esencia y sig-
ni�cado. En este punto volvemos a rescatar al registro fílmico, como ayuda 
a la grabación de audio, para preservar y garantizar la pervivencia a través 
del tiempo del testimonio oral.



132

En este contexto, el rol del cientí�co social es complejo ya que debe aten-
der, por un lado, la interacción que se da a través del lenguaje oral obser-
vando al otro y a las diversas señales y mensajes que transmite y, por otro, 
mantener un clima de calma ante la tensión que suele generar la situación 
de entrevista y narración. 

El investigador social debe asumir una actitud heurística compleja: vivir 
plenamente la interacción de la entrevista, pero permanecer siempre en 
alguna medida distante, prestar atención a los contenidos mani�estos de 
la narración, pero también a los indicios de los contenidos latentes, prio-
rizar la comunicación verbal, explícita, pero no perder los otros niveles de 
comunicación. (Barbieri, 1999:50)

Cuando las personas narran sobre sus vivencias y experiencias pasadas, 
se produce un salto entre la manera en que fueron vividas y lo que se comu-
nica sobre ellas, el informante selecciona aspectos de su vida en función de 
representar y justi�car ante otro una identidad particular. Por ello, es tan 
importante los hechos que recuerda como la manera en que los recuerda y 
el por qué. Al relatar y recordar aspectos de su pasado, el testigo re�exiona, 
evalúa, interpreta y signi�ca su historia de vida. Si bien, cada persona refuerza 
su identidad a partir del relato, siempre lo hace en función a su pertenencia 
a diferentes grupos de la sociedad. Es decir, que la singularidad de cada 
persona esta permeada por su contexto: 

Cada individuo es miembro de una familia, tiene una adscripción de género, 
de clase, étnica, generacional. Su narrativa se organiza en términos de refe-
rentes sociales, espaciales, institucionales. La historia personal esta per-
meada de creencias, valores, estereotipos, representaciones, mitos, bagajes 
culturales, familiares, locales. Esta múltiple inscripción biográ�ca también 
permite re�exionar en términos de lo recibido, lo transformado y lo proyec-
tado al futuro. (Barbieri, 1999:56)

Esto complejiza aún más la tarea del investigador ya que no solo tendrá 
que contemplar lo que dice la narración, sino también, el momento socio 
histórico del relato que lo carga de sentido y signi�cado. Contextualizar el 
relato en el cruce de discursos de ideología de género, familiar, social y 
político en el que se construye la narración.

Las fuentes orales surgen a partir de la comunicación verbal y con la par-
ticipación activa del entrevistador. Por tanto, no podremos descubrir su 
signi�cado profundo desde un análisis meramente lingüístico y literal, debe-
mos estar atentos también a otros niveles del discurso (silencios, 



133

confusiones, coherencias) que nos informan acerca de la relación entablada 
entre el entrevistador y el entrevistado así como de las relaciones de los 
hablantes con su historia. La respuesta obtenida debe ser analizada siempre 
en relación con el contexto en que se ha producido: de ahí la importancia 
de incluir —si se da el caso de la trascripción— tanto las preguntas formu-
ladas por el entrevistador como cualquier otro hecho o circunstancia que se 
presentó a lo largo de la entrevista. 

Una de las temáticas centrales de la investigación cientí�ca a lo largo del 
siglo xix y comienzos del siglo xx en torno a los relatos o narrativas se rela-
ciona con la legitimidad y validez de las fuentes. Particularmente en las 
ciencias sociales los testimonios orales, como «fuente», han sido cuestio-
nados y relegados durante mucho tiempo: 

Las fuentes orales no son objetivas. Esto, por supuesto, corresponde a todas 
las fuentes, aunque la santidad de la escritura a menudo nos lleva a olvidarlo. 
Pero la no objetividad inherente a las fuentes orales está en características 
intrínsecas especí�cas, siendo las más importantes el hecho de que son 
arti�ciales, variables y parciales. (Portelli, 1991:46)

En tal sentido, se sugiere que son arti�ciales porque son recursos poten-
ciales que existen en tanto y en cuanto un investigador se interese en pro-
ducirlas, ya que no tienen una existencia por fuera de la relación que se 
establece entre entrevistador y entrevistados. Ello es una diferencia funda-
mental con los documentos escritos —que son �jos—, existen sea que el 
investigador tenga conciencia de ellos o no, y no cambian una vez que han 
sido encontrados. 

Los testimonios orales se constituyen porque los cientí�cos sociales le 
dan existencia y pueden ir variando según los cambios elaborados por la 
memoria del testigo. Ello a su vez los hace parciales porque siempre pueden 
ampliarse, reformularse, contradecirse: 

El hecho de que las entrevistas con la misma persona puedan continuarse 
inde�nidamente nos lleva a la cuestión del carácter de incompleto propio de 
las fuentes orales. Es imposible agotar toda la memoria de un informante; los 
datos extraídos de cada entrevista son siempre resultado de una selección 
producida por la relación mutua. (Portelli, 1991:48)

Y aquí volvemos a la riqueza de la información obtenida en estos relatos 
que el investigador transforma en dato de acuerdo con la especi�cidad del 
objeto en estudio, la problemática a investigar, los objetivos planteados y 
los supuestos que orientan la investigación.



134

Abordar las diferentes técnicas de investigación que se pueden desarrollar 
en el marco del trabajo de campo conlleva colocar a los estudiantes en 
terreno y vivenciar el quehacer de un antropólogo. No solo permite la puesta 
en desarrollo del proceso investigativo en sus diferentes etapas, sino que 
los adentra en las especi�cidades de la producción del conocimiento antro-
pológico y en cuestiones epistemológicas y teóricas de la antropología como 
disciplina cientí�ca. 

En nuestra área las formas y procedimientos de indagación de la realidad 
cobran principal relevancia, porque según cómo se diseñen e implementen 
las técnicas repercutirán, directamente, en la relación que se establezca entre 
el investigador y los actores sociales implicados en el recorte de lo real que 
se desee investigar y, por lo tanto, in�uirá en el proceso de investigación y 
las conclusiones. Por último, cabe recalcar que el trabajo de campo y las 
técnicas de investigación constituyen la esencia misma de la antropología, 
es decir, forman parte de su especi�cidad como ciencia.

Referencias bibliográficas

Achilli, Elena Libia (2005). Investigar en Antropología Social: desafíos de transmitir un 
oficio. Laborde Editor, Rosario. 

Achilli, Elena Libia (2008). Investigación y Formación Docente. Laborde Editor, Rosario, 
Argentina.

Ander–Egg, Ezequiel. (1995). Técnicas de Investigación social. Lumen. 
Barbieri, Mirta Ana (1999). El contexto de la producción de los relatos de vida. Revisa 

Neo–Historia 1. Universidad de San Pablo, Brasil.
Barbieri, Mirta Ana (2007). Usos y metodología de los relatos de vida en la producción 

de conocimiento social. Voces recobradas. Revista de Historia Oral. Año 10, Nº 23, 
Buenos Aires. 

Denzin, Norman y Lincoln, Yvonna (Coords.) (2012). El campo de la investigación cua-
litativa. Manual de la investigación cualitativa. Vol. I. España, Ed. Gedisa.

Di Tella, Torcuato (Comp.) (1989). Diccionario de Ciencias Sociales. Punto sur, 
Argentina.

Flick, Uwe (2007). Introducción a la investigación cualitativa. Ed. Morata, Madrid. 
Gallart, María Antonia (1992). La integración de métodos y la metodología cualitativa. 

Una reflexión desde la práctica de la investigación. En Forni, Gallart y Vasilachis 
(Comp.). Métodos cualitativos II. La práctica de la investigación. Ed. CEAL, Argentina.

Guarini, Carmen (1991). Cine y Antropología. De la observación directa a la observación 
diferida. En: El Salvaje Metropolitano. Roxana Guber (comp.). Ed. Legasa, Buenos Aires.



135

Guarini, Carmen (2007). Los límites del conocimiento: la entrevista fílmica. Revista de 
Antropología Visual Nº 9. Santiago de Chile. 

Guber, Roxana (1991). El salvaje metropolitano. Legasa, Argentina. 
Hernández Sampieri, Roberto, Fernández Collado, Carlos y Baptista Lucio, 

Pilar (2000). Metodología de la investigación. McGraw–Hill, México.
Meccia, Ernesto (Dir.) (2019). Biografías y Sociedad. Métodos y perspectivas. EUDEBA–

Ediciones UNL, Santa Fe. 
Nicola, Mariné. Aprendizaje, conocimiento y comprensión: análisis de experiencias 

educativas en Metodología de Investigación Social en el aula universitaria (Tesis de 
Maestría en Docencia Universitaria). Facultad de Humanidades y Ciencias, Universi-
dad Nacional del Litoral. Santa Fe. 2021. Disponible en https://bibliotecavirtual.unl.
edu.ar:8443/handle/11185/6624  

Portelli, Alessandro (1991). Lo que hace diferente a la Historia Oral. En Portelli, A; 
Moss, W; Fraser, R. y otros. La Historia Oral. CEAL Ediciones, Buenos Aires.

Samaja, Juan (2005). Epistemología y Metodología. Elementos para una teoría de la inves-
tigación científica. Eudeba, Buenos Aires, Argentina.

Sautu, Ruth; Boniolo, Paula; Dalle, Pablo y Elbert, Rodolfo (2005). Manual de 
metodología. Construcción del marco teórico, formulación de los objetivos y elección 
de la metodología. Colección Campus Virtual. CLACSO, Buenos Aires, Argentina. 

Taylor, Steve J. y Bogdan, Robert (1986). Introducción a los métodos cualitativos de 
investigación. La búsqueda de significados. Paidós.

Vasilachis de Gialdino, Irene (Coord.) (2006). Estrategias de investigación cualitativa. 
Gedisa.





137

Problemas del campo de la salud desde 
una mirada socioantropológica

4

«Construir un concepto de salud con los aportes de la 
antropología y la acción comunicativa, donde se reconozca 
el papel de los imaginarios colectivos como elemento 
fundamental en las construcciones del hombre en sociedad. 
Desde este punto de vista, el concepto de salud puede ser 
entendido como un dominio simbólico importante para la 
creación y recreación del yo en la búsqueda de la salud 
como ritual de regeneración personal.»

 Granada Echeverry, 2000

Para el desarrollo de este capítulo haremos hincapié en el análisis de algunos 
procesos implicados en el campo de la salud desde una mirada interdisci-
plinaria a partir de las ciencias sociales. Más precisamente, estamos hablando 
de un acercamiento socioantropológico a diferentes temas y problemas 
relacionados con el proceso de salud–enfermedad–atención en los seres 
humanos en nuestro presente.  

Nos proponemos re�exionar desde los planteos de reconocidos autores 
argentinos y algunos conceptos, categorías y metodologías provenientes de 
la antropología para abordar la dimensión simbólica en torno a la salud, el 
sentido y signi�cado de enfermedad en grupos con pautas socioculturales 
diferentes. Adentrarnos en diversos procesos relacionados a los preconcep-
tos sobre algunas dolencias y su atención; la estigmatización en torno al 
enfermo; la dimensión sociocultural en torno al proceso de salud–enferme-
dad–atención; la salud como derecho humano imprescriptible.



138

Nociones y significaciones en torno a la salud

Antes de comenzar a desandar este camino es necesario establecer algunas 
precisiones conceptuales, para luego abocarnos al desarrollo de los compo-
nentes o dimensiones socioantropológicas de diversas problemáticas de salud. 

Desde 1948 nos manejamos con un concepto de salud que comienza a 
erosionar la hegemonía de una visión biologicista de la salud y la enferme-
dad. Se entiende a la salud como ausencia de enfermedad, ya que el para-
digma biomédico reduce el cuerpo humano a la suma de las partes y reconoce 
el predominio de la biología en la génesis de las enfermedades. Este para-
digma centra su atención en los determinantes orgánicos, que son las prin-
cipales causas de la enfermedad, atribuyéndole a algunos fenómenos socia-
les el rol de componentes facilitadores directos o indirectos. Las categorías 
psicológicas o sociales con�uyen, en cierta medida, en este proceso, pero 
de forma subsidiaria o subordinada a lo biológico en la práctica médica. 

«La mayoría de los conceptos que se han formulado sobre la salud parten 
del individuo, de su funcionalidad orgánica, y se la mide (o se la diagnos-
tica) con base en síntomas individuales y a indicadores biológicos de “una 
normalidad” que es más subjetiva que real» (Granada Echeverry, 2000:1).

La de�nición de salud sostenida por la Organización Mundial de la Salud 
(de ahora en adelante oms) amplía nuestro marco de entendimiento del 
proceso de salud–enfermedad a otras categorías que se suman a lo biológico, 
entendiendo a «la salud como el estado de completo bienestar físico, mental 
y social, y no solamente la ausencia de enfermedad o dolencia» (Constitución 
de la oms, 1948:1). Por lo que no debemos presentar a la salud y la enferme-
dad como dos procesos dicotómicos, sino que se debe entender como un 
proceso donde existen diversos grados de afectación y en cuyo dinamismo 
consideramos la atención del enfermo. Estas ideas se amplían a partir de la 
publicación del Glosario de Promoción de la Salud presentado por la oms 
en 1998, donde se a�rma lo siguiente: 

Dentro del contexto de la promoción de la salud, la salud ha sido conside-
rada no como un estado abstracto sino como un medio para llegar a un �n, 
como un recurso que permite a las personas llevar una vida individual, social 
y económicamente productiva. La salud es un recurso para la vida diaria, 
no el objetivo de la vida. Se trata de un concepto positivo que acentúa los 
recursos sociales y personales, así como las aptitudes físicas. De acuerdo 



139

con el concepto de la salud como derecho humano fundamental, se destacan 
determinados prerrequisitos para la salud, que incluyen la paz, adecuados 
recursos económicos y alimenticios, vivienda, un ecosistema estable y un 
uso sostenible de los recursos. El reconocimiento de estos prerrequisitos 
pone de mani�esto la estrecha relación que existe entre las condiciones 
sociales y económicas, el entorno físico, los estilos de vida individuales y 
la salud. Estos vínculos constituyen la clave para una comprensión holística 
de la salud que es primordial en la de�nición de la promoción de la salud. 
 
Hoy en día, la dimensión espiritual de la salud goza de un reconocimiento 
cada vez mayor. La OMS considera que la salud es un derecho humano fun-
damental y, en consecuencia, todas las personas deben tener acceso a los 
recursos sanitarios básicos. Una visión integral de la salud supone que todos 
los sistemas y estructuras que rigen las condiciones sociales y económicas, 
al igual que el entorno físico, deben tener en cuenta las implicaciones y el 
impacto de sus actividades en la salud y el bienestar individual y colectivo. 
(Promoción de la Salud. Glosario, 1998:10)

Como podemos corroborar, la salud y la enfermedad no son los puntos 
extremos de una recta. Salud y enfermedad son diferentes grados de adap-
tación del hombre frente al medio, los modos y estilos de vida, y a su vez 
in�uyen en la actividad del hombre como ser social. Los fenómenos de salud 
ocurren dentro de una población cuyos miembros tienen una determinada 
constitución genética y viven en forma organizada en una sociedad que 
transforma continuamente el ambiente, tanto natural como social.

Al considerarse estos determinantes, el concepto de salud debe incluir 
dimensiones individuales, sociales y ecológicas del ser humano. En este 
constante cambio, y en la búsqueda de un equilibrio entre el hombre y el 
ambiente, giran los conceptos de salud, enfermedad y atención. Estos con-
ceptos se interrelacionan y dan cuenta de un proceso dinámico, por lo que 
debemos hablar de «pro ceso salud–enfermedad–atención». No hay un punto 
límite exacto entre ellos. Este proceso no se puede abordar desde la enfer-
medad solamente, ya que esta va a afectar de manera diferente al individuo. 
No hay abordaje de enfermedades, sino de enfermos a los que se les debe 
suministrar atención y cuidados. 

Las críticas al modelo médico tradicional se dirigen a sus esbozos reduc-
cionistas centrados en los aspectos orgánicos de los seres vivos, aquí surge 
el concepto de modelo biopsicosocial. Este modelo permite un abordaje 
integral del proceso salud–enfermedad–atención. Desde cualquiera de estos 
determinantes puede surgir un problema, y a su vez afectan a los demás. El 



140

proceso salud–enfermedad–atención expresa la unidad de lo natural y lo 
social en el hombre.1

El paradigma biopsicosocial considera a la persona como una unidad 
inserta en un contexto histórico, comunitario. A la hipótesis biológica se 
agregan variables socioeconómicas como determinantes del proceso de 
salud–enfermedad. Sin desconocer las dimensiones individuales, se destaca 
la característica colectiva de las personas. Es un modelo o enfoque partici-
pativo de salud y enfermedad que postula que el factor biológico, el psico-
lógico —pensamientos, emociones y conductas— y los factores sociales, 
desempeñan un papel signi�cativo de la actividad humana en el contexto 
de una enfermedad o discapacidad.

De hecho, la salud se entiende mejor en términos de una combinación de 
factores biológicos, psicológicos y sociales, y no puramente en términos 
�siológicos y biológicos. Contrasta con el modelo reduccionista tradicional 
únicamente biológico que, sugiere que cada proceso de la enfermedad puede 
ser explicado en términos de una desviación de la función normal por un 
agente patógeno, genético o anormalidad del desarrollo o lesión. 

Históricamente, el hombre ha luchado por controlar las fuerzas de la natu-
raleza y, entre ellas, ha buscado controlar dos cuestiones imprescindibles 
del proceso de vida de todo ser vivo, la enfermedad (en tanto dolencia) y la 
muerte. Por lo que el atenuante o control de estos procesos son netamente 
culturales, donde la calidad y condiciones de vida en el proceso de salud–
enfermedad–atención de las personas quedará directamente relacionado e 
in�uenciado por el contexto sociohistórico en el que ese individuo se 
encuentre inmerso.

¹ Para una lectura centrada en los cambios de paradigmas en el campo de la salud con-
sultar: Battistella, Gabriel. Salud y enfermedad, consultado en https://www.scribd.com/
doc/5057353/El-proceso-salud-enfermedad



141

Figura 1. Concepciones del hombre 
sobre la salud–enfermedad.
Cuadro de San Martín, H. modificado 
sobre una idea de Moragas, R. citado 
por Granada Echeverry (2000).



142

La antropología y el campo de la salud

La antropología médica es un subcampo de la antropología cultural y social, 
y se centra en la investigación empírica y la producción de teorías por parte 
de los antropólogos sobre los procesos sociales, y las representaciones 
culturales de la salud y la enfermedad, así como también de las prácticas 
de atención o asistencia relacionados con ella. En la Argentina tiene un 
marcado desarrollo desde mediados de la década del 80 del siglo xx, dedi-
cando sus estudios al análisis de los problemas de salud–enfermedad–
atención y centrado la mirada en la causalidad y signi�cación cultural de 
la enfermedad. 

Uno de los problemas teóricos que debe resolver la antropología médica 
o de la salud es la «signi�cación cultural de la enfermedad», ya que se 
cuestiona el supuesto de homogeneidad cultural y el correlativo no recono-
cimiento de las diferencias culturales.

Cuando hablamos de campo de la salud es necesario recordar, en términos 
de Pierre Bourdieu, que para que un campo se estructure como tal, tienen 
que existir una serie de elementos constitutivos y una dinámica interna 
propia. Es decir, se necesita de un capital especí�co en juego, agentes en 
distintas posiciones dentro del campo dispuestos a luchar o disputarse la 
posesión de ese capital (illusio), y que posean un habitus que les permita 
interiorizar las normas y estructuras sociales que orientan su conducta y 
prácticas en el «juego» dentro del campo. Este es un utillaje conceptual que 
nos es útil para analizar las diputas en el campo de la salud en torno a los 
signi�cados de la salud y la enfermedad, quién tiene el mandato y el poder 
de curar, etc. Esta teoría es apropiada para analizar las relaciones de poder 
y los procesos de producción, reproducción y disputa en torno del capital 
material y simbólico que constituyen los problemas de la salud–enferme-
dad–atención en núcleos claves de la vida social.

Cuando hablamos de campo de la salud, intervienen múltiples saberes 
(mágico, religioso, cientí�co–médico), diversos actores sociales —enfermos, 
pacientes, médicos, curanderos, compañías farmacéuticas, hospitales, sana-
torios, clínicas privadas—, modelos de prevención y atención, cosmovisiones 
en torno a la salud y a la enfermedad que entran en disputas y buscan 
establecer ideas hegemónicas en el campo de la salud; ritos, tratamientos, 
prácticas de sanación y curación. Por lo que es indispensable, cuando habla-
mos de salud, tener en cuenta aspectos naturales o biológicos y aspectos 
socioculturales. 

Aquí, más que de�nir cultura, es necesario ver los problemas o temas que 
engloba o de los cuales da cuenta este concepto en el campo de la salud: 



143

procesos de signi�cación y representación de las estructuras materiales que 
se expresa en instituciones o prácticas sociales, contribuye a de�nir una 
identidad social y promueve la reproducción del sistema social. Todo esto 
nos conduce a que ya no sea apropiado hablar de cultura como si existiese 
una forma única, inamovible que represente a todo el conjunto social, sino 
que es apropiado referirnos a «culturas» que coexisten, conviven, se inte-
rrelacionan y, por qué no, disputan espacios en el marco de la sociedad.

La antropología médica y los estudios de cultura,  
salud y enfermedad

Para acercarnos a la problemática de la antropología médica y la forma que 
aborda las vinculaciones estrechas entre salud, enfermedad y cultura cen-
traremos nuestro análisis en las ideas y planteos desarrollados por Mabel 
Grimberg (1995). Desde �nes de los años 70 y principios de los 80 una serie 
de conceptos, propuestas teóricas y metodológicas de la tradición antropo-
lógica evidencian un desparejo pero sostenido «�orecimiento académico» 
en otros campos disciplinarios de las ciencias sociales en general, y en 
particular, en aquellas dedicadas a los problemas de salud–enfermedad–
atención. Este es también perceptible en el uso institucional que realizan 
algunos programas nacionales e internacionales de «salud», de «asistencia 
técnica», etcétera.

La explicita preocupación por incorporar la «subjetividad», la «cotidiani-
dad» y la «signi�cación» de las prácticas sociales en estudios sociológicos, 
históricos, políticos, epistemológicos, ha estado asociado a la renovada 
vitalidad de conceptos tales como los de «cultura», «reproducción simbó-
lica», «diversidad», «comunidad». Vinculado a ello, el uso de métodos cua-
litativos en la investigación social —como se observó en capítulos anterio-
res— ha revalorizado algunas técnicas tradicionales de la antropología: los 
«informantes clave», la «observación participante», las «historias de vida», 
entre otros.

En nuestro país, a�rma Grimberg, en el marco general de los históricos 
obstáculos político–institucionales y académicos sufridos por la antropología 
social en su desarrollo —en ciertos momentos se sucedieron abiertas per-
secuciones a propuestas, equipos e investigadores— no impide que en las 
últimas décadas la antropología dedicada a los problemas de salud–enfer-
medad–atención evidencie un progresivo crecimiento.

La autora, en su estudio, remarca dos cuestiones. Primero, que en todos los 
casos lo dominante es la incorporación de antropólogos —por supuesto, en 
número escaso— de manera aislada, puntual y sobre todo subordinada en 



144

instituciones médicas. Segundo, que no es paradójico el que esta incorporación 
se efectúe en el marco de las políticas que orientan el más formidable proceso 
de ajuste, reconversión–reestructuración y exclusión social; que impulsa pro-
cesos de concentración económico–política, privatización y de mercantiliza-
ción, y consecuentemente de liquidación de la intervención estatal en las áreas 
claves de la vida social (la producción y la reproducción). 
Una parte de este proceso puede relacionarse a las diferentes perspectivas, 
disputas y transacciones que se juegan en el campo de la salud. Otra parte, 
a la funcionalidad y a los reacomodamientos de un sistema de atención que, 
en su apropiación diferencial y discrecional de «lo natural» y «lo cultural», 
profundiza la escisión entre una medicina para «pobres» y otra para «ricos». 
En la primera, «lo cultural» se con�gura como obstáculo, «resistencia» o 
barrera a normas y prácticas sanitarias instituidas; como complemento, «lo 
natural» sostiene la recuperación de «saberes» y el uso de «recursos comu-
nitarios» —agentes de salud, u otras formas de participación de organiza-
ciones comunitarias— para una medicina simultáneamente barata y disci-
plinaria. En la segunda, en cambio, «lo natural» y «lo cultural» se so�stican 
en propuestas de «partos naturales»; en la conformación y la programación 
de equipos de transplantes y tratamiento de enfermedades crónicas; en la 
inclusión de la «problemática cultural» en los planes de estudios de las 
carreras de medicina en universidades privadas, etcétera.

¿Qué características tienen los estudios bajo el modelo clásico de 
antropología médica?

Conviene sintetizar, según lo plantea Grimberg (1995), las características 
dominantes de lo que puede considerarse el modelo clásico de la «antro-
pología médica», para ello seguimos una serie de ejemplos analíticos:

• Las áreas de estudio han sido marcadamente localizadas, la mayor parte 
sobre México, Guatemala y las áreas Andinas del Sur, Colombia, 
Ecuador y Perú. Los estudios se efectuaron en pequeñas comunidades 
rurales con predominio de composición indígena, más recientemente. 
En segundo término, los estudios se desplazaron hacia áreas de 
«pobres» o «marginales» urbanos. Las investigaciones abarcaron jus-
tamente aquellos sectores sociales destinatarios de las políticas de 
salud, sin cobertura por la seguridad social o la atención médica 
privada.

• La metodología se centró en un enfoque exclusivamente de carácter 
microsocial, en el que la unidad de análisis fue la pequeña comunidad, 



145

el grupo étnico, y en menor medida el barrio «popular» urbano. Los 
estudios se efectuaron a través de trabajos de campo prolongados y 
con estadías reiteradas. El resultado fue una abundante información 
etnográ�ca de carácter descriptivo, pero sin mayor poder explicativo. 
En este sentido los estudios antropológicos sobre América Latina han 
proporcionado gran cantidad de datos respectos a las creencias en 
lo que concierne al calor, frío, origen y cura de las enfermedades, pero 
hasta ahora muy pocas investigaciones muestran cómo estas creencias 
tradicionales afectan la aceptación de la medicina moderna.

• Las temáticas, como lo muestran bibliografías y análisis como los de 
Menéndez (1985) y Aguirre Beltrán (1986), en cuanto a la producción 
antropológica estuvo preferentemente focalizada en la «medicina 
tradicional», en particular sobre la e�cacia simbólica y empírica de 
los diferentes métodos de diagnóstico y técnicas terapéuticas. 

• Las propuestas conceptuales parten del reconocimiento de la medicina 
dominante como «medicina cientí�ca» frente a la cual se sostiene la 
racionalidad diagnóstica y terapéutica de la «medicina tradicional». 
La dualidad tradicional/moderno concebida como oposición/exclu-
sión es el marco desde el cual se describe e interpreta los procesos 
estudiados; ambos «tipos» serán planteados como actividades socia-
les que, como parte de la cultura, constituyen un complejo de cono-
cimientos, creencias, técnicas, roles, normas, valores, ideologías, acti-
tudes, costumbres, rituales y símbolos que, interconectados, forman 
un sistema cuyos elementos se refuerzan y soportan mutuamente.

• La visión crítica al modelo médico dominante de salud–enfermedad–aten-
ción estará centrada en la causalidad y signi�cación cultural de la 
enfermedad. Desde esta visión de sistemas en oposición, la «antro-
pología médica» cuestionará:

a) La no consideración de los aspectos socioculturales implicados en la 
enfermedad; más recientemente planteará la necesidad para la medicina 
«cientí�ca» de ingresar los «saberes tradicionales» y desarrollar un trabajo 
de cooperación con los curadores o curanderos.

b) La estructuración marcadamente etnocéntrica de la relación médico–
paciente, puesta en evidencia en el no reconocimiento del saber y la capa-
cidad terapéutica de los sistemas tradicionales, en el uso de un lenguaje 
técnico alejado de la experiencia cotidiana de los pacientes, y en la ausen-
cia de comunicación e información hacia los mismos.



146

c) El supuesto de la homogeneidad cultural y el correlativo no reconocimiento 
de las diferencias culturales. Este énfasis ha conducido a plantear que el 
personal médico no entiende los síndromes de la nosología popular, que 
sirven a los pacientes para describir sus dolencias, ni las ideas sobre la 
naturaleza sobrenatural de sus padecimientos, con los conceptos que 
consideran apropiados para tratarlos.

d) Los aspectos de burocratización en la atención y el control social sobre 
las comunidades indígenas.

¿Cuáles son las limitaciones de los estudios antropológicos en relación 
con la salud?

Siguiendo las investigaciones de Grimberg (1995), entendemos que la historia, 
la estructura y el funcionamiento de los sistemas de atención y las políticas 
sociales no se han constituido, de forma predominante, aún en objeto de 
estudio antropológico. Más allá de las adscripciones explícitas a las pers-
pectivas en las que los antropólogos se reconocen, creo que básicamente 
permanecen sin resolverse dos grandes problemas teóricos de la antropo-
logía. El primero, la permanencia de una visión reduccionista de las relaciones 
sociales. Estas siguen siendo concebidas como relaciones interpersonales, 
en un marco general de «intercambio recíproco» a través de redes y soportes 
sociales estructurales. El segundo gran problema teórico es la focalización 
en el signi£cado cultural de la enfermedad. La enfermedad es vista como un 
rico texto simbólico capaz de ser leído en profundidad para captar los sen-
tidos culturales que encierra.

Y este, es a criterio de Grimberg (1995), la clave del problema: no se inte-
rrogan los procesos de producción de sentidos culturales, no se indaga las 
dimensiones ideológicas que atraviesan los sistemas de signi�cados. Como 
se ha a�rmado, las culturas están llenas de «misti�caciones», por lo que 
deben ser «situadas» en su contexto histórico, económico y político. De otra 
manera, se perpetúa el privilegio teórico de la dimensión cultural de las 
prácticas, incluidas las de salud.

¿Qué propone la antropología para repensar los problemas de salud?

Es a partir del reconocimiento de las limitaciones de los estudios antropo-
lógicos actuales con respecto a la salud, que pareciera imprescindible reo-
rientar la discusión conceptual en torno a las siguientes líneas:



147

• Utilizar la categoría de proceso salud–enfermedad–atención a partir de 
considerar que estos procesos no solo son emergentes de condiciones 
—socioeconómicas y políticas— de vida y de trabajo, sino que son 
objeto de la construcción de saberes y prácticas de los conjuntos 
sociales, incluidos los especialistas (curanderos, funcionarios de 
salud), que posibilitan su de�nición, su reconocimiento, así como las 
formas organizadas de atención.

• De�nir su carácter social como globalidad, para plantear desde donde 
articulamos las posibles dimensiones de análisis. El concepto de 
campo de Bourdieu (1990) puede ser fértil para analizar las relaciones 
de poder y los procesos de producción, reproducción y disputa en 
torno del capital material y simbólico que hacen a los problemas de 
salud–enfermedad–atención en núcleos claves de la vida social.

• Considerar un concepto de poder y de relaciones de poder que permita 
explicar los procesos de producción y reproducción de la desigualdad, 
los nudos de con�ictividad y los modos de dirimir las disputas en el 
campo, así como las relaciones con la construcción de formas de 
interpretación, codi�cación y problematización de la vida social.

• Problematizar aspectos de la cotidianeidad sobre los cuales se propone 
algún tipo de control social especí�co.

Ante el desarrollo constante de los estudios de antropología sociocultural 
desde diferentes perspectivas, con múltiples conceptos y abordando pro-
blemáticas diversas, resulta todo un desafío abordar temáticas actuales 
relacionadas a la salud utilizando algunas de las categorías de análisis y 
conceptos que hemos venido trabajando a lo largo de este libro introductorio, 
en este capítulo y en los capítulos anteriores.

Los primeros interrogantes que nos surgen son: ¿Cómo in�uyen los con-
dicionamientos culturales en los procesos de salud, enfermedad y atención? 
¿El proceso de salud–enfermedad–atención es interpretado de manera simi-
lar por aquellos individuos que viven en un mismo lugar, pero cuyas con-
cepciones del mundo son diferentes? ¿Actualmente, hay abiertos choques 
entre distintas concepciones o visiones del mundo en torno a lo que signi�ca 
una vida saludable? Cuando una persona se siente enferma, ¿a quién acude, 
qué explicaciones y atención o tratamiento cubre mejor sus expectativas? 
Seguramente son preguntas cuyas respuestas son tan diversas y variadas 
como los seres humanos mismos.



148

La enfermedad y la estigmatización social del enfermo

Es frecuente que, ante determinados síntomas o afecciones, los individuos 
construyan un modelo de explicación —que a veces puede tener fundamento 
teórico y otras no—, de tratamiento y de atención de esas enfermedades o 
dolencias. Se elaboran y reproducen ideas en cuanto al contagio, la gravedad 
e intensidad de la dolencia física o psíquica catalogando a quién la padece 
con «rótulos» socialmente construidos. De esta manera el enfermo pasa a 
ser reconocido, etiquetado o nombrado de manera despectiva, suponiendo 
que su enfermedad es el producto del estilo de vida que lleva: condiciones 
precarias de existencia, relaciones promiscuas, hábitos y costumbres perju-
diciales, conciencia carente de ética y moral, descuidos y excesos. Se adjudica 
al enfermo la total responsabilidad sobre su enfermedad y sobre la forma 
de llevar adelante su tratamiento, se lo estigmatiza y excluye de ciertas 
prácticas y espacios compartidos.

A continuación, analizaremos dos casos diferentes pero cuyo accionar del 
conjunto de la sociedad lleva a la estigmatización y la discriminación: por 
un lado, el caso del vih–Sida y, por otro, el tema del Cólera. No nos aden-
traremos en las explicaciones médicas, ni sintomatologías, ni diagnósticos 
de estas afecciones, sino que centraremos la mirada en los aspectos socio-
culturales que rodean a los enfermos y las reacciones del entorno social más 
próximo. Para ello recurriremos a planteos e ideas expresados en distintos 
capítulos contenidos en el libro Cultura, Salud y Enfermedad. Temas en 
Antropología Médica compilado por Marcelo Álvarez y Victoria Barreda (1995).

Entonces, se propone «revertir el paradigma de acción»: preocuparnos 
por prevenir y dejar de estigmatizar al enfermo. El aporte que supone abordar 
problemáticas de salud desde una mirada antropológica nos posibilita foca-
lizar en las particularidades socioculturales de los enfermos. Es decir, la 
necesidad de una atención personalizada fortaleciendo los procesos de 
salud–enfermedad–atención centrados en el bienestar, y no fundados en los 
prejuicios o preconceptos que muchas veces se reproducen desde el propio 
sistema de salud o desde los profesionales encargados de sostener, acom-
pañar y prescribir el tratamiento de las dolencias. 

Algunas consideraciones sobre vih–Sida

Es inevitable que cuando se habla de «sida», la palabra no solo nos remite 
a una enfermedad, sino que en sí misma están implícitas ideas como las 
de «contagio», «muerte», «riesgo», «sexualidad», «drogas», «responsabi-
lidad». Este conjunto de ideas y signi�caciones nos están demostrando 



149

que el problema excede el discurso médico y nos lleva a considerar al sida 
como un problema sociocultural, contextualizado en un marco analítico 
sociohistórico. Para ello, expondremos los aspectos centrales del planteo 
de Victoria Barreda y María de los Ángeles Moya en su artículo sida y pre-
vención: un desencuentro (1995).

Las autoras sostienen que en esta etapa de neoliberalismo, que centra su 
atención en la privatización de empresas para optimizar ganancias, se erige 
la ideología de la «libertad individual a ultranza», donde el individuo es libre 
de elegir, por tanto, todo lo que le pasa es exclusiva responsabilidad propia.

Para justi�car un sistema donde todas las piezas parecen encajar —incluido 
el SIDA como elemento novedoso y elocuente— para legitimar, asimismo 
las desigualdades y las diferencias sociales: los más desprotegidos, los 
débiles, los frágiles se merecen lo que les ocurre (salvo pocas y especiales 
excepciones) porque son «libres» de conducir su existencia de acuerdo con 
sus talentos y capacidades. (Barreda y Moya, 1995:70)

En este contexto el sida se presenta como un «hecho objetivo» —el virus 
es estudiado desde la virología, sometido a prueba y veri�cado en el labo-
ratorio, cuanti�cado en estadísticas— y, por lo tanto, indiscutible. No obs-
tante, la ciencia médica se ha visto obligada a analizarlo desde una óptica 
más totalizadora y considerarlo como un hecho social. De esta manera, en 
relación con el tema del sida comienzan a tomar fuerza contenidos ideoló-
gicos que están en concordancia con el proyecto neoliberal que dei�ca al 
individuo como responsable de sus propios actos y libre de forjar su destino, 
negando las diferencias entre grupos sociales, sus carencias y necesidades, 
al tiempo que se busca restablecer valores tradicionales centrados en la 
religión, la autoridad, la cultura occidental, entro otros. Y, especí�camente, 
si trasvasamos estas ideas al problema del vih–Sida, el individuo es el único 
«responsable» de su salud, por lo tanto, de contraer el contagio que se asocia 
a ideas morales vinculadas a la �delidad, la monogamia, la abstinencia. 

Si nos retrotraemos a los primeros pasos de la medicina, con respecto al 
sida, llegamos a las consideraciones sobre «grupos de riesgo», concepto que 
ha sido elaborado por la epidemiología. Así se delimitaban conjuntos sociales 
que por diferentes circunstancias y prácticas estaban expuestos a contraer 
el virus, ellos eran: homosexuales, hemofílicos, haitianos y heroinómanos. 
Esta clasi�cación de «grupos de riesgo» se instala sobre una estructura 
preexistente de prejuicios, a la que refuerza y que estigmatiza, y lleva una 
sanción y acusación implícita para con el enfermo. 



150

Relacionado a ello, se pone en evidencia una cuestión que tiene que ver 
con una problemática sociocultural que excede la competencia médica. 
Porque el argumento basado en «grupos de riesgo» se interconecta junto a 
los prejuicios preexistentes, y con�guraron una representación social del 
sida como un «problema de otros», obstaculizando una efectiva campaña 
de prevención de la enfermedad.

Por ello, la medicina se vio obligada a desechar el concepto de «grupo de 
riesgo» y volver a delinear el problema del sida desde una perspectiva socio-
cultural y no estrictamente biológica. Desde esta nueva mirada se toma como 
punto de partida la rede�nición del «sida como un problema de todos».

En consonancia, nuevamente, con el modelo socioeconómico neoliberal 
que considera la sociedad como un todo sin discrepancias ni desigualdades, 
el mensaje lleva implícito que el «problema de todos» apela a la «respon-
sabilidad individual». Ese «todos» considera a la sociedad en un bloque 
homogéneo, borrándose las diferencias entre los grupos —de�nidos por 
clase social, o por variables como sexo, edad, nivel de instrucción, nivel 
socioeconómico, prácticas sexuales— con el afán de democratizar el virus. 

Figura 2. En el tema del VIH–Sida 
el desconocimiento y la estig-
matización van de la mano. 
Fotografía extraída de https://
www.sidalava.org/el-vih-y-otras-
its/estigma-y-discriminacion/ 
Fecha de última consulta 20 de 
Junio de 2023.



151

Ese «todo social» homogéneo, armónico, ahistórico, que niega las diferen-
cias, pone de mani�esto, en última instancia, una frontera que separa la 
salud de la «enfermedad»; es decir, sanos versos infectados (portadores 
de VIH+ y enfermos). Ese límite oculto, no mani�esto pero presente en el 
modelo, nuevamente obstaculiza la prevención. El límite, en verdad, existe. 
Sin embargo, creemos que debería ser resigni�cado positivamente: tanto 
portadores como no portadores están comprometidos en la totalidad de la 
problemática preventiva. (Barreda y Moya, 1995:72)  

Figura 3. Campaña de con-
cientización sobre transmisión 
del SIDA. Afiche–propaganda 
extraído de https://www.mendoza.
gov.ar/wp-content/uploads/
sites/16/2016/03/sida-material.
pdf Fecha de última consulta 20 
de Junio de 2023.



152

Según las autoras, las campañas preventivas, que en de�nitiva quieren 
«anticiparse a», están dirigidas a las personas «sanas para evitar el conta-
gio». Pero, es de vital importancia que se incluyan en las campañas a los 
portadores de vih+ para que cuiden su salud y para que velen por la salud 
de otros. Es indispensable dejar de ver a la sociedad como un «todo homo-
géneo» y atender las particularidades de cada grupo, sin por ello caer en la 
diferenciación en sentido negativo que lleve a la estigmatización. 

La producción de sentidos en torno a un brote de cólera

Aquí haremos una mención sintética, pero no por ello carente de importancia 
sobre la multiplicidad de signi�caciones y sentidos que se con�eren a un 
brote de cólera en el norte de nuestro país a comienzos de la década de 
1990. En de�nitiva, cómo la enfermedad es utilizada y distorsionada por 
discursos médicos, políticos y de los medios de comunicación, en función a 
los intereses que sustenten cada uno de ellos como productores de signi�-
cación y sentido. Aunque todos comparten como idea central que las cos-
tumbres, hábitos culturales y alimenticios de un grupo de habitantes origi-
narios de Salta son los responsables del brote y propagación de la enfermedad, 
sin ahondar en cuestiones estructurales más profundas que tienen que ver 
con los medios de vida y subsistencia con el que cuentan estas personas. 
En de�nitiva, con la marginalidad, carencia y falta de trabajo.

Retomaremos algunas cuestiones escritas por la antropóloga Morita 
Carrasco en un artículo denominado Cólera, cultura y poder: la trama discur-
siva del cólera (1995). La investigadora señala al comienzo de su artículo que 
quiere analizar el entrecruzamiento de discursos alrededor de la epidemia 
de cólera desatada en el país a comienzos de 1992, enunciando que tratará 
los discursos técnicos–médico, o�ciales —de medios de comunicación y 
funcionarios políticos— y de los afectados. Al mismo tiempo que buceará en 
los saberes generados sobre salud y enfermedad durante la epidemia.

En este caso el cólera fue utilizado políticamente, y el discurso o�cial de 
funcionarios y medios de comunicación hizo uso y abuso de insumos prove-
nientes de la antropología —como las categorías de cultura, patrones socio-
culturales, costumbres, hábitos— impidiendo un diálogo entre distintos pun-
tos de vista que puedan interpretar la esencia del problema. 

«La simpli�cación del tema a la dupla conceptual cólera–cultura impidió el 
diálogo entre otros puntos de vista, otros saberes, la posible o no posible 
convivencia entre ellos. Para decirlo sintéticamente, la fuerza explicativa y 
política de los “modos tradicionales de vida” barrió de un plumazo a todos 
ellos» (Carrasco, 1995:147). 



153

Según las presiones y di�cultades que el gobierno de turno debe enfrentar 
con el devenir de este brote de cólera, la «cultura» va tomando diferentes 
valoraciones: es pobreza y marginalidad a la que están sometidos estos 
grupos de indígenas, producto de razones históricas alejadas del presente. 
Luego esa «pobreza» se sitúa y acentúa por la fuerza de sus hábitos, creen-
cias y costumbres ancestrales, que impiden que se incorporen a la vida 
moderna. Por lo que podemos observar que la «culpa» de las condiciones 
que conllevan al brote de cólera se debe pura y exclusivamente a sus hábitos 
y condiciones de vida que toman por elección y bajo su única responsabili-
dad, nada tiene que ver aquí el Estado como garante de condiciones de vida 
digna para sus habitantes. Al respecto el Gobernador de la provincia de Salta 
en 1992 declara a un reconocido diario: 

Figura 4. Condiciones de vida de 
las comunidades aborígenes del 
norte de Salta. Fotografía extraída 
de http://nomaschicosconham-
bre.blogspot.com/2011/02/la-co-
munidad-aborigen-wichi-pierde.
html  Fecha de última consulta 6 
de Julio 2023.



154

La lucha contra el cólera estaba preparada, funcionó el sistema de atención 
primaria de la salud, con los agentes sanitarios… lo que no funcionó y no 
es culpa de los agentes fue la concientización de la gente, la in�uencia de 
culturas diferentes, sobre todo en las comunidades aborígenes del Bermejo 
y del Pilcomayo, sin duda fue un gran obstáculo. Sin duda que toda zona de 
economía de subsistencia implica una marginación de la gente que vive en 
ella. Porque no hay empresarios o porque no hay una organización econó-
mica, o por el propio aislamiento que provocan las diferencias culturales.2

² Declaraciones del Gobernador de la Provincia de Salta Capitán Roberto Ulloa. Pagina/12. 
26–02–1992 citado por Carrasco (1995:151).

Figura 5. Recorte de diario 
durante la epidemia de cólera 
en Argentina. Fotografía extraída 
de https://www.cuarto.com.ar/
historia-a-30-anos-de-la-epi-
demia-de-colera-que-se-inicio-
con-6-casos-en-salta/  Fecha de 
última consulta 6 de Julio 2023.



155

Con respecto a las relaciones que entablan estos grupos con el Estado y 
los representantes políticos es revelador un testimonio de un Mataco que 
explica: 

«Y ese pensamiento que nosotros tenemos que vivimos en la suciedad. 
Nosotros muchas veces decimos nosotros no tenemos la culpa. La culpa la 
tienen ellos. Los políticos ya te abrazan quieren que los apoyen los mata-
cos. Que sí que van a haber casillas para la gente. Y presidente, gobernador, 
concejal ya te dan la espalda, cuando ellos se acomodan. Mira ellos nos dan 
consejo que limpie la casa, que haga las letrinas. Pero como no, y a veces 
nosotros igual tenemos que cumplir, pero todo el día sin comer nada».3

A partir de los testimonios se evidencian varias cuestiones. Por un lado, 
que el ámbito político supo usufructuar muy bien conceptos y categorías 
acuñadas por la antropología a lo largo del tiempo, aplicándolas y dándoles 
un sentido afín a los intereses políticos ante la inminente propagación del 
brote de cólera en la región norte de Salta. Por otra parte, el reconocimiento 
del carácter de «ciudadano» de los indígenas: reconocidos como tal ante la 
cercanía de las elecciones, pero privados de las condiciones mínimas de vida 
digna, higiene y salubridad en sus viviendas. 

Al mismo tiempo, su entorno próximo se modi�ca con la tala de árboles 
y la reducción de la super�cie del monte y el cambio o reducción del curso 
de las aguas de ríos y arroyos. Ello di�culta la obtención de alimentos pro-
vistos por la caza de animales y la pesca en los cursos de agua cada vez más 
escasos. En declaraciones al diario La Nación, un médico plantea que:

Esta situación no se soluciona con hospitales de campaña porque la causa 
del mal es otra. La gente no tiene dónde vivir, no tiene qué comer y subsiste 
en condiciones de extrema pobreza. Creo que el cólera es un castigo para las 
autoridades por haberse olvidado de nuestra existencia. Porque —a�rma el 
Doctor Cautada— aquí también hay seres humanos a los que no se puede 
pretender ayudar con hospitales de campaña. Hay que darles trabajo para 
que puedan vivir dignamente.4

³ Testimonio de un Mataco citado por Carrasco (1995:149). 
⁴ La Nación, 12–02–1992 citado por Carrasco (1995:150). 



156

Si pensamos en las concepciones que rodean a la comunidad de matacos 
en lo que se re�ere a tener salud, para ellos como para otros grupos, tiene 
que ver con comer, tener casa y tener trabajo, es decir, estar enfermo es no 
contar con las condiciones necesarias para alcanzar esas metas. Para ellos 
esto no es posible hoy en día por razones históricas y políticas que han 
modi�cado su entorno y su ecosistema.

En tanto, como leíamos más arriba, para el gobernador la enfermedad es 
un problema vinculado a condiciones de vida, pero también el resultado de 
las costumbres de algunos grupos sociales. Si estos hábitos y costumbres 
se cambiarían se revertiría la enfermedad. 

En lugar de abrir caminos para la búsqueda de solidaridades o la compagi-
nación de los diferentes sectores sociales con el menor costo posible —en 
vidas, en recursos materiales, en esfuerzos, etc.— el cólera abrió brechas. 
Sectorizó las diferencias. Resituó a cada uno en su lugar. Re-a�rmó, mis-
ti�cando las distancias culturales que nos separan. Ellos, «los otros», los 
indios con sus costumbres y creencias nuevamente afuera de la historia, de 
los valores políticos, económicos e ideológicos y nosotros del lado del pro-
greso, la técnica y la producción de las ideas. Nuevamente frente al desafío 
de educarlos, civilizarlos, cambiar sus patrones culturales y sus «malos 
hábitos». La solidaridad y el pluralismo sociocultural cedieron el paso a la 
bene�cencia, la caridad y el asistencialismo. (Carrasco, 1995:147)

La multiculturalidad y la construcción  
de sentidos sobre la salud

Cuando nos proponemos analizar diferentes temáticas relacionadas a los 
procesos de salud–enfermedad–atención de personas y comunidades es 
imprescindible conocer la diversidad cultural que constituye los grupos 
humanos bajo estudio; sus ideas y representaciones en torno a la salud y la 
enfermedad; sus creencias y prácticas mítico–religiosas; los procesos edu-
cativos y el lenguaje oral, corporal y gesticular, utilizado para emprender 
instancias de comunicación, entre otras múltiples aristas que conforman la 
dimensión sociocultural característica de cada grupo de personas contex-
tualizado en un tiempo y espacio especí�cos que construyen y reproducen 
una concepción del mundo que los nuclea.



157

Diversas concepciones socioculturales acerca del consumo de alcohol

Es necesario indagar en torno a las representaciones y concepciones que 
diferentes grupos o sectores sociales sostienen en función del consumo de 
alcohol en exceso. Hoy en día es uno de los problemas cotidianos por los 
que atraviesa nuestra sociedad, sobre todo el impacto que tiene en los 
jóvenes, siendo una de las adicciones sociales que actualmente crece a un 
ritmo acelerado.

Para analizar el alcoholismo, desde una perspectiva sociocultural, hay 
que tener en cuenta múltiples factores que con�uyen y complejizan la 
temática. Primeramente, abordar el estudio de la composición social del 
grupo de pertenencia de los individuos con problemas de adicción al alco-
hol; desentrañar las motivaciones o causas que conllevan al consumo exce-
sivo; las consideraciones que tienen sobre esta práctica o costumbre; si la 
ven como una enfermedad y, asociado a ello, cuál es la idea que tienen 
sobre la salud, la enfermedad, la atención, la curación. En de�nitiva, las 
concepciones en torno al proceso salud–enfermedad–atención que com-
parten los individuos. 

También hay que considerar el papel que juegan los medios de comuni-
cación, internet y las redes sociales al respecto. Por un lado, se presenta al 
consumo de alcohol como peligroso y principal causa de accidentes, por 
otro, estamos rodeados de publicidades que invitan a tomar tal o cual bebida 
que nos acerca al éxito, nos rodea de mujeres bonitas y buenos amigos. En 
de�nitiva, la publicidad re�eja, así, el correlato de la ambigüedad de la 
sociedad en relación con el consumo de alcohol. En resumidas cuentas, un 
doble discurso donde prevalece la asociación del consumo de alcohol y un 
estilo de vida distendido, con momentos llenos de satisfacción y felicidad.  

La radio y a veces la televisión no se ponen de acuerdo. Ratos dicen que el 
alcohol es malo. Que hace que se choque con los autos, qué se yo… Ratos 
hay que dicen que el alcohol es malo (…) Ratos hay que tomar tal o cual vino 
o aperitivo, hace las cosas de la vida buenas. Algo ha de haber de cierto. 
Hasta los políticos, cuando se acuerdan de nosotros, cerca de las votaciones, 
invitan con empanadas y vino. (Relato citado por Kalinsky y Arrúe, 1996:128). 



158

En otro sentido, está la idea comúnmente compartida, por gran parte de 
la sociedad, de que los que se embriagan, «los borrachos», como se los 
cataloga vulgarmente, son personas que no les interesa trabajar por lo que 
viven miserablemente y lo único que buscan es conseguir una moneda para 
poder tomarse un trago y evadirse de la realidad.

Tal vez habría que erradicar una idea sostenida desde el sentido común 
que ha construido estereotipos donde parece que solo la gente humilde y 
pobre sufre el problema del alcoholismo, como si fuera una constante de la 
marginalidad. Tal vez la cuestión este dada porque las personas humildes 
no disimulan su adicción, son más visibles, cuentan con menos capital social, 
cultural y económico para cubrir el problema.

El exceso en el uso de alcohol destruye a la persona y arrasa con los proyectos 
de vida. Pero, por otra parte, es el mismo alcohol quien intenta capear las 
sinuosidades de una sociedad surcada por las contradicciones —de género, 
de edad, de condición étnica, social, económica, política, institucional— para 
dominar o resistir, para controlar o rebelarse. (Kalinsky y Arrúe, 1996:151)

Figura 6. Es preocupante actualmente 
el consumo de alcohol en los jóve-
nes. Fotografía extraída de https://
www.jujuyaldia.com.ar/2013/09/18/
preocupa-el-alto-consumo-de-al-
cohol-en-los-jovenes-de-jujuy-so-
bre-todo-en-las-mujeres/  Fecha de 
última consulta 10 de Julio 2023.



159

Las citas enunciadas anteriormente son del trabajo realizado por Beatriz 
Kalinsky y Willie Arrúe (1996) que aborda diferentes problemáticas de la salud 
desde una perspectiva socioantropológica en la zona del sur de la Provincia 
de Neuquén (Argentina), donde hay profundos con�ictos interculturales ya 
que conviven mapuches, criollos, europeos, habitantes de las grandes ciu-
dades, turistas extranjeros, pentecostales y católicos. En uno de sus capítulos 
trabajan el tema del alcoholismo estudiando cómo en la diversidad de estos 
grupos humanos hay diferentes modos de pensar, hacer y sentir, compleji-
zando el panorama del consumo de alcohol en esa región, pero que nos 
puede servir de guía para repensar las ideas y concepciones que normal-
mente circulan en torno a las personas alcohólicas en nuestras sociedades 
contemporáneas.

Los autores antes mencionados, a�rman que para la comunidad mapuche 
el consumo de ciertas bebidas alcohólicas esta asociado a la curación o 
sanación de ciertos «males o daños», al mismo tiempo que cumple una 
función social y ritual en ciertas festividades —chicha o chupilca que es vino 
mezclado con harina tostada— como las rogativas para pedir agua o buenos 

Figura 7. Desde el sentido común 
se asocia pobreza con alcoholismo. 
Fotografía extraída de https://
www.freepik.es/fotos-premium/
vagabundo-borracho-durmio-ca-
lle-concepto-alcoholismo-falta-vi-
vienda_29602392.htm  Fecha de 
última consulta 10 de Julio 2023.



160

animales y cosechas. Mientras en los cultos pentecostales se promueve la 
abstinencia, y los grupos de alcohólicos llaman a los abstemios con el ape-
lativo de «canuto», que deriva de Canutt, quien fue uno de los primeros 
pastores pentecostales que impulsó una cruzada antialcohólica.

En función de las particularidades de la región multicultural en la que 
realizan sus investigaciones estos autores, Kalinsky y Arrúe, remarcan algunas 
limitaciones metodológicas para abordar el problema del alcoholismo desde 
diferentes perspectivas. En tal sentido, nos resulta de gran relevancia para 
nosotros conocer y poder constatar estas limitaciones. 

Las perspectivas biogenéticas del alcoholismo intentan promover una 
visión que no toma en cuenta la diversidad de signi�caciones que ponen 
sobre el tapete las perspectivas socioantropológicas y psicológicas al abordar 
esta problemática. Las determinaciones sociopolíticas parecen desvincularse 
de un concepto de alcoholismo como «enfermedad del cuerpo». La ingeniería 
genética esta cada vez más entusiasmada con la posibilidad de actuar sobre 
presuntos genes «culpables». Por su lado, el alcoholismo como manifestación 
individual, familiar, social de clase y étnica es visto desde la sociopolítica 
como el resultado de alternativas macro estructurales. 

Desde la antropología, casi siempre el alcohol ha sido objeto de la des-
cripción de las funciones integrativas que cumpliría en algunas sociedades 
y ha sido minimizado por muchos antropólogos en sus estudios. Por lo tanto, 
según Kalinsky y Arrúe para abordar la problemática del alcoholismo es 
necesario estudios interdisciplinarios que ataquen las diversas aristas del 
problema. Aunque para delinear planes y estrategias de acción que reviertan 
o controlen la adicción al alcohol no vasta solo con una mirada interdisci-
plinaria y globalizadora del problema, si no van acompañadas de políticas 
provinciales y nacionales al respecto.

En este punto se remarcan algunas cuestiones. Por un lado, los escasos 
recursos que se destinan para llevar adelante investigaciones, prevención y 
rehabilitación del alcoholismo. Por otra parte, el monto excesivamente bajo 
del gravamen impositivo que tienen algunas bebidas alcohólicas, como ser 
el vino, hace suponer la existencia de una política o�cial que propicia el 
consumo masivo de este tipo de bebidas. Seguramente, ello esta sujeto a 
políticas de�nidas en función de intereses concentrados en el sector vitivi-
nícola, en estrecha relación con las condiciones estructurales del sistema. 

Por lo que vemos, si bien el estudio de estos autores se centra en una 
región particular de la Argentina, no por ello deja de brindarnos elementos 
y herramientas que nos sirven para analizar la problemática en el marco de 
las sociedades contemporáneas y en el resto de nuestro país, ya que los 
aspectos estructurales son compartidos y similares en distintas zonas. Tal 
como se mani�esta,



161

queda expuesta la escasa visibilidad que el sector salud tiene sobre el 
problema del alcoholismo. La medicina regional no ha tenido un enfoque 
homogéneo al respecto. Los pobladores mapuches y sus curadores tienden 
a inquietarse por las complicaciones que provoca. En general, las interpretan 
como síntoma del «daño», entidad indígena que denomina la producción de 
la enfermedad por envidia a través de las fuerzas del mal. Esta concepción 
se emparenta con la de algunos grupos religiosos que ven la enfermedad 
como castigo divino que sólo puede enfrentarse con la fe del enfermo y 
sus allegados. (…) la medicina o�cial tampoco tiene un criterio unívoco. El 
concepto de alcoholismo como enfermedad suele entrar en con�icto con 
los conceptos populares, sobre todo antes de que aparezcan las complica-
ciones. Aunque también los integrantes del equipo o�cial de salud, al tomar 
conciencia de sus limitaciones, recurren al rechazo del alcohólico, cayendo 
en los discursos moralizantes. No quiere verse el problema y, entonces, el 
equipo diagnostica sólo las complicaciones (gastritis, polineuritis, cirrosis), 
sin hacer mención del alcohol. Este procedimiento tiene, paradójicamente, 
el efecto de medicalizar el problema. (Kalinsky y Arrúe, 1996:145–146)

En función de lo analizado hasta aquí, podemos constatar que el tema del 
alcohol nos conduce a una intrincada red de relaciones, representaciones, 
experiencias y acciones sociales y políticas, que lo vuelven un factor social 
de constante dinamismo y disrupción. Aceptar la complejidad del problema, 
sin estigmatizar al enfermo sino tratando de ayudar, indagando en las vin-
culaciones que pueden establecerse entre el alcohol y las búsquedas per-
sonales, las frustraciones, el sufrimiento a los que están sometidos el sujeto, 
su familia y su entorno cercano, puede acercarnos a construir soportes tera-
péuticos de verdadera ayuda para el alcohólico.

La consideración de los dogmas del «otro» en el proceso 
salud–enfermedad–atención 

Para el desarrollo de esta problemática nos centraremos en los aportes 
brindados en el capítulo del libro de Kalinsky y Arrúe (1996) denominado Si 
Dios es el mismo siempre. Paisajes, contrastes y pluralismo cultural en el 
ámbito de la salud. En este texto se focaliza la atención en situaciones de 
contacto religioso que tienen que ver con la convivencia de la religión mapu-
che y el pentecostalismo en la zona del sur de la provincia de Neuquén. Como 
ya habíamos expresado anteriormente esta región es un escenario de pro-
funda y compleja convivencia sociocultural —mapuches, criollos, colectivi-
dades de origen extranjero— a la que se suma la oleada turística por los 



162

deportes de invierno, la pesca internacional y turismo de aventura. Según 
a�rman los autores: 

El contraste —cultural, económico, ideológico y religioso— es la identidad 
de la zona. El con�icto es la trama que no podemos esquivar en nuestro 
trabajo desde el proyecto de Atención Primaria y Salud Mental que llevamos 
adelante; ya que las relaciones sociales con las que solemos enfrentarnos 
están armadas, o desarmadas, a partir de estos componentes. (Kalinsky y 
Arrúe, 1996:163–164) 

El hospital de la zona se convierte en una cápsula simbólica donde se 
aglutinan las versiones y facetas de este pluralismo cultural, donde cada 
persona que va a ser atendida lleva consigo no solo signi�cados propios 
sino también estereotipos sociales que se han ido construyendo alrededor 
de cada uno de los que entran en el contacto cultural. En el hospital se 
encuentran diferentes actores, versiones, posiciones y participaciones que 
van otorgando sentido a la salud. El pluralismo cultural se evidencia en los 
diferentes actores y en la diversi�cación de los conceptos de salud, enfer-
medad, atención, curación y recuperación, ya que cada uno propone signi-
�cados y prácticas que en algún momento pueden juntarse, pero en otros 
de�nitivamente se apartan. Aquí hay que tener en cuenta que los puntos de 
vista de los proveedores de salud no son los mismos de quienes usan las 
diferentes opciones médicas, enfrentando a cuerpos de conocimiento cien-
tí�co–médico con los religiosos, ambos tipos de conocimientos se arrogan 
las competencias de curación. Los médicos se amparan en el valor y e�cacia 
de la ciencia, mientras que el conocimiento religioso se adjudica el valor 
predictivo y curativo. Damos por sentado que solo cumple su papel curativo 
mediante lo que se conoce como «e�cacia simbólica».  



163

Los enfermos mapuches, generalmente, recurren a ambas opciones al 
momento de construir un patrón de comportamiento de atención de la salud, 
en un constante ir y venir entre las consultas médicas en el hospital y —
simultáneamente o alternativamente— a las curanderas indígenas. Y aquí es 
apropiado remarcar que, para ellos, desde la salud y la enfermedad, el «otro» 
es el profesional, académico y autoridad en tema de enfermedades por sus 
competencias y pertinencias profesionales. «En el caso de la medicina mapu-
che, la �gura del “shamán” fue, sin duda, la que dominó el campo de la cura. 
En la actualidad, la “machi” es menos accesible al observador externo y es 
probable que actúe como un término que resume muy diferentes formas 
tradicionales de cura» (Kalinsky y Arrúe, 1996:169).

Figura 8. Ritual ancestral del 
pueblo Mapuche bendiciendo 
terreno donde se construirá un 
hospital. Fotografía extraída de 
https://www.diarioconcepcion.
cl/ciudad/2022/06/03/terre-
no-en-donde-se-emplazara-hos-
pital-de-coronel-fue-bendeci-
do-con-ritual-ancestral-mapuche.
html  Fecha de última consulta 12 
de Julio de 2023.



164

En la actualidad existe cierta apertura en la religión mapuche que ha 
permitido que se despliegue una �exibilidad en el uso de factores prove-
nientes de otros sistemas de conocimiento, que se ponen en práctica en las 
curaciones populares. En ellas, si bien hay un predominio de la palabra (rezos, 
cantos), hay desde luego una clara noción de las posibilidades que puede 
brindar el hospital para casos que no pueden ser incluidos en su competen-
cia. Además, el uso de medicamentos patentados —de diagnósticos de la 
medicina o�cial (de la gente «blanca») y la vacunación—, son ejemplos que 
forman parte de la parafernalia shamánica.

Frente a lo que parece una enfermedad única, como el «daño» o en otras 
regiones, el «susto» o «ataque de nervios», la medicina mapuche ha desa-
rrollado un vasto conjunto de conocimientos técnicos, permitiéndole contar 
con series diagnósticas, recursos terapéuticos especí�cos y pronósticos dis-
criminados según el caso, no es todo lo mismo, sino que hay matices de 
«causas» que se relacionan a las terapias que cada uno debe implementar. 

Figura 9. Ritual guiado por la 
«machi». El término «machi» hace 
referencia a shamán mapuche.
Fotografía extraída de 
https://www.ugr.es/~pwlac/
G19_09Beatriz_Carbonell.html  
Fecha de última consulta 12 de 
Julio de 2023.



165

Otro conjunto de creencias que con�uyen en este complejo entramado 
de relaciones es el sostenido y reproducido por los pastores, sobre todo 
teniendo en cuenta la fuerte presencia pentecostal en la región del sur de 
Neuquén. Porque hay diferencias que pueden marcarse entre la palabra del 
«shamán» y la del «pastor» —resumimos en estas dos �guras una gran 
variedad de estilos y personajes depositarios de autoridad, potencia y poder 
sobre el demonio de lo no terrenal—. Según lo exponen Kalinsky y Arrúe, la 
voz del «shamán» es una red vincular de comunicación, tiene un don que 
le permite ser el intermediario de dioses y antepasados. No dice la forma 
en que las cosas deben ser, sino cómo cree que son, o pueden llegar a ser, 
es el encargado de dar el sentido que pueden tomar las cosas. La palabra 
del «shamán» no admite verdades ni escenarios últimos, inscribe sentidos 
dando lugar a movimientos y alternativas.

Figura 10. Pentecostales alaban 
a viva voz. Fotografía extraída de 
https://editoriallapaz.org/pen-
tecostalismo_Pablo_Y_Chile.jpg  
Fecha de última consulta 20 de 
Julio de 2023.    



166

La palabra del «pastor» propone universos cerrados y excluyentes de sen-
tido. Prescribe doctrina y al �nal de la prescripción esta el castigo eterno. El 
pastor es la máxima jerarquía dentro de la organización religiosa, tiene una 
palabra inapelable pero no es la única. Los hermanos de la fe y los o�ciales 
locales del culto también tienen la suya. Los primeros realizan tareas misio-
nales, acompañan bautismos acreditando la conversión, corrigen desviacio-
nes doctrinarias y efectúan curaciones. 

El discurso y los saberes médicos deben tener cuidado en estos contextos 
interculturales de no caer en la trampa de ser catalogados como dogmas. El 
médico en tanto poseedor de un cuerpo de saberes y conocimientos puede 
asimilarse a cualquier proceso de sobre–hegemonización e imponerse y 
volverse última y única doctrina. Lo deseable es que vaya en otras direcciones 
y «pueda sacar partido del “puzzle” de creencias, incluidas las propias, y en 
vez de ir descartando o aceptando, poniéndose en lugar de �scal moral, deja 
que sean las personas quienes tomen la delantera, produciendo todos juntos 
las ventajas terapéuticas» (Kalinsky y Arrúe, 1996:182), que ayuden a la per-
sona enferma a recuperarse.

Figura 11. La sanación es solo 
cuestión de fe. Fotografía extraída 
de https://editoriallapaz.org/
images-default-folder/00-exorcis-
mo-pentecostal-mujer-grande.jpg  
Fecha de última consulta 20 de 
Julio de 2023.



167

A partir de lo desarrollado hasta aquí, vemos como la multiplicidad de 
vínculos entre enfermedad y explicación de esa enfermedad (valga la redun-
dancia) no pueden reducirse solo a las «raíces culturales». Sino que también 
hay que analizar la cristalización y manifestación de otros con�ictos simul-
táneos (sociopolíticos, de poder, religiosos) a los que se suman la simulta-
neidad de voces divergentes en torno a la enfermedad y la posible recupe-
ración del enfermo. Solo de esa manera podremos acercarnos a un 
conocimiento socioantropológico de la salud–enfermedad–atención y sus 
signi�caciones para los diversos grupos sociales que se encuentran en con-
tacto en lugares donde predomina la multiculturalidad.

Algunas consideraciones para sintetizar  
lo abordado en este capítulo  

Partimos de la necesidad de explicar por qué las concepciones de salud y 
de enfermedad, el sentirse sano o enfermo, no se pueden abordar solo desde 
un punto de vista orgánico y biológico, sino que es necesario ampliar el 
espectro y la mirada considerando el entorno sociocultural en el que esta 
inmersa la persona. Para ello realizamos un breve repaso de los paradigmas 
más fuertes dentro de la medicina, el biomédico y el biopsicosocial, con sus 
respectivas consideraciones en función de lo que consideran como salud y 
el proceso salud–enfermedad–atención.

Luego nos adentramos en la relación entre la antropología y la salud. 
Centrando la atención en los estudios de antropología de la salud, su modelo 
teórico tradicional y los problemas teóricos–metodológico, las limitaciones, 
los avances y aportes que ha realizado y realiza para el campo de la salud.

Finalmente, abordamos la problemática de la enfermedad y la estigmati-
zación del enfermo. Analizamos someramente los procesos de interacción 
cultural, simbólica, contraposición de sentidos y cosmovisiones que se ponen 
en marcha ante enfermedades o epidemias que se desarrollan en el marco 
de nuestra sociedad, al mismo tiempo que trabajamos el tema de la multi-
culturalidad y la construcción de sentidos sobre la salud.  

Abordamos concretamente el tema del vih–Sida, el cólera, el alcoholismo 
y la con�ictividad religiosa en contextos socioculturales múltiples donde la 
enfermedad conlleva diversos sentidos y signi�cados, al mismo tiempo que 
su consecuente sanación o curación. La disputa por imponer el poder del 
saber, sea religioso, shamánico o cientí�co–médico se hacen presente, se 
relacionan, compiten y a veces resuelven de manera colaborativa en pos de 
la atención y curación del enfermo.



168

En de�nitiva, debemos ser conscientes que para abordar los problemas 
relacionados al proceso de salud–enfermedad– atención de las personas 
tenemos que poner en práctica una mirada amplia e interdisciplinaria, que 
nos posibilite acceder a la visualización de las múltiples aristas que están 
presente en los procesos y prácticas de los individuos, en relación con lo 
que consideran y signi�can como estar sanos o enfermos, y cuáles son las 
alternativas para la sanación. 

Existen predictores más fuertes acerca de las posibilidades de curar o enfer-
mar, que la presencia de un médico, o no. El soporte social y familiar lo han 
demostrado en múltiples trabajos cientí�cos. El agua potable, la jornada 
laboral de ocho horas, la dignidad en el trabajo, la educación, una vivienda 
digna, y un entorno favorable se han mostrado como claros predictores de 
mejoras en la salud, pero por sobre todo ello la pobreza, las guerras, y la falta 
de proyectos de vida —ya sean individuales o colectivos— en sus múltiples 
manifestaciones, son las más relevantes amenazas contra la salud de las 
personas. Esto aún es difícil de aceptar para muchos médicos. Sin embargo, 
corrientes como la Medicina Social en la América Latina, han puesto clara-
mente en evidencia estos fenómenos. (Roa, 2007) 



169

Referencias bibliográficas

Abonizio, Marta (2008). Antropología y Salud. Drogas: políticas, servicios y prácticas en 
salud. Del revés soluciones gráficas. 

Álvarez, Marcelo. y Barreda, Victoria (Comp.) (1995). Cultura, salud y enfermedad. 
Temas en Antropología Médica. Instituto Nacional de Antropología y Pensamiento 
Latinoamericano (INAPL). 

Barreda, Victoria y Moya, María de los Ángeles (1995). SIDA y prevención: un des-
encuentro. En Álvarez, M. y Barreda, V. (Comp.). Cultura, Salud y Enfermedad. Temas 
en Antropología Médica. Instituto Nacional de Antropología y Pensamiento Latinoa-
mericano (INAPL). Buenos Aires.

Battistella, Gabriel (S/D). Salud y enfermedad. https://www.scribd.com/doc/5057353/
El-proceso-salud-enfermedad / Fecha última consulta realizada el 30 de julio de 2023.

Carrasco, Morita (1995). Cólera, cultura y poder: la trama discursiva del cólera. En Álvarez, 
M. y Barreda, V. (Comp.), Cultura, salud y enfermedad. Temas de Antropología Médica. 
Instituto Nacional de Antropología y Pensamiento Latinoamericano (INAPL). 

Organización Mundial de la Salud (1948). Constitución de la Organización Mundial de 
la Salud. Estados Unidos. http://apps.who.int/gb/bd/PDF/bd47/SP/constitucion-sp.
pdf / Fecha última consulta realizada el 28 de julio de 2023.

Giorgis, Marta (1994). Antropología. Manual de cátedra. Universidad Nacional de 
Córdoba.

Granada Echeverry, Patricia (2000). El campo de la salud como espacio de construc-
ción simbólica. Revista de Ciencias Humanas Nº 20. UT.

Grimberg, Mabel (1995). Teorías, propuestas y prácticas sociales. Problemas teóricos 
metodológicos en Antropología y Salud. En Álvarez, M. y Barreda, V. (Comp.). Cultura, 
salud y enfermedad. Temas de Antropología Médica. Instituto Nacional de Antropolo-
gía y Pensamiento Latinoamericano (INAPL). 

Kalinsky, Beatriz y Arrúe, Wille (1996). Claves Antropológicas de la salud. El conoci-
miento en una realidad intercultural. Miño y Dávila Editores.

Lischetti, Mirta (Comp.) (2004). Antropología. EUDEBA.
Menéndez, Eduardo (1989). Reproducción Social, Mortalidad y Antropología Médica. 

Cuadernos Medico Sociales, CESS, N° 49–50 
Menéndez, Eduardo (1994). La enfermedad y la curación. ¿Qué es la medicina tradicio-

nal?. Revista Alteridades. Vol. 4, Nº 7. Universidad Autónoma Metropolitana.
Menéndez, Eduardo (2010). La parte negada de la cultura. Relativismo, diferencias y 

racismo. Prohistoria ediciones. 
Promoción de la Salud. Glosario (1998). Organización Mundial de la Salud. Ginebra. 

https://recs.es/wp-content/uploads/2017/05/glosario.-promocion-de-la-salud.pdf / 
Fecha última consulta realizada el 28 de julio de 2023.



170

Recoder, María Laura (2011). Experiencia de enfermedad y narrativa. Notas etno-
gráficas sobre vivir con VIH–SIDA en una ciudad del nordeste brasilero. Papeles de 
Trabajo Nº 21. Centro de Estudios Interdisciplinario en Etnolingüística y Antropolo-
gía Socio–Cultural. UNR.

Restrepo, Eduardo (2012). Antropología y estudios culturales. Disputas y confluencias 
desde la periferia. Siglo XXI editores. 

Roa, Rubén (S/D). Proceso de Salud y Enfermedad: Crisis del Paradigma Biomédico. 
https://www.scribd.com/document/172004071/Proceso-Salud-y-Enfermedad-Cri-
sis-del-Paradigma-Biomedico / Fecha última consulta realizada 30 de julio de 2023.



171

Sobre la autora 
 

Mariné Nicola ·  Profesora en Historia (Facultad de Humanidades y Ciencias–Uni-
versidad Nacional del Litoral). Magíster en Docencia Universitaria (Facultad de 
Humanidades y Ciencias–Universidad Nacional del Litoral). Especialista en Do-
cencia Universitaria (Facultad de Humanidades y Ciencias– Universidad Nacio-
nal del Litoral). Doctoranda en Ciencias Sociales (Universidad Nacional de Entre 
Ríos). Actualmente es docente de la Universidad Nacional del Litoral en las cá-
tedras de Antropología Cultural y Social de la Licenciatura en Administración de 
Salud y Sociología de la Licenciatura en Higiene y Seguridad en el Trabajo, ambas 
carreras y cátedras dependientes de la Escuela Superior de Sanidad, Facultad de 
Bioquímica y Ciencias Biológicas. Docente responsable de la cátedra Sociología 
de la Cultura para las carreras de Profesorado y Licenciatura en Historia, Facultad 
de Humanidades y Ciencias. Universidad Nacional del Litoral. Participa como in-
vestigadora en proyectos de investigación sobre cine, historia y memoria. Actual-
mente dirige el Proyecto CAI+D 2024 «La cultura en perspectiva histórica. Aportes 
de los estudios culturales a la investigación». Es directora del Centro de Investiga-
ciones en Estudios Culturales, Educativos, Históricos y Comunicacionales (CIECE-
HC)– FHUC–UNL. Miembro de la Junta de Departamento de Historia, FHUC–UNL. 
Es directora y coordinadora de la revista Culturas. Debates y perspectivas de un 
mundo en cambio– FHUC–UNL. Actualmente se desempeña como vicepresidenta 
de AsAECA– Asociación Argentina de Estudios sobre Cine y Audiovisual. Coordi-
nadora del Núcleo Disciplinario Literatura, Imaginarios, Estética y Cultura. AUGM– 
Asociación de Universidades Grupo Montevideo.




