
Octubre 2025/enero 2026

Boletín del  
Grupo de Trabajo
Universidades y 
despatriarcalización

Mareas feministas  
en las  

universidades 
latinoamericanas

3
Bitácoras
autoetnográficas:
epifanías emocionales
en el territorio
universitario

 

PA R T I C I PA N  E N  E S T E  N Ú M E R O

Paulina Serú
María Fernanda Solórzano Granada
Valeria Fernández Hasan
Gabriela A. Ramos
Milena Almeida Mariño
Mariana Elizabeth Alvear Montenegro
Julieta Evangelina Cano
Yenny Carolina Ramírez
Zaida Almeida Gordón
Tania Jimena Hernández Crespo
Estefanía Ferraro Pettignano
Micaela Flores
Victoria Pasero



Mareas feministas en las universidades latinoamericanas no. 3 / Paulina  Serú ...
[et al.]. - 1a ed. - Ciudad Autónoma de Buenos Aires : CLACSO, 2026.
   Libro digital, PDF - (Boletines de grupos de trabajo)

   Archivo Digital: online
   ISBN 978-631-308-206-3

   1. Mujeres. 2. Feminismo. 3. Universidades. I. Serú, Paulina 
   CDD 301

Coordinación del Grupo de Trabajo

Coordinación del Boletín

Yenny Carolina Ramírez
Universidad Nacional de Colombia
ycramirezs@unal.edu.co

Victoria Pasero
Universidad Nacional de La Plata
victoriapasero@gmail.com

Julieta Evangelina Cano
Universidad Nacional de La Plata
cano.julieta@gmail.com

Zaida Almeida Gordón
Universidad Central del Ecuador
zvalmeida@uce.edu.ec

Tania Jimena Hernández Crespo
Universidad Nacional Autónoma de México
taniajimena@unam.mx

Paulina Serú
Universidad Nacional de Cuyo
serupaulina.n@gmail.com

Milena Almeida Mariño
Universidad Central del Ecuador
mpalmeida@uce.edu.ec

Mariana Elizabeth Alvear Montenegro
Universidad Central del Ecuador
mariana.alvear86@gmail.com

María Fernanda Solórzano Granada
Universidad Intercultural de las Nacionalidades
y Pueblos Indígenas Amawtay Wasi
maria.solorzano@uaw.edu.ec

Gabriela A. Ramos
Centro Cultural de la Cooperación “Floreal Gorini”.
Universidad Nacional de Luján
ramosgabrielaa@gmail.com

Estefanía Ferraro Pettignano
Universidad Nacional de Cuyo
pipiferraro@gmail.com

Márgara Millán  
Universidad Nacional Autónoma de México 

 

margara.millan@gmail.com

Colección Boletines de Grupos de Trabajo
Director de la colección - Pablo Vommaro

CLACSO Secretaría Ejecutiva
Pablo Vommaro - Director Ejecutivo
Gloria Amézquita - Directora Académica
María Fernanda Pampín - Directora de Publicaciones

Equipo Editorial
Lucas Sablich - Coordinador Editorial
Solange Victory - Producción Editorial

Equipo
Natalia Gianatelli - Coordinadora
Cecilia Gofman, Marta Paredes, Rodolfo Gómez, Sofía Torres  
y Teresa Arteaga

© Consejo Latinoamericano de Ciencias Sociales | Queda hecho 
el depósito que establece la Ley 11723.

No se permite la reproducción total o parcial de este libro, ni su al-
macenamiento en un sistema informático, ni su transmisión en cual-
quier forma o por cualquier medio electrónico, mecánico, fotocopia u 
otros métodos, sin el permiso previo del editor.

La responsabilidad por las opiniones expresadas en los libros, artícu-
los, estudios y otras colaboraciones incumbe exclusivamente a los 
autores firmantes, y su publicación no necesariamente refleja los 
puntos de vista de la Secretaría Ejecutiva de CLACSO.

CLACSO
Consejo Latinoamericano de Ciencias Sociales - Conselho Lati-
no-americano de Ciências Sociais
Estados Unidos 1168 | C1023AAB Ciudad de Buenos Aires | Argen-
tina. Tel [54 11] 4304 9145 | Fax [54 11] 4305 0875
<clacso@clacsoinst.edu.ar> | <www.clacso.org>



Índice 

 

• Apertura 

Julieta Evangelina Cano; Milena Almeida Mariño; Zaida Almeida Gordón 

• Lo que hacen las emociones: escenas de odio y resistencia en la universidad pública 

Paulina Serú 

• Entre hilos y cuerpos: política afectiva y pedagogías de la incomodidad. Bitácora 

afectiva 

María Fernanda Solórzano Granada 

• Del miedo al asombro: sentir juntas o una pedagogía feminista del decir 

Valeria Fernández Hasan 

• Sentir el camino propio 

Gabriela A. Ramos 

• Bitácora de una Mujer Menopáusica 

Milena Almeida Mariño 

• Después del miedo, ¡solo hay vida! Bitácora 

Mariana Elizabeth Alvear Montenegro 

• Siento, luego existo, luego pienso, luego actúo 

Julieta Evangelina Cano 

• Vínculos por una sociología feminista 

Yenny Carolina Ramírez 

• Territorios del dolor y (re)existencias desde la alegre rebeldía 

Zaida Almeida Gordón 

• Laboratorio afectivo. Las apuestas de las clases de género en la Facultad de 

Psicología de la UNAM 

Tania Jimena Hernández Crespo 

• Provocaciones afectivas: reflexiones a partir de las lecturas circulares de Sara 

Ahmed 

Estefanía Ferraro Pettignano 

• La carne misma del tiempo 

Micaela Flores 

• Bitácora de un recorrido vertiginoso. Desanfitrionar el feminismo, abrir futuros en 

común 

Victoria Pasero 

• Epílogo 

Tania Jimena Hernández Crespo; Yenny Carolina Ramírez; Zaida Almeida Gordón; 

Mariana Elizabeth Alvear Montenegro; María Fernanda Solórzano Granada; Julieta 

Evangelina Cano; Milena Almeida Mariño; Paulina Serú; Gabriela A. Ramos 







Apertura 

 

Julieta Evangelina Cano 

Milena Almeida Mariño 

Zaida Almeida Gordón 

 

 

Esta tercera boletina del Grupo de Trabajo CLACSO “Universidades y despatriarcalización” 

es el producto de un círculo de lectura que sostuvimos durante 5 meses en torno al texto de 

Sara Ahmed “La política cultural de las emociones”. Llegadas aquí, se vuelve necesario 

reponer algo de contexto.  

Durante el trabajo que dio lugar a la Boletina #2 de este GT, “Sentipensar en el aula: 

experiencias pedagógicas feministas”, y en el marco de un taller de sentipensar que funcionó 

como disparador para el epílogo del texto colectivo, varias de nosotras compartimos que nos 

atravesaban distintas emociones al momento de habitar la Universidad, producto de coyunturas 

diseñadas por las ultraderechas, donde ser docente mujer y feminista es leído como una 

situación de riesgo. De ese compartir, surgió la propuesta de trabajar con el texto de Ahmed en 

un círculo de lectura, dispositivo que titulamos “Un cuarto propio”, no sólo con la intención de 

traer a una autora relevante para nuestro campo, como es Virginia Woolf, sino también como 

refugio simbólico para dialogar sin miedo.  

El círculo de lectura surgió como propuesta metodológica para explorar y reflexionar sobre el 

feminismo contemporáneo, utilizando el libro de Sara Ahmed como punto de partida. El 

objetivo fue profundizar en la experiencia de la lucha feminista donde lo político atraviesa los 

ámbitos personales y colectivos, en los contextos organizativos, universitarios y comunitarios.  

Para lo cual, la escritura autoetnográfica, fomentó un espacio de debate sobre cómo las 

emociones influyen en nuestras percepciones sociales y políticas. 

Por medio de una dinámica reglada se dividió mediante sorteo, la lectura de los ocho capítulos 

y el epílogo del libro, con la libertad de que cada compañera organice su exposición desde una 

mirada crítica, experiencial y de realidad situada.   Desde mayo a septiembre de este año, 2025, 

nos encontramos cada 15 días, durante dos horas, para compartir impresiones, emociones, 

sensaciones y pensamientos del capítulo (que debíamos llevar leído).  Este ejercicio, nos 

permitió comprender la intersección entre emociones, cultura y poder. 

Entonces, nos propusimos escribir de forma individual, pero a partir de los insumos co-creados 

en el espacio colectivo, bitácoras-autoetnográficas, como medio para explorar la experiencia 

individual y social, a través de epifanías narrativas vinculadas al espacio universitario en 

 
 Universidad Nacional de La Plata (UNLP), Argentina. Instituto Universitario de la Policía Federal Argentina 

(IUPFA). Integrante del Grupo de Trabajo CLACSO Universidades y despatriarcalización. 

 Universidad Central del Ecuador (UCE), Ecuador. Integrante del Grupo de Trabajo CLACSO Universidades 

y despatriarcalización. 

 Universidad Central del Ecuador (UCE), Ecuador. Integrante del Grupo de Trabajo CLACSO Universidades 

y despatriarcalización. 



relación con una o varias de las emociones trabajadas en el círculo de lectura. Lo que sigue a 

continuación es una forma de la materialidad que asume el sentipensar en nuestras experiencias.  

La epifanía se entendió como un momento de revelación o intensidad emocional, capaz de 

funcionar como disparador de memoria, guía narrativa y organizadora de la escritura. Escenas 

que marcaron, gestos que interpelaron o huellas que permanecen, se transformaron en núcleos 

de sentido desde los cuales pensar el habitar universitario. Cada autoría, en primera persona, 

estableció un diálogo entre su propia experiencia y las reflexiones de Ahmed, incorporando 

además materialidades diversas como acompañamiento de la narración. 

Los trabajos reunidos provienen de una diversidad de territorios que expresan la riqueza de 

miradas y experiencias implicadas. Participan autoras de la Universidad Central del Ecuador 

(UCE), la Universidad Intercultural de las Nacionalidades y Pueblos Indígenas Amawtay Wasi 

(Ecuador) y la Universidad Nacional de Colombia (UNAL), así como de la Universidad 

Nacional Autónoma de México (UNAM). Desde Argentina, se suman la Universidad Nacional 

de La Plata (UNLP), la Universidad Nacional de Cuyo (UNCuyo) y el Centro Cultural de la 

Cooperación “Floreal Gorini”. Esta constelación académica y cultural sitúa los aportes en un 

diálogo latinoamericano y feminista, atravesado por experiencias docentes, militantes y 

personales. 

Las producciones pueden organizarse en torno a los afectos y emociones que se ponen en juego: 

miedo, dolor e indignación como marcas de la violencia patriarcal y fascista; asombro, 

incomodidad y vergüenza como claves de reconocimiento y problematización de lo vivido; 

rabia y resistencia como impulsos de acción colectiva; esperanza y vínculos feministas como 

horizontes de transformación y cuidado compartido. 

Asimismo, los textos se diferencian según el tipo de experiencia relatada. Un conjunto recupera 

vivencias de/en la educación superior: episodios de violencia fascista en la Universidad y la 

reacción de la comunidad, la toma feminista de la UNAM frente al feminicidio de una 

estudiante y sus consecuencias curriculares, intervenciones pedagógicas transformadoras (de 

las estudiantes pero también de las docentes) ligadas al 8M, la Educación Sexual Integral y los 

conflictos que nos atraviesan en nuestras prácticas docentes y en los espacios de formación 

docente, como provocaciones a la reflexión. Otro conjunto se orienta hacia reflexiones 

personales y políticas -o donde lo personal es político-: el tránsito por la menopausia, la 

experiencia de habitar cuerpos generizados y subalternizados, y criar para la emancipación; 

como también el descubrimiento de la sociología feminista, y las reflexiones suscitadas a partir 

de intercambios epistolares con madres buscadoras de México. Así también, algunos aportes 

problematizan el presente universitario en clave crítica, analizando las tensiones de habitar la 

academia en contextos de ultraderechas y desigualdades estructurales. En conjunto, estas 

intervenciones configuran un mapa de emociones, saberes y prácticas que articulan la vida 

universitaria con los cuerpos, las memorias y las resistencias feministas en distintos territorios 

de América Latina. 

Por último, luego de cada bitácora y su epifanía contenida, presentamos un Epílogo, resultado 

de un nuevo taller de sentipensar. El mismo se destaca por alojar las emociones que nos 

provocó no sólo el texto leído sino el círculo sostenido. La palabra sostén se vuelve emoción: 

las palabras que (nos) sostienen, como en red, en la experiencia cotidiana.  

El encuentro en círculo, donde circulamos la palabra y los afectos, nos permitió experimentar 

el privilegio de conectar, en tiempos de profunda desconexión. El círculo nos permitió 

construir comunidad, encontrarle el sentido a la resistencia, llenándola de palabras, conceptos 



y categorías vitales para interpretar nuestro(s) presente(es). Los textos que siguen están 

ordenados de acuerdo con aquello que alojan. Los primeros seis comparten experiencias 

reflexionadas, y los segundos seis comparten reflexiones situadas. Las, los y les invitamos a 

recorrer el texto y apropiárselo para ustedes. Les deseamos que resulte tan epifánico como para 

nosotras. 

 



Lo que hacen las emociones: escenas de odio y resistencia en la universidad pública 

 

Paulina Serú 

 

28/8/2025, de mañana, escritorio de casa_ 

Me preparo un mate, prendo la compu y vuelvo sobre el cuaderno que me acompañó a 

lo largo de estos meses de círculo de lectura sobre La política cultural de las emociones, de 

Sara Ahmed. Se activa un recorrido desordenado: anotaciones, flechas, garabatos, los nombres 

de las compañeras con quienes tejimos una reflexión colectiva, densa y afectada. Una nueva 

boletina nos invita a producir textos que compartan claves de lectura sobre este libro y cómo 

nos atravesó. Y ahí vuelve la provocación de Ahmed: cambiar la pregunta, de qué son las 

emociones a qué hacen las emociones. La interpelación es doble: ¿cómo resuena esto en mi 

experiencia en la universidad? Podría elegir muchas escenas, pero quiero detenerme en dos, 

ambas dolorosas y al mismo tiempo productivas para pensar el momento que atraviesan las 

universidades públicas argentinas hoy, los afectos que se juegan y las esperanzas posibles. 

Escena 1: La muestra “8M Manifiestos visuales” 

7/3/2023, por la mañana, edificio del rectorado de la universidad_  

En el marco del “8 de marzo” se inauguró en el hall del rectorado una muestra 

feminista. Obras de 36 artistas mendocinas colgaban de las paredes del edificio de gobierno 

universitario invitando a explorar la sexualidad, los deseos, la espiritualidad, la digna rabia 

y la fuerza de la movilización feminista de los últimos años. Recorremos la muestra con mis 

compañeras de trabajo y una obra nos conmueve especialmente: un cuerpo feminizado 

desnudo y de pie sobre una cruz, rodeado de flores que brotaban con potencia. Tantos cuerpos 

de mujeres atravesados por la clandestinidad del aborto, las violencias cotidianas, la 

maternidad impuesta, el sexo forzado, los mandatos de la iglesia; verlo ahí, florecido, 

poderoso, desafiante, se siente como un alivio. 

20/3/2023, por la tarde_  

Un grupo de militantes religiosos -mayormente varones, adultos, blancos- se congrega 

en las puertas del rectorado. Gritan, insultan, rezan, exigen entrar. Entran. Hacen una misa, 

sus rostros cargados de odio, en medio de la muestra feminista, la cercanía como zona de 

contacto. Sus voces suben de tono, empiezan a tocar las obras, tironearlas, tirarlas al suelo, 

desmembrarlas. Las patean, las pisan, las rompen en pedazos. Nadie los detiene. Escupen los 

lienzos, hacen añicos la cerámica. Decretan: “¡Viva Cristo Rey!”, “¡Viva la virgen!”. El odio 

se intensificaba con esa expresión de amor y devoción.  

20/3/2023, por la noche, conversación con una amiga_  

Nos llega la noticia, los videos, las fotos de la herida. Dolor en nuestras gargantas. 

 

 
 Universidad Nacional de Cuyo, Argentina. Instituto de Ciencias Humanas Sociales y Ambientales (INCIHUSA-

CONICET). Integrante del Grupo de Trabajo CLACSO Universidades y despatriarcalización. 



Nota 1: Responder la pregunta qué hace el odio implica reparar en sus marcas sobre los cuerpos 

personales y colectivos. Las huellas sobre las obras destruidas eran también sobre personas: 

principalmente sobre las artistas que perdieron el fruto de su trabajo, pero además sobre quienes 

nos aferramos a los objetos del feminismo con la esperanza de despatriarcalizar la universidad. 

El ataque a la muestra como zona de contacto y circulación del odio estaba cargada de símbolos 

patriarcales, reaccionarios y represivos. Lo “odioso”, y, por tanto, destruido tenía un género -

femenino- y un horizonte político -reclamaba igualdad, goce, libertad, rebeldía, derechos. A su 

vez, que la zona de contacto estuviera teñida por la alianza entre derechas, misoginia y religión 

tampoco era un detalle menor: el ataque ocurrió apenas a cuatro días de un nuevo “24 de 

marzo”, aniversario del inicio de la última dictadura cívico-eclesiástico-militar en el país. 

Escena 2: Pintadas en la Facultad de Ciencias Políticas y Sociales (FCPyS) 

16/11/2023_ Meses después, otra zona de contacto_ 

Las paredes de la facultad donde estudié amanecieron pintadas con símbolos nazis, 

amenazas, insultos antifeministas, fascistas, arengas políticas a favor de Javier Milei, por ese 

entonces, candidato presidencial. Un grupo de personas no identificadas había entrado por la 

noche al campus a dejar marcas: “Chau parásitos, progres y feminazis”; “No les importa el 

país, solo quieren carguitos”; “Zurdos de mierda”; “Se les termina la joda, roñosos”; "No 

enseñan, adoctrinan"; "Antro Marxista"; “Milei o Ezeiza”, entre otras. 

El odio escrito en la superficie de las paredes de la universidad, a días del ballotage 

electoral en las que se impondría la derecha fascista. 

 
 

Fotografías 1 y 2: archivo propio. Dos de las pintadas sobre las paredes del edificio de 

la FCPyS, UNCUYO. 

Nota 2: El odio construye su objeto-de-odio movilizando la fantasía de defensa ante una 

supuesta lesión o amenaza (Ahmed, 2015). Quienes habitamos la FCPyS fuimos 

investida/es/os como ese “otro peligroso” al que había que expulsar de las universidades. Como 

plantea el libro, el odio circula entre figuras, se intensifica por repetición y, al juntarse con otros 

signos, acumula afecto. Así el odio se desplazaba estableciendo una metonimia pegajosa entre 

las palabras “zurdo”, “feminista”, “progresista”, “marxista”, “docente”, “delincuente”, 

“parásito”, “cargo público”, “antro”, “mierda”. Advierte Ahmed, las narrativas de 

incertidumbre y crisis hacen que el odio trabaje más: la frustración ante el fracaso de las 

promesas progresistas en un contexto de precarización neoliberal de la vida potenciaba esa 

operación en la antesala electoral. 



Nota 3: Lo que sucedió en la muestra fue el intento de aniquilación del objeto del odio: se lo 

destruyó en una exhibición de poder a plena luz del día. Lo que sucedió en las paredes fue la 

disputa por la superficie misma de la universidad: quién puede marcar el espacio, incluso sin 

ser visto.   

Odio y miedo como políticas de reorganización espacial 

¿Qué hacen estas emociones? Ahmed plantea que el odio no está en una persona o lugar, sino 

que circula organizando fronteras. Por su parte, el miedo restringe el movimiento de algunos 

cuerpos mientras expande el de otros, distribuyendo desigualmente la sensación de 

vulnerabilidad ante el mundo.   

En marzo, además de la censura y ataque directo a las artistas, la circulación del odio buscó 

generar miedo en “nosotras-feministas”. Mediante la exhibición de una escena de violencia 

patriarcal, los restos desmembrados de la muestra se convertían en el “objeto testimonio” sobre 

los que se adhería la memoria de la violencia contra los cuerpos feminizados. En un intento de 

reestablecer jerarquías, infundir miedo era un modo de alinear espacio social y corporal: 

buscaba domesticar, reprivatizarnos, borrar esos “manifiestos” del espacio universitario para 

restaurar su carácter patriarcal y colonial. Aunque pretendieran movilizar una narrativa de 

victimización (los manifestantes religiosos argumentaron que la muestra los “hería” porque 

“atacaba” sus creencias), la impunidad con la que la destruyeron nos recuerda la posición de 

poder que aún conservan estos sectores en la universidad. 

En noviembre, las pintadas creaban un “objeto fronterizo”. Adentro, las aulas donde 

estudiamos, enseñamos y tejemos comunidad; afuera, les destinataries del odio, nosotros/as/es; 

en medio, la pared marcada. El mensaje era claro: “hemos tomado este espacio”. Las palabras 

reclamaban expulsión no sólo de la universidad sino de la nación (la referencia a Ezeiza, 

aeropuerto internacional, lo explicitaba), fijándonos a la identidad de “amenaza”, 

“invasoras/es” de nuestra propia casa de estudios. Se reactivaba así la vieja narrativa del 

“enemigo interno” utilizada por la última dictadura militar, articulada ahora con el “enemigo 

roñoso” (sucio o contaminado) que habría que desalojar para depurar, limpiar el espacio.  

Si la naturaleza de las emociones no es psicológica sino social e histórica, es porque movilizan 

memorias de contacto sobre la piel de las comunidades (Ahmed, 2015). En estas escenas 

fueron las memorias colectivas de represión, censura, aniquilamiento, persecución política, 

cercenamiento de la libertad académica, las que le dieron profundidad afectiva a la herida. Sin 

embargo, esas impresiones también movilizaron la necesidad de juntarnos, escucharnos y 

organizar la resistencia.  

Emociones justas: politizar la cicatriz, asamblear contra el fascismo 

Frente al ataque las artistas decidieron no claudicar: reunieron los restos de sus obras y 

transformaron la destrucción en creación, exponiendo las piezas en una nueva muestra, ahora 

acompañada de un comunicado que exhibía la herida y su historia. La instalación permaneció 

todo el mes, como un acto de resistencia feminista en el espacio público universitario. Sin 

embargo, aunque esta acción contribuyó a un sentido de reparación colectiva, la justicia y 

reparación personal hacia las artistas aún no termina de llegar (Pérez, 2025). Los responsables 

no han pagado por el daño y no existe un reconocimiento sobre lo sucedido como un ataque de 

odio y violencia patriarcal. 



Por su parte, el mismo día de las pintadas, estudiantes, docentes, personal de apoyo y 

autoridades nos reunimos en asamblea. La atmósfera era de conmoción y repudio, pero también 

de contención afectiva y organización. Se señaló que no se trataba solo de un daño material, 

sino de un intento de disciplinamiento al pensamiento crítico en la universidad. Con sus 

disidencias internas, la asamblea reafirmó la lucha en defensa de la universidad ante los 

fascismos que avanzaban. Quienes pintaron aún no han sido identificados, algunas paredes 

fueron restauradas, otras convertidas en murales artísticos que resignificaron estas cicatrices. 

Dolernos, testimoniar, no son actos individuales: son prácticas políticas. El feminismo, dice 

Ahmed, involucra una respuesta emocional ante el mundo. La indignación feminista ante ese 

mundo es creativa, porque implica darles un nombre a las cosas que queremos cambiar: 

fascismo, violencia, injusticia.  Involucra a su vez una lectura del mundo que ayuda a convertir 

la herida en un “nosotras/es” resistente. Ambos intentos de marcarnos con el odio distan de 

otra realidad: somos trabajadores/as y estudiantes quienes sostenemos día a día las aulas de una 

universidad pública que, aún con deudas y fallas, seguimos resguardando. Ante un gobierno 

que ha intensificado sus ataques de odio, ya no sólo simbólicos sino mediante políticas de ajuste 

y ahogamiento, movilizar emociones justas es parte de no soltar los objetos del feminismo. Se 

trata de “hacer el trabajo”, con y en las heridas, para sostener nuestra apuesta cotidiana: enseñar, 

protestar, incomodarnos, reunirnos, afectarnos, sanarnos, imaginar y construir un horizonte. Es 

parte de mantener nuestro cuerpo abierto al mundo y el futuro abierto a la esperanza.   

 

  

Fotografías 3, 4 y 5: archivo propio. Mural realizado en la FCPyS. Sobre la pintada “no 

enseñan, adoctrinan”, estudiantes re-escriben: “nos enseñan, no adoctrinan”. 

Bibliografía 

Ahmed, Sara (2015). La política cultural de las emociones. México: PUEG-UNAM. 



Pérez, Cristina. [@cristinaelianaperez]. (2025, marzo 24). A dos años de la destrucción de las 

obras en la exposición #8M Manifiestos Visuales, aún esperamos una respuesta [Video]. 

Instagram. https://www.instagram.com/reel/DHdm2FfO9V9/ 

https://www.instagram.com/reel/DHdm2FfO9V9/


Entre hilos y cuerpos: política afectiva y pedagogías de la incomodidad 

Bitácora afectiva 

 

María Fernanda Solórzano Granada 

 

Escribir desde la autoetnografía es dejar que mi cuerpo, con sus memorias y afectos sea archivo 

y método. Mi práctica docente y mi condición de mujer en espacios atravesados por tensiones 

de poder, violencia y deseo se entrelazan con la lectura del texto “La política cultural de las 

emociones” de Sara Ahmed, desde donde esta bitácora se sitúa en la incomodidad para analizar 

cómo las emociones atraviesan las relaciones de poder y configuran experiencias pedagógicas. 

Ahmed (2015) señala que “el dolor o la incomodidad son lo que devuelven nuestra atención a 

las superficies del cuerpo como cuerpo. Estar cómoda es estar tan a gusto con el ambiente 

propio, que es difícil distinguir dónde termina nuestro cuerpo y dónde empieza el mundo” (p. 

227). Esta reflexión atraviesa mi práctica docente cuando al trabajar feminismos y género, la 

incomodidad aparece. No se trata únicamente de malestar, sino de la manifestación de una 

tensión constante entre teoría y práctica, así como entre las normas y jerarquías de la academia 

y cuerpos que las cuestionan y desafían. La incomodidad también es aceptar mis 

contradicciones, “podemos sentirnos incómodas en las categorías que habitamos, incluso en 

categorías que están moldeadas por su rechazo del confort público” (Ahmed, 2015, p. 234). 

Para Ahmed (2015), la incomodidad es un afecto que abre posibilidades de reflexión, 

cuestionamiento y transformación. En el contexto de la docencia, esta apertura se manifiesta 

cuando los cuerpos y experiencias de estudiantes y docentes desafían los guiones establecidos 

sobre cómo vivir, sentir y relacionarse. Esta bitácora integra mi experiencia docente y 

performativa, mostrando cómo la incomodidad del cuerpo y de la enseñanza se entrelazan para 

generar conocimiento encarnado. 

Aprendiendo a hilar 

“Hagamos algo, conversemos sobre feminismos, sobre género, necesitamos hablar de estos 

temas”, me dijo una estudiante de la asignatura que imparto “Teorías Antropológicas”. Se 

acercaba el 8M, y el entusiasmo de las estudiantes se tradujo en la planificación de un encuentro 

presencial, algo inesperado en una universidad de modalidad virtual.  

Para apoyar esta iniciativa, planificamos varias actividades junto con las compañeras del G-T 

“Universidades y Despatriarcalización” de CLACSO Ecuador. Inicialmente se propuso un 

conversatorio académico, pero pronto se percibió la necesidad de algo más. Zaidy, mi amiga y 

colega, sugirió invitar a la colectiva Bordando la ternura, que utiliza arpilleras como forma de 

denuncia de violencias de género, y a Madre Sabia, colectiva que trabaja con espiritualidades 

como posibilidades de sanación. 

Este encuentro cuestionó los feminismos alejados de los territorios y las prácticas vivenciales. 

Se abrió un espacio de escucha sobre violencias, donde el cuidado se articuló a través de la 
 

 Universidad Intercultural de las Nacionalidades y Pueblos Indígenas Amawtay Wasi, Ecuador. Integrante del 

Grupo de Trabajo CLACSO Universidades y despatriarcalización. 



juntanza, conectando cuerpos y relatos en un proceso colectivo de reconocimiento de saberes. 

La colectiva de bordadoras nos invitó a coser, creando un espacio donde palabras y afectos se 

entrelazaban con los hilos en la tela. Mis estudiantes se conectaron con otras participantes y 

compartieron historias de violencias académicas, mientras mis colegas sostenían el encuentro 

con palabras cálidas. Allí me senté a coser, dejando que mis manos trazaran puntadas. 

 

  
Fotografías de Génesis Yanza. Encuentro “Tejiendo resistencias”, 07 de marzo de 2025 

Los hilos entrelazaban memorias, afectos y experiencias compartidas, y la “pegajosidad” de 

los afectos se adhería a la tela. Como señala Ahmed (2015, p. 150), esta pegajosidad se entiende 

como “la acumulación de valor afectivo (…) no se relaciona con las convenciones explícitas, 

sino con los vínculos implícitos que determinan cómo los signos funcionan en relación con 

otros signos”. En el acto de coser, estas fuerzas invisibles se hicieron palpables, mostrando 

cómo emociones, recuerdos y relaciones atraviesan cuerpos, materiales y prácticas 

compartidas. 

Nuestra arpillera (tela) sigue cosiéndose, viajando, encontrando otros territorios, encontrándose 

con otras estudiantes, con madres de estudiantes, con más colegas, más amigas. Y yo, sigo 

aprendiendo a coser, a hilar.  

Desde la colectiva Madre Sabia se cuestionó a la academia feminista colonial, que a menudo 

no está abierta a escuchar saberes ancestrales ni a incorporar prácticas afectivas y comunitarias 

en sus métodos de enseñanza, a limitarnos a repetir términos alejados de los sentires y vivencias 

de pueblos y nacionalidades. Una vez más, apareció la incomodidad, ese afecto que desafía 

nuestras propias prácticas docentes y que, al mismo tiempo, nos invita a repensar la educación 

desde la sanación.  

  
Fotografías de Génesis Yanza. Encuentro “Tejiendo resistencias”, 07 de marzo de 2025 



La Huitaca: la rebeldía encarnada 

En diciembre de 2023 conocí a la Huitaca1 durante una performance: esta diosa de la población 

indígena muisca de Colombia, desacreditada como bruja y castigada por su desobediencia. En 

la performance, mis amigas bailarinas Zaidy, Anna y Nancy la encarnaron. La observé como 

espectadora, envuelta en el rojo de la sanación, y la percibí como goce, embriaguez y 

sexualidad femenina indomable. 

En agosto de 2025 fui convocada por la bailarina Anna Jácome a “desarchivar” memorias de 

performance. La propuesta era habitar la Huitaca. Realizamos un taller de tres días para sentirla 

y vivirla. Para danzar a la huitaca partimos de una pregunta: ¿cuáles son mis impulsos de 

rebeldía?  

A los talleres llevamos materiales que evocan nuestras rebeldías. En mi caso, me acompañaron: 

una tela roja; las cartas autoetnográficas de las madres buscadoras de Jalisco, México, que nos 

compartió mi amiga Olivia, quien trabaja la metodología de la autoetnografía en contextos de 

violencia; la arpillera (tela) de la que narro en esta bitácora; hilos, tijeras, y velas.  

En estos talleres, la Huitaca se multiplicó en mi cuerpo: fue Patricia, una madre buscadora de 

México, a través de una carta; fue Francisca, mi estudiante violentada, a través de una postal 

autoetnográfica; y fueron mis amigas Violeta y Stefy, desarchivando y activando la denuncia 

contra un profesor universitario por ejercer violencia. 

El día de la presentación de la performance, la Huitaca me llegó de color rojo, de rebeldía, y 

de vida. Apareció como un viento suave y, al mismo tiempo, como una ráfaga: movió cuerpos, 

telas, afectos y memorias, conectando ancestras, estudiantes y compañeras. Nos invitó a 

abrazarnos, a juntarnos con la tierra, a lanzar nuestros hilos hacia las hermanas de México, 

hacia mis mujeres. Comprendí que la rebeldía colectiva abre grietas en los miedos impuestos 

y que el placer compartido se convierte en un terreno de resistencia. Desde esa incomodidad 

nace la rebeldía colectiva, como esa acción que cuestiona, desafía y transforma las normas; tal 

vez sea una respuesta que convierte el afecto en resistencia. 

 
 

Fotografías de archivo propio. Performance “Encarnando a la Huitaca”, 10 de agosto de 2025 

 

 
1 “La deidad muisca Xubchasgagua, mejor conocida como Huitaca, diosa de las artes, la música, la luna, el agua, 

la naturaleza, considerada una diosa rebelde, y por tal razón obligada a pasar las noches en vela en forma de 

lechuza” (Bernal, 2023, p.32). 



Puntada final 

La encarnación de la Huitaca y la práctica del tejido colectivo evidencian que la incomodidad 

puede ser un terreno fértil. Como señala Ahmed (2015) es importante cuestionarse “cómo el 

feminismo involucra una respuesta emocional al "mundo", en la cual la forma de la respuesta 

implica una reorientación de nuestra relación corporal con las normas sociales” (p. 259).  

Incomodarnos y rebelarnos es necesario en la academia y en la vida feminista. Por eso, la lucha 

no se encuentra simplemente “fuera” del sistema ni limitada a una identidad cerrada. Se 

manifiesta en la manera en que habitamos nuestras contradicciones, sin permitir que se 

conviertan en excusa para el cinismo, como menciona Ahmed (2015). 

bell hooks (2021) me recuerda que enseñar desde el cuerpo y el espíritu implica riesgo: 

mostrarse vulnerable frente a estudiantes, asumir que la docencia no es neutral, sino lugar de 

conflicto. En mis aulas, hablar de género es exponerme: incomodar al estudiantado, incomodar 

a colegas, incomodarme a mí misma.  

La expectativa de que el/la docente/profesor/a “vacíe” su ser al entrar al aula no sólo invisibiliza 

las emociones y experiencias personales, sino que reproduce jerarquías de poder y normas 

institucionales que limitan la enseñanza afectiva y situada (hooks, 2021). 

Termino mi bitácora citando a bell hooks y su propuesta de pedagogía comprometida, quizá 

como un camino que pretendo seguir, quizá como un ejercicio propio de incomodidad, quizá 

como la rebeldía que busco encarnar. 

Pero la mayoría de los profesores deben practicar para mostrar su propia vulnerabilidad 

en el aula, para estar plenamente presentes en mente, cuerpo y espíritu. Las y los 

profesores que trabajan para transformar el currículo y que no refleje prejuicios o 

refuerce sistemas de dominación son las más de las veces los mismos dispuestos a correr 

el tipo de riesgos que la pedagogía comprometida requiere y hacer de sus prácticas 

docentes un lugar de resistencia. (hooks, p.46) 

Las y los profesores que reciban con los brazos abiertos el desafío de la autorrealización 

serán más capaces de crear prácticas pedagógicas que impliquen al estudiantado, 

ofreciéndole modos de conocer que aumenten su capacidad de vivir con plenitud y 

hondura (hooks, p. 47). 

La incomodidad no es un obstáculo, sino un hilo rojo que atraviesa cuerpos, memorias y 

resistencias. Entre la tela de la arpillera y el movimiento de la Huitaca, entre las voces de mis 

estudiantes, de las madres buscadoras, de mis colegas y amigas, y mis propias contradicciones, 

aprendo que la pedagogía feminista es también una puntada de rebeldía. Tal vez mi tarea sea 

seguir cosiendo, seguir danzando, seguir incomodándome para que la enseñanza se vuelva 

juntanza, afecto y transformación. 

Bibliografía 

Ahmed, Sara (2015). La política cultural de las emociones. México: PUEG-UNAM. 

Bernal, Ingrid (2023). CANTO HUITACA La rebeldía del canto con voz de mujer [Tesis de 

Maestría en Músicas Colombianas]. Universidad El Bosque Facultad de Creación y 

Comunicación. Bogotá, Colombia. 



Hooks, Bell (2021) Enseñar a transgredir. La educación cómo práctica de la libertad. Madrid: 

Capitán Swing. 



Del miedo al asombro: sentir juntas o una pedagogía feminista del decir  

 

Valeria Fernández Hasan 

 

El asombro involucra la radicalización de nuestra relación con el pasado, 

que se transforma en lo que vive y respira en el presente 

Sara Ahmed  

 

La materia Introducción a la Filosofía y el Pensamiento Feminista está dentro de la oferta de 

los cursos opcionales de filosofía en la carrera de Comunicación Social, en la Facultad de 

Ciencias Políticas y Sociales de la Universidad Nacional de Cuyo, en Mendoza, Argentina. 

Luego de alrededor de dos décadas de desarrollarse como curso optativo para todas las carreras 

de la facultad y con equipos docentes que iban cambiando más o menos periódicamente, 

alcanzó un formato regular y contínuo, a partir de 2014. Fue un triunfo político y académico 

formalizar el dictado en una de las carreras y, de esa forma, asegurar su permanencia. 

Comenzamos con un número importante de estudiantes aquél 2014, alrededor de 50. Con el 

correr del tiempo, la matrícula creció hasta llegar a su pico máximo de 180 en la cresta de la 

marea verde en 2018 y 2019. El aula aparecía exultante de pañuelos verdes, entusiasmo 

militante por la lucha a favor de la ley de interrupción voluntaria del embarazo, los escraches 

a profesores y un despertar contagioso de activismo, alegría y compromiso por las banderas del 

feminismo ensanchado a partir de Ni Una Menos (Fernández Hasan, 2019). Fue en ese marco, 

de conversación ampliada y esperanza por lo que juntas lográbamos que, una tarde, al calor de 

un decir que desplazaba umbrales históricos de silencio, trajimos las experiencias de violencia 

y abuso al centro de la clase. Como una onda sísmica, uno tras otro, los testimonios recorrieron 

la sala, incomodando, volviendo nuestra aula feminista un resguardo para nuestras emociones.  

El disparador de la actividad fue hacer levantar la mano a quiénes alguna vez, a lo largo de su 

vida, habían sufrido algún tipo de violencia sexual. Uno a uno los brazos fueron elevándose en 

un contagioso reguero de recuerdos dolorosos. Las tres docentes a cargo de la clase y la 

totalidad de las estudiantes mujeres nos encontramos en el asombro compartido de saber que 

todas habíamos pasado, en algún momento de nuestras vidas, por alguna situación de acoso o 

abuso. “La pedagogía feminista se puede pensar en términos de la apertura afectiva del mundo 

a través del acto del asombro, no como un acto privado, sino como apertura de lo que es posible 

mediante el trabajo conjunto (Ahmed, 2015: 274).  Tal como Ahmed lo ha mostrado, el dolor 

y la indignación retornan, se reviven, mediante el asombro. Un asombro que permite que nos 

demos cuenta de que esos sentimientos y aquello que lo causó puede deshacerse, así como, 

previamente, se hizo. El asombro resulta un motor para la acción política y la transformación.  

Cada cuerpo, que se mueve de esta u otra manera, deja una impresión sobre otros y 

afecta lo que pueden hacer. El asombro abre un espacio colectivo al permitir que las 

superficies del mundo dejen una impresión, en la medida en que se vuelven ‘mira-

bles’ o ‘senti-bles’ como superficies (Ahmed, 2015, p. 277). 

 
 Instituto de Ciencias Humanas Sociales y Ambientales (INCIHUSA-CONICET). Universidad Nacional de 

Cuyo, Argentina. valeriafhasan@gmail.com  

mailto:valeriafhasan@gmail.com


Ahmed sostiene que el miedo envuelve a los cuerpos que lo sienten. Así, construye esos 

cuerpos como envueltos, contenidos por él, desde fuera moviéndose hacia dentro.  

Cuando hay miedo, el mundo presiona contra el cuerpo; el cuerpo se encoge y se 

retira del mundo con el deseo de evitar el objeto de miedo [...] el miedo restringe la 

movilidad del cuerpo precisamente desde el momento en que parece preparar al 

cuerpo para la huída (Ahmed, 2015, p. 115). 

Los testimonios se fueron superponiendo. Historias personales de abuso puertas adentro en las 

casas, acoso en el transporte público, tocamientos no consentidos en encuentros fortuitos, 

violencia simbólica a través de piropos ofensivos a lo largo de toda la trayectoria vital, 

violencias sexuales en gradaciones diferentes que todas habíamos padecido. Algunas siendo 

muy pequeñas, otras en la adolescencia, sin límite de edad hasta la madurez, esas experiencias 

habían afectado nuestra manera de movernos en el mundo, nuestra circulación por la vía 

pública, los horarios para desplazarnos o los lugares para habitar. Como muestra Ahmed, el 

miedo funciona para contener algunos cuerpos haciendo que ocupen menos espacio. Las 

emociones funcionan para alinear el espacio corporal con el espacio social y el miedo funciona 

para restringir a ciertos cuerpos a través del movimiento o expansión de otros (2015, p. 115). 

Las diferentes situaciones de violencia y abuso traídas al presente, el miedo narrado como 

experiencia corporizada, configuraron a ciertos otros como temibles: los varones como 

referentes de un peligro para cada una y para nuestras vidas.  

El miedo implica una anticipación de daño y nos proyecta hacia un futuro como una experiencia 

corporal intensa en el presente (Ahmed, 2015). El miedo al mundo como el escenario de un 

daño futuro nos coloca en estado de temerosidad. Estos sentimientos de vulnerabilidad y miedo 

moldean nuestros cuerpos tanto como la forma en que nuestros cuerpos ocupan el espacio. De 

esta manera, el miedo construye fronteras. “La vulnerabilidad no es una característica inherente 

a los cuerpos de las mujeres; más bien, es un efecto que funciona para asegurar la feminidad 

como una delimitación del movimiento en público y una sobre-habitación de lo privado” 

(Ahmed, 2015, p. 117). 

Del miedo al asombro y al revés, del asombro colectivo al miedo que guardamos como historias 

que hemos mantenido vivas, un sentir compartido se convirtió aquella tarde en pedagogía 

feminista del decir. No se trató solamente de esa percepción del riesgo que nos une sino de la 

comunidad que construimos como forma de defensa y sanación. 

Bibliografía  

Ahmed, Sara (2015). La política cultural de las emociones. México: PUEG-UNAM.       

Fernández Hasan, Valeria (2019). Narrativas feministas en los medios: Notas acerca de la 

construcción de los temas de agenda del movimiento a través de los discursos de académicas y 

activistas. Boletín GEC. Prácticas Literarias y Prácticas Críticas, (23). Universidad Nacional 

de Cuto. Disponible en  

http://revistas.uncuyo.edu.ar/ojs/index.php/boletingec/article/view/1755/1401 

http://revistas.uncuyo.edu.ar/ojs/index.php/boletingec/article/view/1755/1401


Sentir el camino propio 

 

Gabriela A. Ramos 

 

 

Imagen 1: archivo propio. Collage que acompaña la portada de presentación del TFI, se han 

recortado los datos personales para preservar la identidad de la estudiante. 

 

“Dado que no es que los sentimientos compartidos impliquen sentir el mismo sentimiento, o 

sentir-en-común, sugiero que lo que circula son los objetos de la emoción, y no tanto la emoción 

como tal” (Ahmed, 2015, p. 35). Compartiré una experiencia pedagógica desarrollada en el 

espacio curricular de ESI- -educación sexual integral- durante el año 2022. En la formación de 

Psicólogos Sociales en la CABA - Argentina, se incorpora el espacio curricular de ESI de 

carácter obligatorio para todos los años de cursada. El programa incluye: el concepto de género, 

su proceso histórico y sus posibilidades como analizador social. Se profundiza el enfoque 

biomédico con el objetivo de conocer el propio cuerpo para cuidar y promover la salud y 

prevenir enfermedades. Por último, se aborda el enfoque de derechos con el marco legal 

internacional y nacional tendiente a la construcción de la democracia sexual1. 

“Violencia de género” es un contenido transversal y prioritario por ser un emergente en el 

estudiantado. Se aborda todos los años desde los diferentes enfoques. Hay un fuerte 

compromiso institucional con la erradicación de la “violencia de género”. Tanto el 3 de junio 

–día del Ni una Menos- como el 25 de noviembre -Día Internacional de lucha contra toda forma 

de violencia hacia las mujeres-, se organizan actividades gratuitas abiertas a la comunidad: 

charlas con especialistas, cinedebate, talleres de producción artística, etc. Esta institución es 
 

 Coordinación Equipo de Investigación en Educación Sexual Integral del Departamento de Educación del 

Centro Cultural de la Cooperación "Floreal Gorini ", Ciudad Autónoma de Buenos Aires.  Docente Universidad 

Nacional de Luján (UNLu), provincia de Buenos Aires, Argentina. 
1 Eric Fassin (2012) define “democracia sexual” como un proceso en el cual se produce la extensión del ámbito 

democrático con la creciente politización de las cuestiones del género y la sexualidad que revelan y alientan las 

múltiples controversias públicas actuales. Las cuestiones sobre la sexualidad ya no están constreñidas a la esfera 

privada, sino que, cada vez más, quedan sometidas a las mismas exigencias políticas que el resto de las cuestiones 

de la sociedad. 



reconocida por implementar una educación nacional y popular, profundamente crítica del 

academicismo colonizante del psicoanálisis tradicional y una metodología personalizada que 

acompaña las trayectorias estudiantiles.   

Pondré en valor la autobiografía como recurso pedagógico para el abordaje de la ESI con 

adultes a partir de una experiencia de enseñaje2. La autobiografía fue parte de una consigna de 

trabajo realizada durante la cursada. Este devenir de la estudiante, este ida y vuelta entre los 

propios sentires y decires y las lecturas de diferentes autoras/es la condujeron a profundizar el 

tema “violencia de género” para su Trabajo Final Integrador. La consigna incluyó formatos 

diversos de presentación: escrita, plástica, audiovisual, corporal. Siguiendo a Ahmed cuando 

cita a Spinoza, “las emociones moldean lo que los cuerpos pueden hacer, como "las 

modificaciones del cuerpo mediante las cuales el poder de acción sobre el cuerpo aumenta o 

disminuye"” (Ahmed, 2015, p. 24). Con autores como Alliaud, Ricoeur, Souto, yo sostenía la 

hipótesis que la escritura en primera persona era una posibilidad de reconstrucción de la 

identidad a partir de un “yo” protagonista, tanto para la estudiante como para la docente. Por 

eso, en simultáneo me propuse realizar mi registro autoetnográfico de la experiencia de tutoría 

durante el TFI. Era una práctica pedagógica que me implicaba emocionalmente 

comprometiendo mi sensibilidad y subjetivaciones. Deseaba, en el análisis, entrelazar la 

autobiografía de la estudiante con mi historia personal para reconocer el impacto emocional 

que tenía este vínculo pedagógico en mi carrera docente. Soy mujer, soy sobreviviente de 

múltiples violencias como la mayoría de nosotras, también de violencia intrafamiliar. Hace 

mucho tiempo, una compañera de trabajo me ayudó a “ver”, a desnaturalizar lo que para mí era 

cotidiano, me abrió los ojos y me habilitó la voz. Ese era el movimiento que deseaba producir 

en la estudiante con este trabajo.  

(…) las emociones no se tratan solo del movimiento, también son sobre vínculos o sobre 

lo que nos liga con esto o aquello… Lo que nos mueve, lo que nos hace sentir, es 

también lo que nos mantiene en nuestro sitio, o nos da un lugar para habitar. Por tanto, 

el movimiento no separa al cuerpo del "donde" en que habita, sino que conecta los 

cuerpos con otros cuerpos: el vínculo se realiza mediante el movimiento, al verse 

(con)movido por la proximidad de otros. (Ahmed, 2015, p. 36). 

La escritura de los sentimientos, las decisiones, las afectaciones, permitió abrir un espacio para 

la reflexión que condujo a la selección de las lecturas teóricas adecuadas para la realización del 

TFI. Como expresa Souto  

El darse cuenta de las emociones y sentimientos, de las creencias e ideologías que la 

experiencia vivida despierta en el recuerdo del entorno y las circunstancias, en el pasaje 

a la palabra escrita, en las relecturas sucesivas que permiten modificaciones, en esa 

hechura cuidadosa, comprometida, implicada está buena parte del potencial formativo 

de la narración (…) (Souto, 2016, p.  443). 

Al releer las líneas de mi bitácora, vuelven sensaciones e imágenes de esos encuentros con la 

estudiante, del momento en que expuso su historia, un relato en el que amasaba vivencias con 

definiciones y marcos legales, recursos del Estado con deseos de una vida libre de violencia 

para sus hijas; pasado y futuros enhebrados en la misma genealogía femenina. Ella escribe “... 

Desde mi reflexión sobre esta situación de violencia yo pienso que se da de generación en 

 
2 Este concepto teórico desarrollado por Pichón Riviere implica un intercambio constante entre quien enseña y 

quien aprende de tal modo que ambos participantes juegan un rol activo en la adquisición y construcción del 

conocimiento, siendo “docente-alumno” roles intercambiables. 



generación porque de lo que me han contado de la historia de mi familia siempre hubo 

violencia de todo tipo hacia las mujeres. Esto se aprende de lo que se ve y vivís y es una cadena, 

un patrón donde se ve que la mujer tiene que adoptar una postura de sumisión por el machismo 

que es dominante dentro del vínculo familiar, en este caso la pareja...”. Tengo presente la 

respuesta del grupo cuando compartió su relato: asombro, vergüenza, dolor e incomodidad se 

manifestaban en los cuerpos. Fueron significativos los largos abrazos de compañeras y 

docentes que mostraban la incipiente construcción de vínculos feministas. Al escribir estas 

palabras, revivo la urgencia que tuve de registrar mis sentipensares porque quedaban al 

descubierto las heridas que modelaron mi cuerpo, las cicatrices que llevo como huellas.   

A través de las emociones, el pasado persiste en la superficie de los cuerpos. Las 

emociones nos muestran cómo se mantienen vivas las historias, incluso cuando no se 

recuerdan de manera consciente. El tiempo de la emoción no se refiere siempre al 

pasado, y a como este se queda pegado. Las emociones también abren futuros, por las 

maneras en que implican diferentes orientaciones hacia los otros. Toma tiempo saber 

lo que podemos hacer con la emoción (…) (Ahmed, 2015, p. 304). 

 

Imagen 2: archivo propio. Collage “Sentir el propio camino”, por Gabriela A. Ramos 

 

Bibliografía 

Ahmed, Sara (2015). La política cultural de las emociones. México: PUEG-UNAM. 

Fassin, Éric. (2012). La democracia sexual y el choque de civilizaciones. Revista Mora, 18(1), 

1-10. 



Ramos, Gabriela A. (julio de 2025). “Estallidos de la voz”. En homenaje a David [ponencia]. 

XVI Jornadas Nacionales de Historia de las Mujeres y XI Congreso Iberoamericano de 

Estudios de Género. “Saberes, diálogos e interpelaciones para navegar en tiempos de 

incertidumbres”. Rosario, Argentina. 

Souto, Marta. (2016). Pliegues de la formación. Sentidos y herramientas para la formación 

docente. Rosario: HomoSapiens. 



Bitácora de una Mujer Menopáusica 

 

Milena Almeida Mariño 

 

   «Todo esto no tiene ningún sentido.  

No puedo aguantar más.  

No puedo seguir adelante.  

No quiero seguir adelante».  

Volvió a recorrer con la vista los objetos de la casa. 

Nada de lo que había allí era suyo. Del mismo modo 

que su vida no había sido nunca su vida. 

Han Kang, LaVegetariana, 2024 

 

La sangre tiene un olor desagradable, a veces incluso repugnante; se coagula y despierta en mí 

un profundo asco, tanto hacia mi propia sangre como hacia la de los demás. Ahora, a mis 53 

años, he dejado de menstruar, la sangre ya no está, y se supone que debería sentirme feliz. 

¿Por qué hablo de la sangre? Porque quiero compartir, desde mi experiencia personal, cómo ha 

sido vivir la menopausia a partir de una reflexión basada en la política cultural de las emociones 

de Sara Ahmed (2015). Me interesa politizar mis sentimientos de repugnancia y vergüenza. Lo 

que sigue es una bitácora narrada en cinco días, un espacio de reflexión que entrelaza mis 

pensamientos, las lecturas de Ahmed y una introspección compartida. 

Día 1: La lectura de Sara Ahmed y el olor como reflejo sensorial 

Sara Ahmed (2015) explica que la repugnancia es un afecto performativo que surge en la 

proximidad o contacto con algo percibido como ajeno o amenazante. No es solo una emoción 

interna, sino que “hace un trabajo” sobre los cuerpos, transformando su superficie y generando 

una reacción física de rechazo, como náuseas o arcadas. En mi caso, la incomodidad hacia la 

sangre —sobre todo la mía— comenzó a los 13 años, con la primera menstruación; lloré porque 

no quería crecer y me angustiaba cómo ocultar ese cambio. Esta experiencia conecta con la 

idea de Ahmed sobre cómo la repugnancia se activa frente a algo que se siente extraño y 

amenaza la integridad propia, además de convivir con el juicio social sobre lo que debe 

mantenerse oculto o limpio. Así, la repugnancia puede entenderse también como un efecto 

político y cultural que moldea nuestra relación con el cuerpo y las emociones que este nos 

provoca. 

Pero al pensar en lo que me repugna, me cuestioné sobre mis propios olores. Los rechazos, 

quiero esconderlos; he frenado abrazos y besos porque, viviendo la menopausia, paso horas en 

la ducha, pero al poco tiempo reaparece un olor ácido. He leído cientos de consejos para 

 
 Universidad Central del Ecuador, Ecuador. Integrante del Grupo de Trabajo CLACSO Universidades y 

despatriarcalización. 



combatir esos olores con pastillas que regulan hormonas, como si fueran un problema para 

resolver en lugar de una parte natural de esta etapa y de mi edad. 

Día 2: ¿Quiero actualmente mi cuerpo? 

Nunca hubo una conversación clara en mi casa ni en mi círculo cercano sobre lo que estaba 

pasando con mi cuerpo. Recuerdo a mis compañeras riéndose y preguntándose si "ya le había 

llegado", como si fuera un secreto prohibido. Estábamos atrapadas en una jerarquía patriarcal 

que marcaba nuestras vidas, con prejuicios y sin información real sobre el sangrado menstrual. 

Para algunas, la preocupación con el tiempo fue -no menstruar-, por miedo a un embarazo 

temprano. 

Esa falta de diálogo nos mantenía en silencio y nos impedía cuestionar la violencia a nuestro 

alrededor. Recuerdo que nunca hablamos del tema de la violación ni de cómo esos actos 

violentos estaban naturalizados en códigos simbólicos. Algunas compañeras decían que la 

ruptura del himen había sido por un golpe o un salto; años después entendí que era violencia 

sexual. 

El poder patriarcal colonizó nuestros cuerpos desde niñas, imponiendo reglas sobre cómo 

vestir, guardar el cuerpo, pensar, sentir y actuar. Todo era control, como si el cuerpo no nos 

perteneciera. Empecé esta bitácora con un epígrafe de la novela "La vegetariana" de Hang Kang 

donde una mujer deja de comer carne por repulsión, por asco, veo un paralelo: la carne 

simboliza violencia, control y dominación patriarcal. Rechazarla es un acto de resistencia 

física, emocional y espiritual que desafía lo impuesto. 

Entonces me pregunto: ¿cuándo dejé de querer a mi cuerpo? Como la vegetariana que en sus 

pesadillas teme la violencia y la sangre, ese miedo se vuelve aliento frente al temor social del 

envejecimiento y a esos olores que despiertan recuerdos y temores. 

No quiero a mi cuerpo… 

La cultura occidental ha tendido a negar el cuerpo, y en especial el cuerpo femenino, 

considerado como goteante, líquido y húmedo —elementos que lo dotan de una valoración 

problemática, como algo que debe ser solucionado. (Gómez y Marco, 2020) 

Día 3: Se acabó la menstruación, empezó la menopausia  

Las emociones son biológicas y culturales, construidas en cada persona y en sociedad según 

valores, creencias e intereses. Se focalizan en el sistema del cuerpo y el cerebro, conectados 

con la socialización y la experiencia. Mi cuerpo siente dolor, porque hay intencionalidad en 

cómo nos han enseñado a reconocernos. He mencionado “enfermedad” o “indisposición” para 

hablar de la menstruación, usando eufemismos que evitan nombrar nuestro cuerpo, por un 

acuerdo social que nombra y regula la experiencia. Esto me lleva nuevamente a pensar en la 

suciedad, en sentirme sucia. 

Día 4: Exclusión común 

En este cuarto día de la bitácora, estoy pensando en la idea de comunidad y exclusión común, 

reconociéndome como alguien que ha construido defensas frente a esta exclusión. Anna Freixas 

(2007) señala cómo el miedo a la decadencia del envejecimiento nos aprisiona. Ya no existe el 

olor ferroso, ahora es un olor que podría describirse como “olor a pez". Este olor influye en el 



atractivo: con las arrugas y el pelo cano, siento que dejo de ser atractiva físicamente, y tampoco 

en mis olores. Hay miles de consejos para rejuvenecer, pero poco se habla del envejecimiento 

natural, de cómo enfrentar el sofoco o la inquietud que a veces produce el sudor. La industria 

vende la eterna juventud a través de desodorantes, pastillas, parches y promesas 

antienvejecimiento. 

Las campañas publicitarias, no me hablan del cuidado, una vez más el ocultamiento. 

 

Imagen1.  Farmatodo. (s.f.). Mal olor vaginal. Recuperado, 18/10/2025, 

https://www.farmatodo.com.co/blog/mal-olor-vaginal.html 

Mi compromiso es envejecer femenino… con dignidad y sin temor. 

Día 5: Nuevas formas de comprender mi cuerpo 

Las emociones circulan entre cuerpos; combinan cognición y sensación, atravesadas por 

juicios, valores, historias culturales y recuerdos. Se mueven hacia el mundo y los otros, y 

también se imponen desde fuera. Son individuales y sociales, circulan, contagian, vinculando 

y nombrando; son performativas y las historias vividas generan afectos y afectan (Ahmed 

2015). Requiero, un círculo de compañeras, de amigas con experiencias similares, en rastrear 

memorias comunes sobre cómo el patriarcado se internalizó en mi cuerpo y en lo difícil que es 

separar la carga cultural y la “pegajosidad” de la que he sido parte. Las prácticas de cuidado 

son importantes para permitirme sentirme bien: el agua medicinal para evitar dolores, las 

conversaciones, darnos el espacio de rastrear las formas de opresión. Dejar de pensar en 

suciedad o cuerpos impuros, para pensar en cuerpos sintientes y en cuerpos que pueden ser 

amados, más bien dicho en un cuerpo que lo ame y lo cuide. 

Quito, 9 de septiembre de 2025 

Bibliografía 

Ahmed, Sara (2015). La política cultural de las emociones. México: PUEG-UNAM. 



Freixas, Anna (2007). Nuestra menopausia. Una versión no oficial. Barcelona: Ediciones 

Paidós. 

Gómez, Emma y Marco, Elisabet (2020). Desafiando las reglas: articulaciones políticas del 

activismo menstrual. Revista Española De Sociología, 29(3 - Sup1), 155–170. 

https://doi.org/10.22325/fes/res.2020.62 

Han, Kang (2024). La vegetariana (Sunme Yoon, Trad.). Barcelona: Random House. (Obra 

original publicada en 2007) 

https://doi.org/10.22325/fes/res.2020.62


Después del miedo, ¡solo hay vida! 

Bitácora 

 

Mariana Elizabeth Alvear Montenegro1 

 

"¡Mira un negro!" Fue un estímulo externo como si me hubieran dado  

un golpecito al pasar. Sonreí tiesamente. 

"¡Mira, un negro!" Era verdad. Me divirtió. 

"¡Mira, un negro!" El círculo estaba apretando cada vez más. 

Dejé ver que me estaba divirtiendo. 

"¡Mamá, ve al negro! ¡Me da miedo! ¡Miedo! ¡Miedo!" Ahora empezaban 

a asustarse de mí. Me convencí de que me reiría hasta las lágrimas, pero 

la risa se había vuelto imposible (Fanon, 1986, pp. 111 - 112). 

 

Esta cita con la que Ahmed abre el capítulo tres sobre La política afectiva del miedo, se 

pregunta: ¿Qué nos asusta? ¿Quién se asusta de quién?, estas preguntas que parecerían 

cotidianas, ingenuas y hasta vanas, tienen una potencia y profundidad absoluta cuando nos 

detenemos un momento a mirar nuestro alrededor, quizá cuando caminamos por la calle, 

cuando vamos en transporte público, cuando escogemos las amistades, el lugar donde se quiere 

vivir o cómo queremos que sea nuestra vida, familia y futuro. Al menos a mí, personalmente 

me interpeló profundamente y me llevó a pensar en pasajes de mi vida. Ahmed dice que  

el temor significado mediante el lenguaje y por el cuerpo blanco no comienza y termina 

ahí nada más: más bien el miedo funciona a través y sobre los cuerpos de quienes se 

ven transformados en sus sujetos, así como en sus objetos (2015, p. 105). 

Entonces parafraseando a Ahmed, me surgió la pregunta ¿He sentido alguna vez a mi cuerpa 

como imposible o inhabitable? La respuesta removió emociones, recuerdos que de inmediato 

hicieron click con mi vida actual, es decir fue un recorrido de 39 años que dieron sentido a la 

frase de Ahmed: “El miedo funciona para asegurar la relación entre esos cuerpos; los reúne y 

los separa mediante los estremecimientos que se sienten en la piel, en la superficie que emerge 

a través del encuentro.” (2015, p. 106). 

Sin embargo, esa forma de relacionarnos no solo está en la dimensión social colectiva, sino que 

inicialmente está con una misma, y me atrevería a decir, que los primeros años de vida son los 

más importantes para generar una relación sana/saludable con nuestro propio cuerpo a partir 

de lo que vemos, aprendemos, escuchamos y sentimos en el núcleo familiar. 

 
 Universidad Central del Ecuador, Ecuador. Integrante del Grupo de Trabajo CLACSO Universidades y 

despatriarcalización. 
1 Comunicadora Social por la Universidad Central del Ecuador. Magister en Estudios de la Cultura por la 

Universidad Andina Simón Bolívar Sede Ecuador (2013), docente investigadora en la Universidad Central del 

Ecuador desde 2014, integrante del GT CLACSO Universidades y Despatriarcalización 2023-2025, integrante de 

la Red de Geografías y Epistemologías Feministas del Sur Global (2024). Madre desobediente de Camilo José. 



 

Imagen 1 y 2: Fotografías propias del álbum familiar durante los años noventa. 

“mamá, el negro me va a comer” (Fanon, 1986: 113- 114) 

Esta niña, piel color de la tierra, ojitos de capulí, pelo ensortijado (aunque no se vea bien en las 

fotografías) es la niña que vive en mi interior y la que se sintió increpada a lo largo de la lectura 

de Ahmed. Esta niña creció por fuera y ahora se convirtió en madre de otro pequeño color de 

canela y ojitos color de tierra. Es esta niña la que abraza y acurruca ahora a Camilo José, le 

canta y le susurra cuentos en los que la naturaleza, los colores, las vidas otras son las 

protagonistas y así ahuyenta el miedo de mirarse al espejo y sentirse negro, café, rojo, amarillo, 

oliváceo, anaranjado, púrpura o de cualquier color. 

Ahmed dice que “el miedo funciona como una tecnología de gobernanza” (2015, p 119), esta 

frase es en absoluto relevante cuando se trabaja con la memoria, y al hurgar en mi propia 

memoria de vida, resulta que fui visitando escenas familiares en las que con frecuencia 

escuchaba a papá o a mamá decir que había que “mejorar la raza”, cuando preguntaba a qué se 

referían me explicaban con absoluta certeza que había que juntarse con otras personas “más 

blancas y de mejor posición económica” que nosotros, que solo eso podría asegurar una mejor 

condición de vida. 

En la infancia no lo entendía, sin embargo, la mirada hacia los otros “diferentes”, más 

“morenos”, más “indios” se fue construyendo desde el miedo, el odio, el rechazo, incluso desde 

esa lógica católica desde el pecado y el infierno que ellos, los otros más oscuros representaban. 



 
Imagen 3: Fotografía tomada de la Exposición “Quito: Geografía de la protesta. 

Movimientos sociales y repertorios (1971-1983)”, agosto 2025. 

Tener la posibilidad de acceder a la universidad, realmente me cambió la vida, pues me llevó 

a crisis existenciales gracias a las cuales pude mirarme al espejo sin despreciar mi cuerpo, mi 

piel, mis pensamientos, mis deseos y anhelos. Entendí que el control sobre la mente conecta 

con el control sobre los cuerpos y cómo esto determina la posibilidad de habitar espacios físicos 

como la ciudad, las calles, las escuelas, el transporte público hasta descender a la familia y los 

roles que se nos asignan y se reproducen históricamente. La mujer de la imagen 3, una mujer 

indígena con un guagua (niño) en su espalda, como portada de una revista de los años ochenta 

en una sala de exposiciones del Centro Cultural Metropolitano en 2025, este cuerpo y otros, 

por siglos estuvieron gobernados y administrados bajo la lógica del rechazo, que, en palabras 

de Ahmed, coincidiría con que “las emociones funcionan para alinear el espacio corporal con 

el espacio social” (2015, p. 115) 

Cuerpos que temen 

Desde estas reflexiones, las experiencias de vida, el contexto sociocultural, así como las 

narrativas naturalizadas impactan sobre la mirada hacia los “otros”, recuerdo lo que explica 

Silvia Federici en su texto Calibán y la Bruja sobre la mirada de los colonizadores blancos, 

europeos hacia los nativos del “nuevo mundo” y esa imagen monstruosa que se convirtió en 

arma discursiva para sostener el exterminio material y simbólico de los otros. Para Federici “no 

resulta sorprendente que «caníbal», «infiel», «bárbaro», «razas monstruosas» y «adorador del 

Diablo» fueran «modelos etnográficos» con los que los europeos «presentaron la nueva era de 

expansión».” (2010, p. 290). 

Articulando las reflexiones de Federici y Ahmed puedo advertir que, como lo indica Sara 

Ahmed, “(…) el miedo es una experiencia corporizada; crea el efecto mismo de las superficies 

de los cuerpos” (2015, p. 114). Entonces los cuerpos a nivel individual y colectivo no son más 

que el resultado de las experiencias históricas de un yo y un nosotros, cuando era niña miraba 

con recelo a esos otros que a decir de mis padres y del resto de la sociedad eran peligrosos, 

extraños y se los debía repudiar. 

(…) Esta es una dimensión importante de la política espacial del miedo: la pérdida del 

objeto de miedo transforma al mundo mismo en un espacio de peligro potencial, un 



espacio que se anticipa como daño o herida en la superficie del cuerpo que teme. 

(Ahmed, 2015, p. 115) 

Ahora, con una vida en mis manos y que aún depende de mí para acercarse y conocer el mundo 

la frase de Ahmed “el miedo funciona para restringir a ciertos cuerpos a través del movimiento 

o expansión de otros.” (2015, p. 116), advierto que el miedo como construcción sociocultural 

e histórica, también se transmite desde esa memoria genética, sin embargo, la posibilidad de 

reconstruir las/nuestras historias de vida también hallan asidero en las formas de narrar y 

narrarnos en el presente desde la sanación de nuestros pasados. 

 

Imagen 4: Fotografía tomada entre marzo-abril de 2025 en el parque metropolitano La 

Armenia en la sesión de lectura de las cartas de las madres y familias buscadoras de 

México 

 

Imagen 5: Fotografía tomada en la marcha del 8M de 2025 en Quito, Centro Histórico. 



 

Imagen 6: Fotografía tomada en la marcha del 8M de 2025 en Quito, Centro Histórico. 

Finalmente, así como Ahmed transita por diversas emociones atravesadas por el miedo, el odio, 

el repudio, personalmente, y antes de conocerla y leerla, pude caminar por cada una de esas 

emociones durante años, mientras revisaba su texto en el círculo de lectura pude revivir ese 

camino, lo maravilloso fue que ahora lo hice con otras mujeres, compañeras, amigas y entonces 

el tránsito fue más ligero, doloroso al fin pues trabajar la memoria tiene esos riesgos, sin 

embargo esperanzador, criar a un niño desde otras sensibilidades, afectos y realidades me 

resulta profundamente inspirador, sin romantizar en absoluto la maternidad y más aún en 

solitario. Las imágenes 4, 5 y 6 representan para mí la posibilidad de sentir y expresar el miedo 

desde la ternura, que, aunque suene paradójico, me significan potencia y vitalidad. 

Bibliografía 

Ahmed, Sara (2015). La política cultural de las emociones. México: PUEG-UNAM.   

Federici, Silvia. (2010). Caliban y la bruja. Mujeres, cuerpo y acumulación originaria.  

Ediciones Traficantes de sueños 



Siento, luego existo, luego pienso, luego actúo 

 

Julieta Evangelina Cano 

 

“Las emociones involucran diferentes movimientos de acercamiento a y alejamiento de otras 

personas, de tal manera que definen los contornos del espacio tanto social como corporal”  

Sara Ahmed, La política cultural de las emociones, p. 315. 

 

Estupor, indignación 

Cuando en enero de este año trascendió que, en el Foro Económico Mundial de Davos, el 

presidente Javier Milei vinculó a la militancia feminista y LGTBIQ+ con la pedofilia me quedé 

tiesa. En otras circunstancias no perdería el tiempo en escuchar, ni en analizar, un discurso 

repleto de afirmaciones falsas y despojado de datos científicos. Pero hubo dos cuestiones que 

aparecieron como alertas: que lo haya dicho un presidente -de un país que va a la vanguardia 

legislativa en el reconocimiento y ampliación de derechos de las mujeres y disidencias 

sexuales- y en un espacio internacional que no tiene por objeto principal discutir esas posturas. 

¿Por qué el Ejecutivo usaría ese auditorio para compartir sus arcaicas ideas sobre la sexualidad 

y las relaciones interpersonales? 

A la indignación le siguió la preocupación: ¿cómo trabajar estos temas en la Universidad 

Pública cuando desde las altas esferas del poder demonizan a los feminismos y sus luchas? Esta 

estrategia de vincular las causas de los feminismos a la violencia sexual contra niños y niñas 

busca linkear una causa (la militancia feminista) a otra con mayor consenso social (la lucha 

contra la pedofilia) lo puede ser resultar muy efectivo para distorsionar el imaginario social. 

Odio, amor, temor 

El odio se construye, y sus discursos performáticos proponen el paso a la acción. El odio deja 

heridas en las subjetividades, que cuando se convierten en cicatrices integran el testimonio de 

las consecuencias de la praxis de odio. El odio, presentado como amor, aglutina a algunos/as 

en contra de otros, otras y otres, y legitima la exclusión y también el exterminio (Ahmed, 2015). 

El miedo, generado por estos grupos de odio que se autoperciben defensores amorosos de la 

sociedad, diseña formas de circulación por el espacio público, y performa las cercanías y 

distancias entre las personas (Ahmed, 2015). Las ultraderechas gobiernan a través del miedo 

construido -que deriva en odio-, para aglutinar a la población en un consenso excluyente. Los 

cuerpos que temen, diría Ahmed (2015), intentan no ocupar espacio. Se tergiversan los hechos: 

los victimarios se presentan como víctimas y a quienes están en verdadero peligro se les intenta 

quitar la voz.  

Reacción 

 
 Universidad Nacional de La Plata, Argentina. Instituto Universitario de la Policía Federal Argentina (IUPFA). 

Integrante del Grupo de Trabajo CLACSO Universidades y despatriarcalización. 



Asumí que la Universidad podría volverse un espacio poco confortable (Ahmed, 2015) para 

abordar estos temas. Pero el silencio no era -ni es- opción. Porque el silencio oculta el signo de 

injusticia (Ahmed, 2015). Pero, además, porque la multitudinaria Marcha Federal del Orgullo 

Antifascista, Antirracista, LGTBINBQ+ del 1F demostró que en la arena pública se disputan 

los sentidos de los significantes, y que la postura del gobierno es peligrosa, pero no es 

hegemónica. 

La Marcha fue una respuesta a los discursos de odio que pretenden colonizar el sentir y 

performar las distancias entre las personas. El “movimiento antigénero” que compone la 

reacción patriarcal que encarnan las nuevas derechas en occidente (Butler, 2024) pretende 

legitimar el “antifeminismo de Estado” (Gago, 2024) que no es sólo discursivo, sino que afecta 

a la materialidad de la vida. De hecho, según un informe del Observatorio Nacional de 

Crímenes de Odio LGBTI publicado en julio “Los crímenes de odio contra la comunidad 

LGTBI en Argentina aumentaron 70% en la primera mitad de 2025. El 70,6% de los casos (72) 

los sufrieron mujeres trans, el 16,7% (17) fueron contra varones gay cis y en el 6,9% (7) de 

los episodios, lesbianas fueron objeto de violencia” (2025, s/n). Observé como la indignación 

movió a la acción, y convocó a otros actores y actoras hasta el momento indiferentes. 

¿Qué hacer? 

¿Cómo llegamos hasta acá? ¿Cómo es este presente posible? Claramente, no es fruto de azar. 

Parece que estamos gobernados/as por las emociones de algunos, pero lo cierto es que es una 

estrategia la de usar la economía de las emociones, que circulan, que se pegan a los objetos 

(Ahmed, 2015), a favor de la retórica del patriarcado neoliberal. La ultraderecha es muy 

efectiva movilizando, haciendo mover, las emociones a su favor. 

¿Qué tiene que ver la Universidad con esto? TODO. La Universidad Pública es un espacio que 

tiene que afianzar las dinámicas democráticas. Observo que lo mismo que hacen los grupos 

odiantes con el amor -intentar apropiárselo para su causa- lo hacen con el significante Libertad. 

Todos/as queremos al amor y la libertad de nuestro lado ¿o no? ¿Qué hacer con estos discursos 

en el aula?  Estos grupos reaccionarios pretenden apropiarse de nuestras banderas, pero no hay 

que dejarlos. Hay que disputar el significante, como hacen ellos con nosotras. El aula es un 

espacio para ello. La calle, el otro. 

Ser arquitectas de un espacio que permita habitar la otredad en tanto tal, ya es disruptivo. 

Construir confort variado para alojar mujeres feministas y LGTBIQ+ en el aula constituye un 

cuestionamiento explícito a un modelo cis-heteronormativo que quieren re-implantar como 

consenso social. Hay que insistir con generar y conservar espacios de audibilidad, y crear las 

condiciones para desarmar mentiras, presentadas como verdades, que sólo buscan 

homogeneizar, expulsar, silenciar y desmovilizar. Como plantea Ahmed: “La esperanza de la 

política queer es que acercarnos más a otros y otras, a quienes se nos ha prohibido acercarnos, 

también podría darnos maneras distintas de vivir con otras personas” (2015, p. 254). Este 

contexto es un (nuevo) llamado a la acción desde los lugares, más o menos pequeños, que 

ocupamos. 

Bibliografía 

Ahmed, Sara (2015). La política cultural de las emociones. México: PUEG-UNAM.    

Butler, Judith (2024). ¿Quién le teme al género? Ciudad Autónoma de Buenos Aires: Paidós.  



EFE. (25 de julio de 2025). Los crímenes de odio contra la comunidad LGTBI en Argentina 

aumentaron 70 % en la primera mitad de 2025. elDiarioAR. 

https://www.eldiarioar.com/sociedad/crimenes-odio-comunidad-lgtbi-argentina-aumentaron-

70-primera-mitad-2025_1_12492430.html  

Gago, Verónica (2024). Antifeminismo de Estado [Podcast]. En Los monstruos andan sueltos. 

Un podcast sobre nuestras derechas. Producido por CLACSO y DiarioAr. 

https://www.clacso.org/antifeminismo-de-estado-veronica-gago/ 

https://www.eldiarioar.com/sociedad/crimenes-odio-comunidad-lgtbi-argentina-aumentaron-70-primera-mitad-2025_1_12492430.html
https://www.eldiarioar.com/sociedad/crimenes-odio-comunidad-lgtbi-argentina-aumentaron-70-primera-mitad-2025_1_12492430.html
https://www.clacso.org/antifeminismo-de-estado-veronica-gago/


Vínculos por una sociología feminista 

 

Yenny Carolina Ramirez 

 

 

Imagen 1: fuente propia. Mural de mujeres sociólogas Edificio Orlando Fals Borda. 

Universidad Nacional de Colombia, 2025. 

En el año 2004 cursaba mi octava matrícula en la carrera de sociología de la Universidad 

Nacional de Colombia. Desde la Maestría en sociología, se promocionaba el afiche 

promocional de la convocatoria para una nueva cohorte. De esquina a esquina, el cartel estaba 

compuesto por la imagen de los autores referentes de la disciplina.  Junto a la sagrada trinidad 

de Durkheim, Marx y Weber, se incluyeron a los colombianos Mesa, Torres y Fals Borda. Debo 

admitir, que no me despertó sorpresa verlo, de hecho, me gustó y me pareció un orgullo 

identificar en la pieza a todos los autores de mi disciplina. Aunque me encontraba a la mitad 

del camino de formación como socióloga, no me sorprendí con esa imagen, ni me cuestioné la 

norma social que expresaba.  

Al año siguiente, la profesora Luz Gabriela Arango del Departamento de la Universidad 

Nacional fue invitada a hacer una conferencia en la Universidad del Valle, Colombia. En la 

charla, Luz Gabriela hizo una intervención inspirada por las reflexiones que le generó este 

afiche, que tituló ¿Tiene sexo la sociología? En la conferencia, la profesora cuestionaba la 

masculinización de la disciplina en sus contenidos y métodos. Retomaba la obra de Patricia 

Lengermann y Gilian Niebrugge (2019) y hacía referencia al borrado de las mujeres de la 

sociología, quienes habían estado presentes desde el tiempo de fundación de la disciplina. Yo 

leí este trabajo de Luz Gabriela, diez años después, aunque fue mi profesora, este tipo de 

cuestionamientos no tuvieron espacio en el Departamento. 

Esta experiencia volvió a mis recuerdos cuando revisé el capítulo de los vínculos feministas de 

Sarah Ahmed en La política cultural de las emociones. La autora nos dice que:  

 
 Universidad Nacional de Colombia, Colombia. Integrante del Grupo de Trabajo CLACSO Universidades y 

despatriarcalización. 



(…) el asombro nos permite ver las superficies del mundo como construidas y, como 

tal, el asombro abre la historicidad, más que suspenderla. La historicidad es lo que 

queda oculto por la transformación del mundo en "lo ordinario", en algo que ya es 

familiar o reconocible. (Ahmed, 2015, p.272).  

A mí me tomó años ver la forma sexuada en la que se había construido la historia de mi 

disciplina. Aunque había tenido en el departamento en el que estudié a una profesora pionera 

y visionaria en su crítica, no tuve la oportunidad de escucharla, ella era una socióloga marginal 

en un lugar masculinizado. 

Ahmed nos señala que el asombro implica aprender “cómo el mundo llegó a ser cómo es”. 

Cuando revisé el libro de “Fundadoras de la sociología y la teoría social” y descubrí que hubo 

tantas mujeres que hablaron de sociología, aportaron métodos y técnicas, y fueron centrales en 

los foros públicos de su época surgió en mí un gran desconcierto, al que aún no logro dar 

completa respuesta. Cómo fueron excluidas de la historia de la sociología Harriet Martineau, 

Marianne Schnitger o Jane Addams, única socióloga premio nobel de la paz. ¿Qué hizo posible 

que estudiemos sociología sin conocer nada de su legado? Lengermann y Niebrugge (2019) 

nos proponen comprenderlo desde unas políticas de conocimiento y de género que 

determinaron como norma para la sociología, una ciencia neutral, universal y hecha por 

varones. La labor comprometida, situada y cercana a las personas quedó relegada al trabajo 

social. Las temáticas de la familia, las niñeces, las emociones, el cuerpo y la naturaleza no 

hacían parte de la sociología que se ocupaba de los “grandes problemas”. 

Como nos propone Ahmed, el sofá de la sociología me resultó cada vez más incómodo, tenía 

que moverme de diferentes formas para lograr ubicarme en él y me encontré con otras 

compañeras que compartían esa incomodidad. Desde nuestros espacios universitarios 

decidimos adentrarnos en la historicidad de la sociología, pero no cualquier historicidad, una 

feminista, que desempolvara el aporte a la sociología de mujeres, disidencias sexuales y 

cuerpos diversos. La fotografía con la que inicia este escrito surgió de la incomodidad 

compartida con las estudiantes del Comité de género del Departamento de sociología de la 

Universidad Nacional de Colombia, quienes decidieron hacer una nueva versión del afiche en 

el que las protagonistas fueran las sociólogas borradas por el canon. 

En el marco de la última conferencia CLACSO fue muy emocionante tener a Selene Aldana y 

Angela Bacca presentando en la clase de Sociología del género su trabajo “La sociología, esa 

ciencia fundada por una mujer sorda”, en la que recuperan la obra de Harriet Martineau, quien 

con su trompetilla logró escuchar con detenimiento la voz de diversidad de personas que 

habitaban en los Estados Unidos y ofrecernos tempranamente un método basado en la empatía, 

la escucha y la crítica del orden social. 

Con Eliana Debia, Selene Aldana, Elisa Sierra y Olga Sabido hemos tejido vínculos feministas 

que buscan aperturas en la sociología. Nos dice Ahmed que esta apertura implica “hacer el 

trabajo de enseñar, protestar, nombrar, sentir y conectar con otros” (2015, p. 285). Para mí ha 

sido muy importante conectar con ellas y con el GT de Universidades y Despatriarcalización, 

gracias a nuestros lazos afectivos y académicos he podido encontrar caminos para recrear mi 

forma de hacer y vivir la academia, de encontrarme con les estudiantes de otras maneras más 

honestas, horizontales y sentidas. De animarnos a dudar juntes y navegar el camino de la 

formación como sociologues de manera colectiva.  

La esperanza que anima los vínculos feministas con mujeres del pasado y del presente me ha 

despertado un gran interés por la especulación feminista y por la utopía, por apostar por otros 



futuros posibles, por la creatividad y la insistencia en buscar formas diferentes de relacionarnos. 

Esta esperanza resonó hace algunos días con la pieza cerámica “Persiguiendo la utopía” de la 

artista Verónica Trujillo que tuve la oportunidad de apreciar en la exposición Feminíridas. 

 

Imagen 2: fotografía propia. “Persiguiendo la utopía”. Exposición Feminíridas de Verónica 

Trujillo. 2025 

Bibliografía 

Ahmed, Sara (2015). La política cultural de las emociones. México: PUEG-UNAM. 

Lengermann, Patricia M. y Niebrugge, Gilian (2019). Fundadoras de la Sociología y la teoría 

social (1830-1930). Madrid: CIS 

.



Territorios del dolor y (re)existencias desde la alegre rebeldía  

 

Zaida Almeida Gordón 

 

 

Imagen 1: archivo propio. Fragmento de la carta de Alisa Cuevas-Madre buscadora de 

Jalisco-Mx. 

Hace un par de meses mi amiga Ma. Fernanda Solórzano, me contó que el ejercicio de las cartas 

efectuado en la primera boletina había resonado con el trabajo que estaban realizando sus 

colegas en México, de tal forma que, su compañera Olivia desde su experiencia venía haciendo 

talleres autoetnográficos con las familias buscadoras de Jalisco-México. Así propició un 

proceso epistolar entre las familias y nosotras las profas de Ecuador. Entonces, cuando llegaron 

las cartas, sentimos la necesidad de leerlas juntas, para ello generamos un espacio de encuentro 

seguro fuera de la Universidad, para recibir, leer y honrar esos textos.  

Pero ¿qué era todo lo que nos contaban cada una de esas mujeres? 

Hablaban de sus cotidianidades y de su vínculo al identificarse como hermanas de dolor. Una 

vez que las leímos, Mafer, Marianita, Mile, Naty y yo, solo supimos llorar y sostenernos. Al 

mismo tiempo, a los pocos días comenzamos con los círculos de lectura en el GT CLACSO 

Universidades y Despatriarcalización. Leer en compañía el texto La Política cultural de las 

emociones de Sara Ahmed fue muy distinta a mis percepciones de haberlo revisado sola. Desde 

 
 Universidad Central del Ecuador, Ecuador. Integrante del Grupo de Trabajo CLACSO Universidades y 

despatriarcalización. 



ese primer círculo de la palabra, del encuentro y del sentir, para mí fue inevitable relacionarlo 

con las cartas de las hermanas mexicanas. En ese momento todo se cruzó en mi vida, las cartas 

de México, el aumento de la violencia estructural en Ecuador, el texto de Sara Ahmed y mi 

necesidad de poner el cuerpo a tanta emoción contenida.     

 

Imagen 2. Foto de Natalia Angulo-Primera lectura de las cartas de las familias buscadoras 

de México 

Leer sobre el dolor como una demanda política, producto de una enfermedad sufrida 

socialmente Ahmed (2015), me invitó a senti-pensar-accionar sobre la pregunta que me ha 

invadido a largo de estos meses de círculo de lectura.  

¿Qué pasa cuando la piel de una sociedad se lastima? 

Según un informe del Ministerio del Interior en lo que va del año, 680 personas continúan 

desaparecidas en Ecuador, su mayoría son mujeres. Hablamos de una piel lastimada que va 

atravesando países. Seguramente nuestra cercanía y afectación por las familias buscadoras 

tiene relación directa con la coyuntura ecuatoriana y la narrativa de justificación de estos 

hechos por parte de los Estados y la estandarización de los discursos, teniendo un efecto 

pegajoso (Ahmed,2015). El cual según la autora depende de las historias de contacto, a modo 

de impresión en nuestra piel, pero también en nuestro imaginario social. Así las personas 

víctimas de desaparición forzada son “cuerpos que no importan”. No le importan al Estado, no 

le importan a la sociedad, no le importan al barrio, no le importan al vecino, no te importan a 

ti.  

Es decir, la pegajosidad de acuerdo con Ahmed, como elemento para transmitir una herencia 

social determinada, se vuelve metonímica, como una metáfora de otros elementos que se van 

adhiriendo, pero al mismo tiempo la pegajosidad como la historia misma es dinámica y 

cambiante. En un momento pierde el efecto pegajoso, sin embargo, ya transmitió afectos como 

el odio y/o el amor. Por lo tanto, la pegajosidad que funcionó en nosotras como profas, luego 

de leer las cartas, fue la búsqueda de una cohesión política afectiva, desde entonces las cartas 

han recorrido algunos lugares, han sido leídas y sentidas por las estudiantes, por sus madres, 

por nuestras familias, amigos/as, colectivas.  



 

Imagen 3. Foto de la Colectiva Rebeldes con Causa- “Yuyanik Encuentro de la memoria y 

la palabra viva 2025” 

Igualmente, buscando canalizar el sufrimiento social como manifestación encarnada de los 

problemas sociales, llegó a mí, el laboratorio corporal de Des-Archivo creado por 

Artemisadanza, al sentirme muy convocada por ese espacio, fui con la intención de que las 

cartas sean las materialidades que me acompañarían en el proceso autoetnográfico-

performativo, como dispositivo para sanar mis miedos personales-colectivos. De esta forma 

con las compañeras de la danza y de la vida personal y universitaria como Mafer, logramos 

propiciar lo que Sara Ahmed denomina la “atmósfera afectiva” en la cual la performance era 

el foco de liberación de estas emociones conjugadas (dolor, miedo, digna rabia y rebelde 

alegría). Así mismo, en este proceso fue naciendo mi necesidad de sentirme acompañada por 

mis colegas y amigas de la Facultad, así que invité a Natalia, Milena, Mariana para grabar 

audios de sus voces leyendo las cartas de las familias buscadoras, luego a este proceso de 

lectura y conexión con el dolor social, se sumaron Arturo y Jorge. Estos audios se convirtieron 

en los disparadores del proceso estético, político, corporal y colectivo que estábamos 

realizando en el laboratorio. 

  

Imagen 4 y 5. Fotos de Artemisa danza-Laboratorio de “Des-Archivo” 

 



Con lo cual, la performance a lo largo del laboratorio se convirtió en un ejercicio poético de 

resistencia, de rebeldía y sobre todo de repudio. El sentimiento de repugnancia puede ser 

también un elemento en una política que busca cuestionar lo que es (Ahmed, 2015, p.158). 

 

Imagen 6. Foto de Geovanny Heredia. Performance: “Des-Archivo documental Huitaca. 

Nuestra piel el lienzo para responder las 37 cartas de las familias buscadoras” 

Bibliografía 

Ahmed, Sara (2015). La política cultural de las emociones. México: PUEG-UNAM.   



Laboratorio afectivo. Las apuestas de las clases de género en la Facultad de Psicología 

de la UNAM 

 

Tania Jimena Hernández Crespo 

La rabia hijo zapato de tierra, 

La rabia dame o te hago la guerra, 

La rabia todo tiene su momento, 

La rabia el grito se lo lleva el viento, 

La rabia el oro sobre la conciencia, 

La rabia coño paciencia paciencia. 

La rabia es mi vocación… 

Silvio Rodríguez 

Como mujer me he situado durante toda mi vida en el terreno de los afectos y emociones, por 

un lado, porque fui socializada para su exploración y su vivencia y por el otro por que encontré 

la potencia del encuentro y de la afectación. Toda mi vida fui catalogada como muy sensible, 

amorosa y tierna. Me caracterizaban como una mujer muy sensible, sentimental a quien las 

cosas le afectaban “demasiado”. Hace algunos años escuché la noción de ser “intensa” como 

un calificativo que denostaba la sensibilidad y la reverberancia afectiva de las personas. 

Siempre me sentí fuera de lugar con mi intensidad. Sientes demasiado, no puedes dejar que te 

afecte tanto, no deberías de dejar que te afectara tanto: todas estas enunciaciones me hicieron 

pensar que mi sentir era un problema que se debería resolver.  

La lectura de Sarah Ahmed (2015) junto con el giro afectivo de los feminismos me ha devuelto 

un lugar en el mundo. Cuando Ahmed menciona que “las estudiosas feministas y queer nos 

han mostrado que las emociones "importan'' para la política; las emociones nos muestran cómo 

el poder moldea la superficie misma de los cuerpos y de los mundos también” (2015, p. 38). 

La lectura colectiva junto con mis compañeras del GT Universidad y despatriarcalización me 

ha reafirmado la potencia de los afectos en la lucha feminista; la posibilidad de dialogar, 

conmovernos, reflexionar juntas, sentirpensarnos desde los afectos ha sido un ejercicio 

conmovedor que intento describir en estas líneas.  

Así mismo, la docencia feminista, me ha dado una potencia maravillosa para trabajar en las 

clases de género de la Facultad de Psicología. Las clases, nuestras clases son un laboratorio 

afectivo, lleno de juntanzas y acuerpamiento, lleno de emociones y preguntas en los salones de 

clases. Es importante destacar que nuestras clases surgen del dolor y la rabia. En el 2019, las 

jóvenas decidieron hacer un paro de actividades en pleno inicio de la pandemia mundial. La 

Facultad de Psicología se convirtió en un espacio de resonancias de los afectos, las estudiantas 

se mantuvieron en paro 107 días. El dolor de ellas, como dice Ahmed fue un discurso público, 

en donde “el dolor de los otros se evoca continuamente en el discurso público, como algo que 

requiere una respuesta colectiva e individual” (2015, p. 47). El dolor que ha producido en 

 
 Facultad de Psicología, Universidad Nacional Autónoma de México, México. Integrante del Grupo de Trabajo 

CLACSO Universidades y despatriarcalización. 



nuestra vida el patriarcado fue convocado por estas jóvenes y pusieron a cimbrar la política 

universitaria.   

Fue el dolor y la rabia las que las hizo movilizarse, fue la indolencia institucional y la doble 

indignación ante las violencias que las llevó a mantenerse juntas desde la rabia y la esperanza. 

Desde ese lugar surgen nuestras asignaturas de género.  

 

Imagen 1: fotografía de María Ruiz publicada en revista Pie de página, 2020.  

Las clases de género desde entonces se han convertido en un laboratorio afectivo. En el espacio 

trabajamos desde la indignación, la rabia, la esperanza, la alegría, la ternura, el dolor, la 

desesperanza, el asco, el miedo, entre otros. Las clases de género adquieren su potencia afectiva 

propia, en donde no sólo revisamos teorías feministas o conceptos de género, sino en sí mismo 

es un espacio en donde nos colocamos en lo que Ahmed (2015, p. 258) enuncia como el lugar 

de los feminismos distanciados del pensamiento y la razón identificado con el sujeto masculino 

y occidental. Nosotras al plagar las clases de emociones y afectos nuestros cuerpos son 

asociados con la “feminidad y los otros raciales”. Esto es en sí, se trata de un posicionamiento 

político que hace eco de su origen. En este sentido coincido totalmente con Ahmed, en el 

sentido en que las emociones son un elemento que contribuye en la politización de los sujetos.  

 Mi propio nacimiento como feminista, resuena con lo descrito por Sarah Ahmed: 

La indignación, la indignación que sentía porque parecía que ser una niña se trataba de 

lo que no deberías hacer; el dolor, el dolor que sentía como efecto de ciertas formas de 

violencia; el amor, el amor por mi madre y por todas las mujeres cuya capacidad para 

dar me ha dado la vida; el asombro, el asombro que sentía ante la manera en que el 

mundo llegó a estar organizado de la manera en que lo está, un asombro que siente lo 

ordinario como sorprendente; la alegría, la alegría que sentía cuando comencé́ a hacer 

diferentes tipos de conexiones con otros y me di cuenta de que el mundo estaba vivo y 

podía adoptar nuevas formas; y la esperanza, la esperanza que guía todos los momentos 



de negación, y estructura el deseo de cambio con el temblor que lo acompaña cuando 

el futuro se abre, como una apertura hacia lo que es posible. (2015, p. 259). 

Las clases de género en la Facultad de Psicología resuenan con nuestros nacimientos como 

feministas. Nuestras estudiantas y estudiantes, abren un proceso afectivo que retiembla en sus 

subjetividades, en donde la apertura emocional se vuelve la clave del proceso.  

Iniciamos nuestras clases convocando nuestras indignaciones, y en algunas clases salimos 

rabiosas, en otras adoloridas, en otras esperanzadas, en otras lloramos juntas y juntos y nos 

abrazamos, en otras es la ternura la que nos compone y sostiene ante la crueldad y el horror, en 

otras nos asombramos de nuestros errores y complicidades con un sistema que engendra odio, 

en otras nos horrorizamos de las propias inacciones. Reímos, dialogamos, nos movemos y nos 

comprometemos a no ser cómplices del patriarcado.  

Gestamos y florecemos juntas, juntes y juntos desde nuestros afectos acompañados por nuestras 

ancestras y la lucha de las mujeres por la vida. Nos animamos a sentir, a construir nuestro 

laboratorio afectivo y a que la experiencia de “la clase de género” nos acompañe toda la vida 

como una apuesta colectiva por hacer de este mundo, un mundo mejor.  

Bibliografía 

Ahmed, Sara (2015). La política cultural de las emociones. México, PUEG-UNAM. 

Ruiz, María (22 de mayo de 2020). Alumnas entregan instalaciones de Psicología tras 107 días 

de paro. Pie de Página, Sección Mujeres. https://piedepagina.mx/alumnas-entregan-

instalaciones-de-psicologia-tras-107-de-paro/



Provocaciones afectivas: reflexiones a partir de las lecturas circulares de Sara Ahmed  

 

Estefanía Ferraro Pettignano 

 

“La enseñanza feminista (y no sólo enseñar feminismo), comienza con esta apertura, esta 

pausa o titubeo, que se niega a permitir que lo que se da por sentado, se otorgue.” 

(Sara Ahmed, 2015, p. 276) 

 

Simultáneamente al círculo de lectura de Sara Ahmed (2015), me estaba haciendo algunas 

preguntas en torno a mis prácticas pedagógicas. De varios interrogantes que me atravesaban, 

rescato para esta escritura dos: ¿cómo me ven? ¿Cómo me sienten les estudiantes que 

acompaño en el espacio de cátedra que doy en la Universidad? Fue tan consonante y resonante 

este círculo y este proceso de auto revisión, me conmoví tanto corporalmente, que incluso 

evoqué algunas epifanías emocionales “basadas en hechos reales”. Me arrojé, entonces, a 

explorarlas y darles sentido. El sentido emocional que HOY pueden tener para mí, ya que tal 

como indica Ahmed “el feminismo involucra una respuesta emocional al “mundo”, en el cual 

la forma de la respuesta implica una reorientación de nuestra relación corporal con las normas 

sociales” (Ahmed, 2015, p. 259). Este saber corporizado, aproximó coordenadas en forma de 

recuerdos que me permitieron acercarme y esbozar algunas de estas respuestas emocionales, si 

es que se precisa una(s) respuesta(s) a todo lo que nos preguntamos.  

En la época en la que fui estudiante de la materia que coordino, estuve atravesada por varias 

emociones, entre ellas, mucho miedo y mucho, mucho enojo. El docente que estaba a cargo 

ejercía pedagogías del miedo: prácticas violentas y de control en torno al espacio educativo y 

en torno a los materiales con los que aprendíamos. Este espacio, en el que ahora soy profa y 

que tiene la “herencia de este docente”, se llama Historia de la cultura y el teatro universales 

I y estudiamos las diversas manifestaciones teatrales en los períodos de: Antigua Grecia, Roma, 

Edad Media y el Renacimiento. La forma de nombrar ya dice mucho del posicionamiento desde 

el cual fueron concebidos estos saberes y el espacio curricular en sí1.  

El desafío se me presentó desde el comienzo. Cuando rendí para asumir el cargo, me invadieron 

muchas dudas y sobre todo contradicciones, porque mi primer contacto con estos saberes fue 

de una manera bastante condicionada y determinante. Las epifanías vinieron a mostrarme, entre 

otras cosas, que mis primeros aprendizajes fueron desde el miedo y como bien lo identifica 

Ahmed, “el miedo implica una anticipación de daño o herida, nos proyecta del presente hacia 

un futuro (…) la sensación de miedo nos presiona hacia ese futuro como una experiencia 

corporal intensa en el presente” (2015, p. 109). Es decir, a través de estas epifanías, pude ver, 

qué tan grande fue esa herida. Sobre todo, cuando me vi condicionada en el presente por eso 

que había vivido siendo estudiante. 

 
 Universidad Nacional de Cuyo, Argentina. Instituto de Ciencias Humanas, Sociales y Ambientales (INCIHUSA-

CONICET).  
1 Así nombró esta materia el docente con el que estudié. Por supuesto que esto es algo que se ha puesto en debate 

y será modificado con los futuros cambios de planes de estudio.  



Por supuesto que el tiempo me permitió acceder a la materia de otra manera, incluso pude 

comprobar que algunas heridas ya estaban prontas a sanarse. Aprendí que estos saberes, a pesar 

de los rastros coloniales, a pesar de las experiencias de poder que los atraviesan… también 

tienen una gran potencia, la potencia de la duda, de lo que no está del todo claro, de lo que 

incomoda por la falta de certezas. De aquello que está disponible y puede ser, aún hoy, 

descubierto. Al momento de enterarme que era la “nueva profa”, la primera inquietud que me 

surgió fue cómo iba a hacer para compartir estos saberes y sus múltiples atravesamientos. Esas 

escenas del miedo, que me acompañaban (y aún hoy lo hacen), me llevaron a preguntarme: 

¿cuáles son las posiciones posibles respecto de estos saberes?  

Para empezar, me propuse adoptar una perspectiva crítica, situada y decolonial desde los 

enfoques de las pedagogías feministas. Esta elección no es arbitraria; es una respuesta directa 

y necesaria a la "herida" que mi propia historia me reveló. ¿Pero cómo se traduce eso a la 

práctica? “La pedagogía feminista se vuelve una forma de activismo como manera de 

‘moverse’, está ligada al asombro, a la generación de la sorpresa ante la manera en que el 

mundo ha llegado a adoptar la manera que tiene” (Ahmed, 2015, p. 276). Con toda la carga 

histórica que ya tenía este espacio, sentí que había que hacer un movimiento 

sistémico/transgeneracional. Por supuesto que suena demasiado grandilocuente en este caso, 

pero hilando más fino, sentí que sí, que el movimiento de intentar transformar lógicas que 

operaban con tanta fuerza, implicaba un cambio de posición. Todavía hay estudiantes que 

mientras dan examen, están temblando.   

Luego de plasmar estas reflexiones, abro también, y a través de esta bitácora auto etnográfica 

algunas experiencias de asombro y de esperanza que se conectan con esa primera pregunta que 

compartí al comienzo, pero ahora transformada. Para dar cuenta de esto comparto algunas 

narrativas a través de fotos que son un registro vivo de mi breve trayecto en esta materia. Esta 

puede ser una evidencia (no definitiva, ni acabada) de cómo nos vemos y sentimos, de cómo 

aprendemos en cada encuentro: 

 

Imagen 1: archivo propio. Encuestas universitarias en relación con la materia. 



Nota: Captura de pantalla que saqué de la sección Sugerencias (2024). 

 

Imagen 2, 3 y 4: fotografías propias acerca de las Experiencias y huellas del intercambio 

pedagógico 

Notas:  

1) El dibujo es de una de las estudiantes que aprende mejor, si puede dibujar mientras 

escucha; 

2) El “cupón para futuros abrazos” evidencia las relaciones actuales que hacen les pibis 

con los temas propuestos en las clases (Attack on Titan es un anime japonés); 

3) La foto es de una clase que hicimos en movimiento para conocer una réplica del Teatro 

Griego que se encuentra en Mendoza-Argentina, 2025 (subimos un cerro para conocerlo). 

Mi intención, con estas narrativas, es recuperar y honrar cómo se hace posible el sentir en los 

intercambios pedagógicos, a través de mediaciones creativas, afectivas, recíprocas, que nos 

permiten abrirnos no sólo a lo que nos acerca, sino también a lo que nos distancia. En definitiva, 

a practicar amorosamente entre varies. Estas prácticas pedagógicas emocionales y acuerpadas 

pueden florecer hacia nuevos saberes, hacia nuevos sentires de lo que hemos vivido, pueden 

provocar el asombro y la esperanza compartida. Este enfoque no busca borrar las “heridas” del 

pasado, sino trabajar “con y en” ellas para producir nuevos saberes y sentires, que en este caso 

se evidencian a través de las narrativas generadas por les estudiantes. Las prácticas pedagógicas 

afectivas proponen intercambios éticos, encarnados y esperanzados, pueden provocar 

reorientaciones políticas del cuerpo y de los saberes. 



Bibliografía: 

Ahmed, Sara (2015). La política cultural de las emociones. México, PUEG-UNAM. 



La carne misma del tiempo 

 

Micaela Flores 

 

Entre 2016 y 2022 cursé mi formación docente en el profesorado Dr. Joaquín V. González, en 

la Ciudad Autónoma de Buenos Aires. Mi experiencia académica se desplegó en un contexto 

de intensa conflictividad social y política. Los años 2018 y 2019, en particular, estuvieron 

marcados por las movilizaciones contra la creación de la UniCABA (Universidad de la Ciudad 

que concentra en una sola institución a los 29 profesorados de CABA), por el movimiento 

feminista que reclamaba la legalización del aborto y por la creciente visibilidad de la 

comunidad LGBTIQ+. Durante ese tiempo, descubrí que mi identidad como futura docente se 

estaba configurando no sólo en las aulas, sino también en las calles, en las asambleas, en los 

espacios colectivos atravesados por emociones compartidas. 

Transitar este círculo de lectura sobre el libro “La política cultural de las emociones” de Sara 

Ahmed me permitió volver a quellos años de formación en donde, ahora con mucha distancia, 

me veo y reconozco atravesada por el miedo, la vergüenza, los vínculos feministas y las heridas 

colectivas que fueron configurando mi modo de habitar la educación. Ahmed señala que “El 

miedo implica una anticipación de daño o herida, nos proyecta del presente hacia un futuro” 

(Ahmed, 2015, p. 109). Esa idea me permitió comprender lo que vivimos en 2018 con el 

proyecto de la UniCABA1: el miedo y la angustia no eran emociones individuales, sino un 

afecto que recorría los pasillos del profesorado, que nos marcaba con la posibilidad de perder 

nuestro espacio de formación. Ese miedo, sin embargo, no nos paralizó, nos empujó a 

mantenernos juntes frente a un peligro compartido. Fue precisamente esa cercanía la que nos 

llevó a organizarnos, a encontrarnos en asambleas, a cortar la calle para realizar clases públicas 

frente al profesorado, pero también frente a la Legislatura, y a marchar por las calles. Descubrí 

que la política del miedo no se agota en el control, sino que puede abrir la posibilidad de la 

acción colectiva. 

 

 
 Centro Cultural de la Cooperación “Floreal Gorini”, Argentina. floresmicaela630@gmail.com 
1 En medio de un contexto neoliberal y con el expresidente Mauricio Macri en el poder, la propuesta de la 

UniCABA implicaba el desmantelamiento de 29 establecimientos terciarios y la pérdida de fuentes laborales. 

mailto:floresmicaela630@gmail.com


Imagen 1: fotografía gentileza de Leandro Teysseire. Publicada en el diario Página 12 el 

día 13 de abril de 2018. 

Al mismo tiempo, recordé cómo en esos años la inmensa marea verde también había llegado 

al profesorado dando inicio a numerosas denuncias hacia docentes y compañeros varones por 

parte de mujeres y disidencias. Aparecía la indignación, la rabia y el dolor. Resuenan las 

palabras de Ahmed cuando menciona que “La tarea sería no solo leer e interpretar el dolor 

como sobredeterminado, sino también hacer el trabajo de traducción, mediante el cual el dolor 

se lleva hacia el ámbito público y, al moverse, se transforma. Si queremos alejarnos de vínculos 

que son dolorosos, debemos actuar sobre ellos (...)” (Ahmed, 2015, p. 263). Y actuamos. Nos 

organizamos y juntamos docentes y estudiantes para darle forma al movimiento “Mujeres con 

lengua” del profesorado en donde redactamos documentos, discutimos sobre la activación de 

protocolos e hicimos intervenciones en la institución.  

 

 

Imagen 2: archivo propio. Logo del colectivo “Mujeres con Lengua”. 

La sensación de pertenecer a una red de afectos me dio, en palabras de Ahmed: “(...) la 

esperanza, la esperanza que guía todos los momentos de negación, y estructura el deseo de 

cambio con el temblor que lo acompaña cuando el futuro se abre, como una apertura hacia lo 

que es posible” (Ahmed, 2015, p. 259), pero también reconocer que no existe la ausencia del 

conflicto, sino que debemos persistir en el vínculo a pesar de las diferencias. De a poco iba 

trazando mi-ser-yo-docente como una práctica sostenida por afectos que habilitan la 

transformación.  

En la conclusión, Ahmed sostiene que “Nuestros cuerpos han sido moldeados por sus heridas; 

las cicatrices son huellas de esas heridas que persisten en el proceso de sanar o suturar el 

presente” (Ahmed, 2015, p. 304). Reconozco en mí ambas huellas, la herida de haber transitado 

esos años con miedo o amenaza al cierre de los profesorados, y la cicatriz como recuerdo de 

que esa lucha me formó políticamente. 

La lectura de Ahmed me permitió volver a los años de mi formación docente desde las 

categorías que plantea. Me permitió también reconocer las emociones no como experiencias 

privadas o individuales, sino como huellas políticas que organizan cuerpos y comunidades. 

Como sostiene Ahmed, “Las emociones también abren futuros, por las maneras en que 



implican diferentes orientaciones hacia los otros. Toma tiempo saber lo que podemos hacer con 

la emoción” (Ahmed, 2015, p. 304). 

Bibliografía 

Ahmed, Sara (2015). La política cultural de las emociones. México, PUEG-UNAM. 

Página/12. (13 de abril de 2018). En marcha por los profesorados. Miles de personas 

reclamaron la continuidad de los Institutos de Formación Docente. Página/12. 

https://www.pagina12.com.ar/107819-en-marcha-por-los-profesorados 

 



Bitácora de un recorrido vertiginoso. Desanfitrionar el feminismo, abrir futuros en 

común 

 

Victoria Pasero 

 

Escribir para mí siempre es liberador. Tanto si desprende lo que de otro modo retengo, o si 

encauza las aguas que amenazan con inundarlo todo. Puesto que vivo bajo la sensación 

constante de estar “desbordada” (de palabras, de emociones, de sentires), como un tanque 

rebosante que necesita drenar por algún lado esas cantidades inmensas de líquido. Por eso, 

supongo, me cuesta también encontrar límites, algo que contenga y bordee un espacio. Acá va 

un intento entonces por organizar todo lo desatado luego del recorrido de la lectura colectiva 

de Sara Ahmed. 

Leer junto a otras a Ahmed me condujo a lugares difíciles y gozosos por igual. La confrontación 

con ese lenguaje vedado, menospreciado o, en el mejor de los casos, simplemente ignorado, 

que supone el terreno de las emociones, nos deja a “carne viva”. Su lectura es incómoda, lo que 

nos muestra de nosotras/es mismas/es a partir de cómo funciona la economía política de las 

emociones al disponer y organizar corporalmente el mundo, en y desde sus formas de afectar 

diferencialmente determinadas vidas, corporalidades, experiencias.  

Hay una interpelación política constante en relación con nuestra tarea como feministas. En 

tanto la autora sostiene que el feminismo involucra una respuesta emocional al mundo y con 

ello una reorientación corporal (Ahmed, 2015, p.269), nos desafía a preguntarnos cosas: 

¿Quiénes dan la bienvenida al feminismo? ¿A quiénes se rechaza? ¿A dónde pertenecemos 

cuando nos corremos del lugar de la herida? ¿Es siempre la comunidad y el lazo social un lugar 

en el que como mujeres, disidencias, personas racializadas es posible encontrar asilo? ¿A qué 

esperanza abrirnos en una política feminista que conjugue cierta incomodidad con posibilidad 

de refugio compartido? 

Algunas emociones llevan a la contracción de algunos cuerpos y a la expansión de otros. Los 

efectos desiguales en que funciona la economía política de las emociones hacen que ciertos 

cuerpos, atravesados por relaciones de poder, se acercan y se alejan, se expanden y se contraen, 

se les presenta dificultades para retornar y pertenecer. Por ejemplo, la repugnancia expulsa 

ciertos cuerpos en el mismo movimiento que reserva lugares a otros; el “temor al rechazo” 

cimienta la desconfianza en algunos cuerpos que limitan así sus movimientos. Por el contrario, 

en un ejercicio transfronterizo, otras emociones diluyen las fronteras entre los cuerpos y 

producen encuentros inesperados. Los lugares, el movimiento, la pertenencia… el asombro y 

la indignación, la no repetición y la reinvención, sabernos cerca.  

La piel como territorio, extenso, con miles de terminaciones nerviosas, conexiones. 

Habilitadora de sensaciones de un amplio espectro: se eriza con los cambios de temperatura, 

emociones; respira, transpira, se inflama, se expande, se contrae. La piel como territorio 

marcado por muchas geografías: grietas de cicatrices, ríos de venas y várices, estrías y arrugas; 

 
 Instituto de Ciencias Humanas Sociales y Ambientales (INCIHUSA-CONICET). Universidad Nacional de La 

Plata. Integrante del Grupo de Trabajo CLACSO "Universidades y despatriarcalización" y "Cuerpos, feminismos 

y territorios". 



manchas de moretones, raspones, lastimaduras; variaciones en el color y textura de la piel, 

zonas suaves y otras rugosas, extensas llanuras y sitios sobresalientes, la blandura de los lunares 

o la dureza ósea. La piel como lienzo donde escribir historias, recuerdos, memorias, dolores. 

La piel, como reservorio de huellas, marcas o cicatrices, que expone algo que a veces 

permanece oculto, esquivo o difícil de visibilizar. 

Las emociones bordeando, tocando, siendo esa piel. Las emociones justas, dice Ahmed, 

podrían ser aquéllas que trabajan “con y en más que sobre las heridas que salen a la superficie 

como huellas de lesiones pasadas en el presente”, como “la carne misma del tiempo” (2015, p. 

203), que mantiene viva las historias, no en un tiempo individual, si no en las memorias 

compartidas de las violencias (coloniales, clasistas, racistas, heterosexistas). 

¿Cuáles son las emociones “justas”? Proyectamos lo que soñamos como horizonte de lo justo, 

un lugar donde llegar y que el cobijo sea posible. A modo de laberíntico espejo borgiano1, 

trazamos como justo lo que habita en nuestro íntimo deseo, y eso puede producir un “profundo 

horror”, tanto por el “imposible espacio de reflejos”, como por la imitación especular de lo que 

se anhela. 

Por supuesta, Ahmed no nos brinda respuestas cerradas, pero sí pistas contundentes por dónde 

movernos para seguir en la búsqueda: diferenciar la reparación, de la sanación y de la 

posibilidad de hacer justicia; el derecho a sentirnos mejor y el bienestar frente a la “promesa 

de la felicidad”. Romper la idea de “anfitrionas” del feminismo, para permitir-nos ser 

invitadas/ess a otras formas de hacer un hogar feminista. 

Como investigadoras/docentes/estudiantes feministas, que transitamos el mundo universitario, 

académico, usamos algunas palabras difíciles, habitamos cierto cuerpo, color de piel, podemos 

ilusionarnos con la promesa de la “inclusión”, la pertenencia; o apostar a la política de la 

“compasión”, haciendo uso del “privilegio de la solidaridad”, tal como describe Houria 

Bouteldja (2010), el autopercibido llamado de, cuál vanguardia iluminada, conducir al rescate 

de las/es otras/es. 

Ni salvadoras ni víctimas, ni arrogantes ni ingenuas, podemos tomar notar de esta advertencia 

que nos hace Ahmed: 

Necesitamos tener cuidado para no instalar los ideales feministas como ideales que las 

otras deben encarnar para poder entrar al feminismo. Dicha reificación de los ideales 

políticos posicionaría a algunas feministas como “anfitrionas”, las que decidirían 

cuáles otras reciben la hospitalidad del amor y el reconocimiento, y entonces el 

feminismo estaría basado en una diferenciación entre nativas y extranjeras (2015, p. 

270) 

Aunque no seamos iguales, “vivimos en un terreno común” (Ahmed, 2015, p. 286) y allí es 

donde debemos abonar, con nuestras diferencias, a un feminismo que nos permita abrir a 

futuros que nos muevan entre la incomodidad y el hacernos un hogar, entre las contracciones 

y relajaciones del cuerpo, en un vaivén transformador, lleno de asombro, valentía y disposición 

colectiva.  

 
1 Gran parte de la obra de Jorge Luis Borges tiene presente las metáforas especulares y de laberintos, pero en 

particular, traigo su poema “Los espejos” (1964): “Yo que sentí el horror de los espejos/ no sólo ante el cristal 

impenetrable /donde acaba y empieza, inhabitable, /un imposible espacio de reflejos”. 

 



Bibliografía 

Ahmed, Sara (2015). La política cultural de las emociones. México: UNAM- Programa 

Universitario de Estudios de Género. 

Borges, Jorge Luis (1964). Los espejos. En El otro, el mismo. Buenos Aires: Emecé. 

Bouteldja, Houria (2010). “Las mujeres blancas y el privilegio de la solidaridad”, en  IV 

Congreso Internacional de Feminismo Islámico, Madrid. Disponible en: 

https://www.decolonialtranslation.com/espanol/houria-bouteldja-IV-congreso-de-feminismo-

islamicoEsp.html  

https://www.decolonialtranslation.com/espanol/houria-bouteldja-IV-congreso-de-feminismo-islamicoEsp.html
https://www.decolonialtranslation.com/espanol/houria-bouteldja-IV-congreso-de-feminismo-islamicoEsp.html


Epílogo 

 

Tania Jimena Hernández Crespo 

Yenny Carolina Ramírez 

Zaida Almeida Gordón 

Mariana Elizabeth Alvear Montenegro 

María Fernanda Solórzano Granada 

Julieta Evangelina Cano 

Milena Almeida Mariño 

Paulina Serú 

Gabriela A. Ramos 

 

A partir del texto "La política cultural de las emociones" de Sara Ahmed, compañeras de 

diversas geografías en América Latina (Argentina, Ecuador, Uruguay, Chile, Colombia, 

México) fuimos construyendo juntas encuentros sintientes a partir de la lectura, de las 

vivencias y los contextos en los que habitamos. La lectura compartida, el trabajo expositivo, 

las lecturas teórico-políticas, las resonancias afectivas y el sostén colectivo construyó un 

espacio central para las académicas del GT CLACSO Universidad y despatriarcalización.  

Leer juntas ha sido una experiencia significativa que ha puesto en el centro los cuidados como 

formas de resistencia, la escucha transformada en potencia de sentir juntas, de crear lazos, de 

tejer hilos, de resonar, de generar reflexiones y preguntas en colectivo, de convocar la rabia, el 

odio, la indignación, el amor, el dolor, el miedo, la tristeza, la repugnancia, la vergüenza, la 

ternura, la esperanza, entre otros.   

Leer juntas fue tejiendo la necesidad de escribir, como acto político-académico y fue derivando 

en la propuesta de construir una bitácora-diario autoetnográfico que articulara epifanías 

narrativas y materiales (como fotos, audios, videos, etc.), vinculando nuestras experiencias 

vividas en el territorio universitario con una o varias de las emociones trabajadas en el círculo 

de lectura. Sin intención inicial, cada discusión iba profundizando en la necesidad de acuerpar 

 
 Universidad Nacional Autónoma de México (UNAM). Integrante del Grupo de Trabajo CLACSO Universidades 

y despatriarcalización. 
 Universidad Nacional de Colombia (UNAL). Integrante del Grupo de Trabajo CLACSO Universidades y 

despatriarcalización. 
 Universidad Central del Ecuador (UCE). Integrante del Grupo de Trabajo CLACSO Universidades y 

despatriarcalización. 
 Universidad Central del Ecuador (UCE). Integrante del Grupo de Trabajo CLACSO Universidades y 

despatriarcalización. 
 Universidad Intercultural de las Nacionalidades y Pueblos Indígenas Amawtay Wasi (UINPIAW). Integrante 

del Grupo de Trabajo CLACSO Universidades y despatriarcalización. 
 Universidad Nacional de La Plata (UNLP). IUPFA. Integrante del Grupo de Trabajo CLACSO 

Universidades y despatriarcalización. 
 Universidad Central del Ecuador (UCE). Integrante del Grupo de Trabajo CLACSO Universidades y 

despatriarcalización. 
 Universidad Nacional de Cuyo (UNCUYO). INCIHUSA-CONICET. Integrante del Grupo de Trabajo 

CLACSO Universidades y despatriarcalización. 
 Centro Cultural de la Cooperación “Floreal Gorini”. Universidad Nacional de Luján (UNLu). 



y encarnar las lecturas, de acentuar la incomodidad, las tensiones y derivarlas a la escritura 

colectiva y situada de las académicas que protagonizaron este espacio afectivo durante meses.  

1. Experiencia de leer en círculo 

Encontrarnos en círculo para compartir la lectura, la palabra y el sentir, nos ha 

permitido acompañarnos en el tejido de nuestras resistencias personales y colectivas. 

¡Nuestras palabras han sido los hilos! Acompañarnos desde los afectos nos permitió 

construir comunidad. Y sin la comunidad, muchas no habríamos podido terminar de 

leer el libro. 

Taller de sentipensar colectivo, 16 de septiembre de 2025 

Abrir un espacio para leer y hablar de los afectos y su fuerza política nos permitió rescatar 

nuestras propias prácticas afectivas, darles espacio y reconocer su potencia política en los 

entornos de resistencia y luchas de poder. En ese sentido, la palabra resonancia es muy acertada 

para describir lo que sucedió en cada uno de los encuentros. Resonar con el texto, resonar con 

las demás, resonar con las historias narradas, se constituyó como una práctica del sentir. Sentir 

para poder pensar(me), pensar(la), pensar(nos). Así el círculo de lectura, como el encuentro 

que resuena, el encuentro resonante, es un espacio de resistencia en los contextos de la ilógica 

racionalidad neoliberal que nos acontece. Estamos hablando de la alegría del encuentro a la 

potencia del encuentro, un espacio que, por sólo suceder, y en la tarea de sostener, nos 

transforma. 

Reflejada en cada palabra, conmovida, emocionada y llenita de rabia al ver que en 

varios países latinoamericanos la historia de violencia se ha potenciado. Sin embargo, 

contagiada de esperanza y fuerza… por el disfrute de poder compartir con otras 

mujeres, hijas, madres, abuelas, docentes, luchadoras y valientes. (Taller de 

sentipensar)  

Podemos observar que, el círculo de lectura generó una suerte de “incomodidad necesaria”, 

tramada en cada página, pero también en cada encuentro. Una incomodidad que se expande y 

que abre grietas para pensarnos y sentirnos juntas; así, en medio de un presente político 

desolador, nosotras decidimos abrazarnos, tomar los hilos de nuestras propias existencias y 

coser-restaurar(nos) las heridas sociales. En cada encuentro hablamos de las marcas de la piel 

y la relación de la memoria del cuerpo colectivo y social. 

 

Yo sentí el círculo como un espacio seguro. También admiración por el uso del tiempo: 

del tiempo que las compañeras y yo misma nos tomamos para hacer la presentación 

asignada, el tiempo largo que implicó la participación sostenida durante varios meses, 

el tiempo también de lectura atenta de un texto que no siempre fue amigable. En 

momentos de tiempos acelerados, donde todo es para ya, “tomarse el tiempo” de leer 

de forma colectiva, reflexionando, linkeando con nuestra experiencia, con nuestra 

cotidianidad y con nuestra memoria, me pareció un ejercicio muy nutritivo. Creo que 

lo que más me conmovió, y lo que más me convocó, fue el compromiso asumido con 

todas las-otras para sostener el tiempo de encuentro. (Taller de sentipensar)  

Este cuarto propio se convirtió en un espacio seguro al que acudimos cada quince días. De esa 

manera, formamos una red de afectos sostenida por las palabras que circulaban y sustentaban 

una co-construcción, de sentipensares y saberes en un proceso de aprender con placer, 

develando la cuestión social de las emociones y el carácter político de los malestares. 



Posteriormente, en el proceso colectivo llegamos a una composición sin saber a dónde íbamos; 

descubrimos un mosaico de lo que atravesamos, un tejido colectivo de voces, reflexiones y 

miradas, formas de observar que, encuentro a encuentro, sumaban color a esta composición 

colectiva, a esta forma de tejer reflexión conjunta. 

 

Imagen 1: Mapa de las palabras presentes con mayor frecuencia en las bitácoras. Taller de 

sentipensar. 

Este mapa de palabras expresó muy bien las emociones más recurrentes en nuestras 

experiencias compartidas en las bitácoras. Nos impactó ver la claridad con la que se conectaba 

el miedo, con el espacio, los cuerpos y la universidad. Nos preguntamos: ¿qué estamos viviendo 

en nuestros espacios educativos que el miedo aparece tan fuerte? ¿Qué relación existe entre el 

miedo vivido por las mujeres y las formas androcéntricas que dan forma a la universidad? ¿Por 

qué después de más de dos siglos vivimos la universidad como un espacio violento? Ver 

nuestras emociones, nos permitió reflexionar por los alcances y limitaciones de nuestros 

cuerpos, sus incomodidades, pero también sus potencias para distanciarse de la norma. El 

círculo nos permitió sentipensar cómo la lectura compartida se vuelve un acto encarnado y no 

sólo cognitivo, en el que se tejen hilos con las otras desde la palabra y la reflexión. El 

intercambio nos interpeló a cada una por nuestras prácticas afectivas, nos llevó a reconocerlas 

y a darle valor a su fuerza política. Este círculo fue una fiesta, una celebración de la vida movida 

por la rabia y la esperanza de las historias que se entrecruzan. 

2. Cuerpo-emoción 

He tenido que justificar 

mi cuerpo 

mi deseo 

mi silencio 

mi risa 

mi diferencia. 

He tenido que explicar por qué no soy como esperaban. 

He aprendido a resistir 

Las miradas que juzgan 



los gestos que niegan 

las voces que mandan. 

Y aun así, me mantengo íntegra. 

(Cristina Peri Rossi, S/N) 

El círculo de lectura nos invitó a observar cómo circulan nuestras emociones, cómo se nos 

pegan a los cuerpos y a las palabras. En cada encuentro pactado para desarrollar la lectura y 

discusión de cada capítulo del texto de Ahmed, se pudo sentir, aun a través de las pantallas, el 

profundo estremecimiento de cada una de las que nos dimos cita en ese cuarto propio. En este 

círculo de lectura aprendimos a leer con el cuerpo. 

 

Múltiples emociones me embargaron a lo largo de la escritura de mi bitácora. El 

recorrido de recuerdos, junto con las emociones fueron como cascada de sensaciones 

desde las más dulces y placenteras hasta las más dolorosas y repugnantes. Sin 

embargo, cada emoción marcó un recuerdo, ubicó una escena de la vida y al final 

conjugaron en lo que podría llamar mi existencia. Ese ubicarme en un tiempo/espacio 

presente, con diálogo permanente entre el pasado y, jugando a ser adivina, el futuro. 

(Taller de sentipensar)  

Mientras las sesiones transcurrían, las manos presurosas anotaban en el papel, ideas, 

pensamientos, sentires, pálpitos, dolores, y demás sensaciones y emociones como una 

necesidad de exteriorizar eso que salía, se atoraba y regresaba en forma de palabra. 

A todo esto, el cuerpo fue la vasija en la que se movían mis aguas internas, a manera 

de lágrimas, a ratos como frío sudor; todos fluidos inconscientes como resultado de las 

emociones que movilizaban recuerdos. Vacíos en medio de la panza, manos inquietas, 

ojos pensativos, garganta atorada. Dejarse llevar en cuerpo y pensamiento también 

resultó un ejercicio político de ceder, dejarse ir, permitir sentir y de dejar hablar al 

cuerpo. (Taller de sentipensar) 

Sentimos tensiones, incomodidades, ternura radical. Ahmed fue la voz, la palabra y a la vez la 

posibilidad de que esa “digna rabia”, esa rabia necesaria, fluya y nos ayude a traducir lo que 

sentimos. 

Mi cuerpo sana junto con las otras, está bien resistir desde las emociones. Está bien 

reivindicar los afectos como potencia política. Mi alma y mi cuerpa se reconciliaron 

desde la lectura y la escritura colectiva. (Taller de sentipensar) 

Entonces todas pensamos “No podemos no enojarnos”. Al final de leer-nos, escribía 

emocionada a las compañeras, por lo que me habían conmovido, conmocionado sus 

textos. (Taller de sentipensar) 

Algunas lecturas eran muy desmoralizantes, pero encontrarse con otras en el sentimiento, es 

reconfortante. Leer un texto que no fue tan amable, no solamente por los sentimientos, sino por 

la deriva psicoanalítica, no es un texto prístino, de a momentos resultaba opaco. Un texto tan 

jugoso y endemoniado que su lectura implicaba leer y analizar, también, los “pie de página”, 

los cuales ameritan “otro” círculo de lectura. Hasta llegamos a pensar que Sara jugaba con 

nosotras a las escondidas haciéndonos trampas, mostrándonos la escritura del texto principal y 

ocultando en los anexos lo más sabroso de su exposición para probar cuánta pulsión de saber 

realmente teníamos en cada lectura. Sin embargo, 



…el dispositivo del círculo fue reconfortante, potente. El círculo me volvió a dar 

tranquilidad mental, hice pie en que lo personal también es colectivo. Es como la 

sensación de poder volver a construir comunidad. (Taller de sentipensar) 

Después de las lecturas escribimos nuestras bitácoras como extensiones de nuestros cuerpos, 

como gestos materiales de nuestras emociones. Escribir fue sentir el pasado, tocar las heridas, 

tocar las memorias. Crear nuestras bitácoras fue entrar en nuestras emociones, habitarlas, 

reconocer sus genealogías y sus posibilidades políticas. Traducir lo que sentimos como forma 

de resistencia. Resistir a la academia que a veces nos exige frialdad, objetividad o distancia. 

En las bitácoras se evidencia que el enseñar y aprender son actos profundamente corporales. 

En la docencia, el cuerpo se expone. Enseñar con el cuerpo es dejar que el conocimiento 

atraviese la voz, los gestos, las pausas, los silencios. Y en ese gesto, nuestras aulas se convierten 

en círculos, en espacio donde las emociones son legítimas. 

Pienso en mi cuerpo y la relación con la pedagogía, donde enseñar y aprender implican 

exposición emocional y corporal porque enseñar y aprender se hace con la cuerpa toda, 

entre nosotras, con las otras. Aprendimos a conocernos a través de las bitácoras, 

aprendimos a Sara a través del círculo, una nueva pedagogía se estrena cuando 

mujeres entregan sus emociones al servicio del conocimiento ...Mujeres sintientes, 

aprendientes, erotizadas ... tan racionales como deseantes, tan emocionales como 

académicas. (Taller de sentipensar) 

Las bitácoras cierran con apertura, vamos armando algo juntas, algo de lo que puede ser 

posible, de lo que se puede imaginar desde lo afectivo, aunque eso que nos afecta, por 

momentos nos incomoda. Las bitácoras abren la posibilidad de que el conocimiento vuelva a 

tener cuerpo. Esta pedagogía nos permitió descubrir que el conocimiento no se produce a pesar 

de las emociones, sino a través de ellas. 

Uno de los aportes de los encuentros en ese cuarto propio, fue que pudimos coincidir en que 

las emociones se sienten en el cuerpo: 

Específicamente al momento de escribir mi bitácora sentí como una extensión de mi 

cuerpo. Pienso en las bitácoras como extensiones corporales, como gestos o huellas de 

nuestras emociones. (Taller de sentipensar) 

Luego de los círculos de lectura y escritura de las bitácoras, nos volvimos a juntar, en el taller 

de sentipensar, esta vez la intención era trabajar esas emociones a través de preguntas, para que 

estas nos den pistas sobre lo que estábamos escribiendo, es decir ordenar de alguna manera 

nuestras ideas. Entonces nos preguntamos: ¿la herida florece? Luego pensamos: las bitácoras 

son un florecimiento posible de aquella herida que nos dolió, que nos dio miedo, que nos trajo 

odio y repugnancia. 

Las emociones como rabia, enojo, angustia, desesperanza, calma, esperanza entre otras tantas 

circulan entre nosotras al momento de leer el texto, al momento de escucharnos, de leernos, al 

momento de escribir nuestras bitácoras. Es decir, pudimos ser conscientes de esas emociones 

que nos atravesaban, las dejamos fluir, las sentimos y las tomamos como síntoma de 

consciencia, no solo política sino también como consciencia colectiva. Conectamos con las 

diversas, pero tan cercanas realidades, desde el río Grande hasta la Patagonia fuimos un solo 

cuerpo, un manojo de emociones, unas venas abiertas, como diría Eduardo Galeano, 

palpitamos, lloramos, reímos, fuimos dignas de sentir rabia, ternura, asco, deseo. Sentimos en 

el cuerpo propio y ajeno. 



Las bitácoras, entonces no fueron solamente un momento, fueron el camino y son un pedacito 

de tiempo pausado que nos recuerdan la necesidad de sentir a través del cuerpo, de la palabra 

y de red feminista. Escribimos, intentando poner en palabras lo que también se siente, lo que 

el cuerpo guarda, lo que se escapa entre respiraciones y silencios. Creamos una minga 

emocional, un trabajo colectivo, una siembra compartida, donde cada cuerpo aportó desde su 

historia, su ritmo, sus sensorialidades y afectos como un acto político. Pareciera que resistir es 

en comunidad, dignificando los placeres, la alegría, la juntanza. 

Pensar/sentir el cuerpo/emoción implica devolverle su lugar en la producción de conocimiento, 

sobre todo frente a la colonialidad del sentir, como menciona Edgard P. Guerrero:  

(…) el poder siempre supo que estas han sido las fuerzas primordiales desde las cuales 

la humanidad, desde lo más ancestral del tiempo, ha tejido la vida, y por eso mismo, ha 

buscado colonizarlas, para ejercer el dominio de la totalidad de la existencia. Había que 

colonizar la afectividad, el Munay, pues para ejercer la dominación de la naturaleza o 

de los seres humanos es imposible sentir, no puede haber ternura en el corazón 

(Guerrero, 2018, p. 22).  

La modernidad colonial impuso no sólo jerarquías raciales y de género, sino también una 

jerarquía sensorial y afectiva: quién podía sentir, cómo debía hacerlo y qué emociones eran 

consideradas legítimas o racionales. Recuperar el cuerpo/emoción es un gesto de insurgencia 

epistémica, reconocer que la razón y el conocimiento no está separada de la rabia, de la ternura, 

del asco, de la angustia, del amor, del dolor. Despatriarcalizar implica mirar, escuchar, sentir. 

La fuerza del sentir se vuelve peligrosa porque sentir es también recordar, conectar, resistir.  

3. Contexto y vínculos feministas 

 

“Mientras que el miedo puede encoger el cuerpo que anticipa que será herido, la esperanza 

puede expandir los contornos de los cuerpos, a medida que se dirigen hacia lo que es 

posible” (Ahmed, 2015, p. 280) 

 

El Círculo de lectura fue un espacio para alojarnos en tiempos complejos. En América Latina 

y en el mundo asistimos al avance de proyectos que promueven el odio como forma de gobierno 

y que hacen de las emociones su campo de batalla. Mientras el genocidio avanza sobre el 

pueblo Palestino en Gaza, el racismo se profundiza contra nacionalidades y pueblos indígenas 

en el Ecuador, el odio ocupa los micrófonos oficiales en Argentina -especialmente contra 

cuerpos feminizados y disidencias sexogenéricas-, el extractivismo neoliberal y financiero 

arremete en la región, y el “antifeminismo de Estado” (Gago, 2024) se instala en varios países, 

mientras todo esto sucede, lo que sentimos no es accesorio, es parte de ese escenario. 

En este contexto hostil, el encuentro cada 15 días alrededor de una lectura tan movilizante, 

funcionó como un bálsamo, en donde la propuesta no era alejarnos de lo que nos pasaba, sino 

(re)encontrar elementos para pensarnos y compartirnos. No fue escape sino encuentro, que 

activó una energía colectiva capaz de transformar el dolor en fuerza, la indignación en juntanza, 

y la tristeza en esperanza. 

Las emociones de y acerca de nuestro contexto actual sin duda fueron uno de los elementos 

presentes y persistentes, tanto en las sesiones del círculo como en la escritura de la boletina y 

el taller de sentipensar. En las bitácoras, nuestras voces van y vienen tejiendo y espejando el 

mundo que nos atraviesa en este momento histórico desafiante, indignante, doloroso y 



atemorizante. Nos dimos cuenta de que en estos tiempos es difícil escribir sin sentir un temblor 

en las manos, narrarnos sin que la rabia cierre la garganta, activar memorias sin que las tristezas 

rebasen los ojos. Existe una densidad emocional que se ha vuelto atmósfera de época: miedo, 

rabia, odio, duelo, indiferencia, frialdad, individualismo. No se trata de un acontecer sin más, 

sino de una tecnología que sirve a un fin, que tiene raíces políticas, y que es producida 

sistemáticamente. Pero a la par de todas esas emociones que inundan el espacio público, el 

Círculo también inspiró otras, igual de contundentes, que diseñan los caminos del encuentro. 

De hecho, podemos pensar en que la politización de esas emociones hace posible el vínculo 

feminista. 

A lo largo del Círculo reafirmamos que las emociones no sólo son una parte constitutiva de la 

experiencia humana, sino que además nos permiten pensar desde otro lugar, reconocer los 

bordes, y compartir estrategias de autocuidado sin desmovilizar. La propia acción de 

encontrarnos a debatir a las emociones como causas, efectos y engranajes de nuestra 

cotidianidad, estuvo (también) sustentada en lo bien que nos hacía ese encuentro con las demás. 

El encuentro, mediado por las pantallas, fue abrazo, fue mimo y contención. Y además de todo, 

fue reflexión y aprendizaje. Significó la posibilidad de asombro, en el sentido pedagógico en 

el que lo convoca Ahmed (2015), y de esperanza. 

Como dice Ahmed, y varios escritos han retomado, las emociones hacen cosas: nos adhieren o 

nos separan, nos movilizan o paralizan, clausuran o abren espacios, organizan los contornos de 

lo posible. Actualmente nos atraviesa una política cultural de emociones que buscan romper 

lazos sociales, atomizarnos y volvernos indiferentes ante el dolor y las injusticias. Una política 

de las emociones que estigmatiza los feminismos porque pretende restaurar jerarquías que han 

sido desafiadas por las luchas populares.   

Pero también, como narran las experiencias reunidas en esta boletina, hay una política feminista 

de las emociones que insiste: el cuidado compartido, la indignación que se vuelve organización, 

el testimonio que circula sanando las cicatrices, la alegría de la juntanza, la confianza en los 

gestos pedagógicos dentro de nuestras universidades. Frente a los proyectos políticos que 

agitan la crueldad para inmovilizar, las feministas seguimos produciendo movimiento. No 

porque ignoremos el contexto, sino porque nos aferramos a la esperanza como práctica 

obstinada de imaginación política. Quizá parte de nuestro trabajo en estos tiempos consista en 

tejer “vínculos feministas” que ayuden a reconfigurar la sensibilidad colectiva, a tramar 

comunidades para enrrabiarnos juntas/es/os, sostenernos en la resistencia, continuar 

asombrándonos como modo de no aceptar que las cosas tienen que ser así, e insistir en dejar 

abierto el futuro,  

Si el contexto promueve la soledad, nosotras nos encontramos. En la vorágine actual, en donde 

la estrategia es convencernos de lo irracional de luchar por -lo que algunos consideran- “causas 

perdidas”, el vínculo feminista nos permite percibir la cantidad de fuegos encendidos, que sin 

llegar a ser hoguera aún, iluminan el sendero.  

De allí que encontremos en el ejercicio del círculo de lectura el acuerpamiento, una experiencia 

colectiva que nos permitió activar una energía política y afectiva desde el cuerpo y la vivencia 

compartida, defendiendo nuestros territorios, tanto corporales como simbólicos, a través del 

acto del habla y la escucha. En el círculo de lectura y en la palabra escrita, nuestras emociones 

se convirtieron en el tejido que fortalece nuestra resistencia. 

De tal manera, escribir en la boletina no es solo un acto de distracción, sino un ejercicio donde 

las emociones se adhieren y circulan entre objetos, espacios, cuerpos y sujetos, moldeando no 

solo nuestra subjetividad individual, sino también la experiencia comunitaria que estamos 



construyendo en el GT CLACSO. Encontramos en la escritura colectiva una herramienta para 

dar voz a lo personal, convirtiendo nuestras vivencias y dolores en fuerza y sentido compartido. 

 

La escritura colectiva fue plasmada en múltiples derivas feministas: hubo quienes reflexionaron 

sobre el odio y la resistencia, las políticas afectivas y la incomodidad, quienes pensaron en el 

miedo y el asombro, quienes reflexionaron sobre los caminos propios, sobre la menopausia, 

sobre el miedo y la vida, sobre en sentipensar y las actuaciones, sobre los vínculos en la 

sociología, sobre el dolor y la rebeldía, sobre laboratorios y provocaciones afectivas y sobre 

los futuros en común. Todos los textos son parte de un tejido personal y colectivo que resuena 

con cada una de las académicas que realizamos este ejercicio. Los textos, como ya se mencionó, 

politizaron las emociones en modo feminista adentrándonos hacia una cartografía afectiva al 

interior de las universidades y de las prácticas académicas. El ejercicio de sentir y pensar las 

emociones y afectos en espacios universitarios no sólo es un ejercicio político feminista sino 

es a su vez una apuesta epistémica por incorporar los afectos como campos del saber feminista.  

 

Bibliografía 

Gago, Verónica (2024). Antifeminismo de Estado [Podcast]. En Los monstruos andan sueltos. 

Un podcast sobre nuestras derechas. Producido por CLACSO y DiarioAr. 

https://www.clacso.org/antifeminismo-de-estado-veronica-gago/ 

Guerrero Arias, Edgard P. (2018). La chakana del corazonar: Desde las espiritualidades y las 

sabidurías insurgentes de Abya Yala. Quito: Editorial Abya-Yala. 

 

https://www.clacso.org/antifeminismo-de-estado-veronica-gago/

