LL L L Ll L

(Re)pensando
lo religioso en
Ameérica Latina

Boletin del
Grupo de Trabajo

Religiones

y sociedad.
Tensiones,
diversidades

y movilizaciones
en debate

& CLACSO % tumsromusens

#10

Noviembre 2025

El islam en didlogo
con los estudios
de género desde
América Latina

COORDINADORES
DEL GRUPO DE TRABAJO

- Ménica Ulloa Gémez

Facultad de Ciencias Sociales
Universidad Nacional Costa Rica
monicaulloag@gmail.com

- Erick Adrian Paz Gonzalez
Coordinacién Académica
Universidad Auténoma de la Ciudad

Coordinadores del boletin:
Samantha Leyva Cortés
Arely Medina

Alejandra Sotomayor.



Repensando lo religioso en América Latina no. 10 : XXXXXXX

[et al]. - 1a ed. - Ciudad Auténoma de Buenos Aires : CLACSO, 2025.
Libro digital, PDF - (Boletines de grupos de trabajo)

Archivo Digital: descarga y online

ISBN Xxxxxxx

XXXXXX

<. PLATAFORMAS PARA EL DIALOGO SOCIAL

CLACSO

(J
O Consejo Latinoamericano
J ® ) de Ciencias Sociales
’ Conselho Latino-americano
de Ciéncias Sociais

Coleccién Boletines de Grupos de Trabajo
Director de la coleccién - Pablo Vommaro

CLACSO Secretaria Ejecutiva

Pablo Vommaro - Director Ejecutivo
Gloria Amézquita - Directora Académica
Maria Fernanda Pampin - Directora de Publicaciones

Equipo Editorial

Lucas Sablich - Coordinador Editorial

Lucas Sablich - Coordinador Editorial

Solange Victory - Produccién Editorial

Valeria Carrizo y Dario Garcia - Biblioteca Virtual

Equipo

Magdalena Rauch - Coordinadora
Marta Paredes, Rodolfo Gémez, Luna Gonzalez y Teresa Arteaga

Coordinadores del Grupo de Trabajo

Monica Ulloa Gémez
Facultad de Ciencias Sociales
Universidad Nacional

Costa Rica
monicaulloag@gmail.com

Erick Adridn Paz Gonzalez
Coordinacién Académica

Universidad Autoénoma de la Ciudad de
México

México

eadrianpaz000@gmail.com

© Consejo Latinoamericano de Ciencias Sociales | Queda hecho
el depdsito que establece la Ley 11723.

No se permite la reproduccién total o parcial de este libro, ni su al-
macenamiento en un sistema informatico, ni su transmision en cual-
quier forma o por cualquier medio electrénico, mecanico, fotocopia u
otros métodos, sin el permiso previo del editor.

La responsabilidad por las opiniones expresadas en los libros, articu-
los, estudios y otras colaboraciones incumbe exclusivamente a los
autores firmantes, y su publicacién no necesariamente refleja los
puntos de vista de la Secretaria Ejecutiva de CLACSO.

CLACSO

Consejo Latinoamericano de Ciencias Sociales - Conselho Lati-
no-americano de Ciéncias Sociais

Estados Unidos 1168 | C1023AAB Ciudad de Buenos Aires | Argen-
tina. Tel [54 11] 4304 9145 | Fax [54 11] 4305 0875
<clacso@clacsoinst.edu.ar> | <www.clacso.org>



Indice:
1.
1.

1il.

1v.

Vi.

Presentacion

Samantha Leyva Cortés, Arely Medina y Alejandra Sotomayor

Liderazgos femeninos musulmanes: puntos de partida para una aproximacion
tedrica

Samantha Leyva Cortés

Abordar el Islam en América Latina y el Caribe desde la perspectiva interseccional
en un campo social transnacional

Arely Medina

Pensar el Islam desde América Latina: voces, saberes y experiencias de mujeres en
dialogo

Raquel Elena Sicilia Lorenzo

Erotismo, complementariedad, sexualidad y género: una reflexion desde el Islam y
estudiosos del sufismo de Ibn al -Arabi

Andrea Meza Torres

Algunas consideraciones metodoldgicas sobre el estudio de género en los territorios
islamicos

Tzitzi Janik Rojas



Presentacion
El islam en dialogo con los estudios de género desde América Latina

Este boletin es el resultado del ciclo de conversaciones realizadas entre agosto y noviembre
de 2025, titulado El islam en didlogo con los estudios de género, como iniciativa
compartida entre el Observatorio de Estudios del Islam en América Latina, la Maestria en
Estudios de las Violencias de Género, y el GT Religion y Sociedad, Tensiones,
diversidades y movilizaciones en debajte. El conversatorio fue un espacio pensado para
reflexionar y dialogar sobre como las personas practicantes del islam en México y América
Latina construyen sentidos, practicas y recursos simbdlicos para posicionarse desde sus
comunidades, es decir, un islam situado que resuelve sus tensiones desde sus propias
gestiones. Al mismo tiempo, esta iniciativa busco poner al islam en dialogo con otras
tradiciones religioso-espirituales, mostrando convergencias y aprendizajes compartidos.

Como coordinadoras, nos interesaba también visibilizar las herencias tedricas de
diferentes investigadoras que estdn produciendo dialogos y conocimiento en torno a los
estudios de religion, espiritualidad y género. Junto con la presentacion de su metodologia,
queda en evidencia la construccion de marcos interpretativos propios para la region.

El ciclo se desarrolld en cuatro sesiones, la primera, “Didlogos entre el islam y el
metodismo: desde la practica de las mujeres”, con Valeria Rodriguez Quesada y Erika
Iliana Sanchez Rojano, acompafiadas por Mariana Molina. Posteriormente, la segunda,
“Reflexiones teorico-metodologicas a partir del trabajo con mujeres creyentes”, reunid a
Samantha Leyva y Cristina Mazariegos. En la tercera sesion, “Abordar el islam desde la
perspectiva interseccional”, la compartieron Arely Medina y Raquel Sicilia y finalmente,
“Abordar el islam desde la perspectiva decolonial”, con Janik Rojas y Cynthia Herndndez.

Resultado de este espacio de reflexion surge el presente boletin con textos
elaborados por Samantha Leyva, Arely Medina, Raquel Sicilia, Andrea Meza y Janik
Rojas, los cuales reflejan esa misma intencion: dialogar sobre el islam en y desde América
Latina, compartiendo aportaciones sobre coOmo se construye, se interperta, y se genera
conocimiento situado de las précticas religiosas, en este caso, del islam, muchas veces
resignificado en nuestro contexto latinoamericano, y reflexionado también desde otros
puentes interpretativos que son compartidos entre una y otras religiones, donde el género
atravieza las practicas religiosas de manera situada.

Asimismo, a lo largo del ciclo queddé claro que los estudios de género y las practicas
religiosas no solo se intersectan en el islam, sino que también encuentran resonancias con
otras tradiciones, como el metodismo, el protestantismo o los cristianismos locales.

En suma, este boletin busca reflejar esa diversidad de voces y perspectivas,
mostrando cémo el didlogo entre investigacion, practica espiritual y enfoques criticos puede
abrir caminos para comprender un islam vivo, situado y capaz de generar respuestas propias
a sus desafios.

Samantha Leyva Cortés

Arely Medina

Alejandra Sotomayor

Observatorio de Estudios del Islam en América Latina



Liderazgos femeninos musulmanes: puntos de partida para una
aproximacion tedrica
Samantha Leyva Cortés”

La nociéon de liderazgo femenino en contextos musulmanes atraviesa debates
epistemologicos, politicos y religioso-espirituales que reflejan tensiones entre modernidad,
creencias y género. Desde esta perspectiva, puede observarse que, historicamente, las
mujeres musulmanas han sido representadas desde un imaginario occidental
cristianocéntrico que las ubica como sujetas pasivas y subordinadas a estructuras
patriarcales, lo que justifico la idea de que necesitaban ser “salvadas” (Abu-Lughod, 2002).
Frente a estas representaciones, investigaciones mas recientes muestran que muchas
mujeres generan espacios de accién, acompafiamiento y reflexion desde su propia
espiritualidad, donde el islam ofrece una dimensién de seguridad emocional y colectiva
(Leyva, 2025).

Parto de la premisa de que las mujeres creyentes desarrollan diversas formas de
agenciamiento que, en muchos casos, buscan conciliar la idea de modernidad con un marco
sagrado propio; sin embargo, no todas se identifican con los discursos feministas
hegemonicos, los cuales a menudo restringen la posibilidad de enunciar una practica
religiosa desde lo femenino. En este sentido, propongo una categoria analitica que permita
comprender distintas formas de agenciamiento en clave isldmica, entendiendo los
liderazgos femeninos musulmanes como experiencias situadas que no necesariamente
buscan un cambio drastico, sino, en ocasiones, la continuidad cualificada de ciertos érdenes
(Das citada en Mahmood, 2005).

Con base en los planteamientos de Saba Mahmood (2005) sobre la agencia y de la
categoria de liderazgo utilizada por Cristina Mazariegos (2020) en su estudio sobre mujeres
metodistas en México, propongo comprender las practicas de las musulmanas de la
Asociacion Mexicana de Mujeres Islamicas (AMMI) comunidad shia en la Ciudad de
México como un entrecruzamiento entre el discurso sagrado y el género, articuladas
mediante liderazgos femeninos situados en contextos especificos (Leyva, 2020). En este
sentido, los liderazgos {desde el islam{ pueden entenderse como expresiones de accion y
reflexion dentro de estructuras religioso-espirituales, donde las mujeres resignifican su
lugar en la historia desde una vision islamizada. Esta reflexion se nutre de trabajo
etnografico y debates contemporaneos en torno al género y a los feminismos islamicos,
musulmanes o de base musulmana.

* Doctora y Maestra en Antropologia por la Universidad Nacional Auténoma de México, y Licenciada en
Historia por la Escuela Nacional de Antropologia e Historia. Desde 2010 desarrolla su labor profesional en el
Instituto Politécnico Nacional, en la Direccion de Difusion Cultural.

Su trabajo académico se ha centrado en temas vinculados con el islam, el género y la educacion artistica. Es
docente en la Escuela Nacional de Antropologia e Historia (ENAH) y en la Escuela de Arquitectura, Arte y
Diseifio del Tecnologico de Monterrey (EAAD). Ha publicado diversos articulos y capitulos de libro ademas
de ser cofundadora del Observatorio de Estudios del Islam en América Latina del CUCEA (Universidad de
Guadalajara) y coordina el eje “Diversidades religiosas, espirituales y de creencias” del Grupo de Trabajo
CLACSO Religiones y sociedad.: tensiones, diversidades y movilizaciones en debate. Asimismo, forma parte
de la Red Centroamericana de Investigadores del Fenomeno Religioso (RECIFRE). ORCID: 0000-0003-
4793-4698.



Asi pues, con el acompanamiento de una perspectiva decolonial, esta reflexion se
enlaza con la critica a la imposicion y reproduccion de una sola manera de ser mujer,
derivada de la modernidad occidental, que ha homogeneizado las identidades femeninas e
invisibilizado otras formas de vida. En este marco, Maria Lugones (2008) y Ochy Curiel
(2014), muestran como la modernidad produce jerarquias raciales, epistémicas y sexuales
que invisibilizan otras maneras de ser, de modo que el feminismo blanco y occidental ha
funcionado, en muchas ocasiones, como un referente universal que sitiia a las mujeres de
otras tradiciones fuera de la modernidad, negandose agencia y contemporaneidad.

En consonancia con lo anterior, autoras como Joan Scott (2018), Ishita Banerjee
(2011) o Florence Rochefor (2010), por mencionar solo unos referentes, advierten que la
secularizacion no garantiz6 la igualdad de género; por el contrario, consolid6 una
ciudadania masculina que excluia a muchas mujeres. Asi, la oposicidon entre modernidad y
tradicion reforzé la idea de que la emancipacion femenina pasa necesariamente por la
secularizacion, lo que a su vez invisibiliza las formas de agencia que emergen dentro de
marcos religioso-espirituales y que, lejos de oponerse a la modernidad, dialogan
criticamente con ella. (Scott, 2019). Desde esta matriz eurocéntrica, las mujeres
musulmanas fueron representadas como sujetas oprimidas; sin embargo, ellas mismas han
cuestionado esta narrativa al posicionarse dentro del islam mediante diversas estrategias, ya
sea a través de la interpretacion del Coran o construyendo sus propias formas de
posicionamiento (Lamraber, 2011).

De manera paralela, los proyectos de las mujeres en lo que se denomina Medio
Oriente o en paises con mayoria de poblacion musulmana, han generado procesos propios,
por lo que interesa presentar una aproximacion a las trayectorias femeninas y mostrar de
manera sucinta, algunas de las experiencias de las mujeres en estos contextos, lo que sentd
las bases para otros fendémenos.

La nocion de feminismo islamico no surgidé como continuaciéon del feminismo
europeo, nacié en didlogo con posturas anticoloniales y nacionalistas. A finales del siglo
XIX y durante la primera mitad del siglo XX, el mundo musulman fue testigo del
movimiento conocido como salafiya o modernismo islamico. Este movimiento abrid la
posibilidad de replantear temas centrales de la tradicion isldmica, incluyendo cuestiones
vinculadas con las mujeres, lo que permitid que ellas se reapropiaran de estas tematicas y
reflexionaran sobre sus propios derechos. De estas discusiones emergen las propuestas que
mas adelante se consolidaran bajo la nocion de feminismo islamico.

Wilda Western (1998), retomando la periodizacion de Margot Badran, propone tres
etapas para aproximarse al desarrollo de los feminismos arabes e islamicos. En la primera
etapa (1860—1920), el movimiento se conocidé como como nisa ‘iyya, es decir “de mujeres”
se difundi6 mediante literatura, periddicos y revistas que cuestionaron los roles
tradicionales asignados a las mujeres. En la segunda etapa (1920-1960), vinculada al auge
de los nacionalismos drabes, las mujeres comenzaron a organizarse con agendas publicas;
uno de los ejes del debate fue el uso del hiyab, en ocasiones interpretado por sectores
occidentalizantes como simbolo de atraso. Finalmente, la tercera etapa (desde 1970 hasta la
actualidad), con especial énfasis en los afios noventa, se caracteriza por el declive de los
proyectos nacionalistas y el auge de movimientos islamistas. En ese proceso, el hiyab fue
resignificado como marca de identidad, orgullo y pertenencia que emergido con una
generacion de intelectuales musulmanas con doble formacion (ciencias islamicas y ciencias
sociales) que impulsaron una perspectiva femenina y feminista desde el propio islam. Un
caso de analisis es la revista Zanan en Iran: publicada entre 1992 y 2008, se consolido



como un espacio de expresion y debate sobre temas como jurisprudencia islamica o fig,
salud, sexualidad y vida cotidiana. Aunque Irdan ha sido sefialado por reprimir voces
femeninas, el caso de Zanan muestra la pluralidad de voces al interior del islam, ademads de
ser una estrategia de organizacion y difusion de mujeres musulmanas que buscaban espacio
publico y discusion dentro de marcos isldmicos (2012).

A partir de este recorrido historico se puede afirmar que el feminismo islamico no
es un fendomeno reciente. Sin embargo, para muchas teoéricas feministas, su
conceptualizacién continta siendo compleja, pues en él confluyen dos dimensiones que
suelen considerarse incompatibles: la fe y los derechos de las mujeres. Miriam Cooke
(2001) sostiene que los feminismos islamicos son multiples y flexibles; no responden a un
modelo unico y, mediante estrategias y practicas diversas, buscan empoderar a las mujeres
como musulmanas. En contraste, Sirin Abldi Sibai (2016) plantea que el término
“feminismo islamico” es un oximoron: desde su Optica, la igualdad es intrinseca al islam.
Desde su perspectiva, la igualdad es intrinseca al islam, por lo que “el feminismo islamico
es una redundancia: el islam es igualitario” (Abldi, 2008). Asi también, Badran (2002) los
define como “discursos y practicas articuladas dentro de los paradigmas islamicos”
(Badran, 2002, citado en Ramirez, 2012).

Actualmente, los feminismos islamicos o musulmanes enfrentan criticas severas
desde distintos espacios occidentales, ya sean académicos, politicos o discursivos. En este
contexto, las mujeres musulmanas atraviesan multiples formas de discriminacion: al
interior de sus comunidades, por ser mujeres, y al exterior, por sus creencias y practicas
religiosas. Esta situacion genera tensiones entre sus distintas pertenencias culturales, ya que
buscan ser religiosas, modernas y libres, articulando estas dimensiones a través de la
islamizacion de los derechos de las mujeres.

El concepto de feminismo, con su significativa carga historica, se utiliza aqui como
una herramienta analitica y critica que permite reflexionar sobre las estrategias, proyectos,
actividades y discursos alternativos de las mujeres, asi como sobre sus formas de
relacionarse con otros sujetos. Ademads, esta herramienta facilita la comprension de los
mecanismos de desigualdad y su reproduccion, evidentes en actividades cotidianas,
discursos e interpretaciones de textos, entre otros ambitos.

A partir de la reconstruccion del sujeto femenino y de las asociaciones de mujeres,
se ha buscado repensar los sistemas de creencias para modificar la percepcion de ciertas
construcciones tradicionales y, con ello, acceder a la vida publica y politica dentro de sus
comunidades. De esta manera, surge un proyecto que busca adaptar e islamizar el concepto
de feminismo, dando lugar a denominaciones como feminismo islamico, feminismo
musulman o feminismo arabo-musulman.

Esta reflexion se complementa con la propuesta de Lila Abu-Lughod (2012), quien
advierte sobre la necesidad de considerar las diferencias entre las mujeres del mundo,
producto de sus diversas historias, expresiones, circunstancias y formas de estructurar sus
deseos. En este sentido, los feminismos islamicos pueden entenderse como feminismos de
“area”, ligados a contextos geograficos especificos, razon por la cual resulta més adecuado
referirse a ellos como feminismos de base musulmana, ya que se fundamentan en el islam.
Asi, este fenomeno puede (re)producirse entre comunidades musulmanas, incluso cuando la
poblaciéon no sea mayoritariamente practicante (Abu-Lughod, 2012; Ramirez, 2012; Abldi,
2016).

Asi pues, a partir de la relectura del Coran y del fig o jurisprudencia islamica
ldesde una perspectiva femeninay, se observa que la interpretacion masculina ha excluido



historicamente a las mujeres de los asuntos religiosos y de la historia del islam, desviando
asi la comprension y practica del camino religioso (Lamrabet, 2011; Ramirez, 2012).

Ahora bien, en el contexto latinoamericano interesa preguntar: ;qué sucede con las
mujeres musulmanas en nuestra region? La construccion occidental ha esencializado a las
mujeres a partir de ciertos rasgos —como la forma de vestir, las creencias en torno a lo
sagrado y caracteristicas como la pasividad, el subdesarrollo, el analfabetismo, la represion
sexual y la opresion—, razones que justificaron, desde una visioén occidental, la necesidad
de “salvarlas” y que reproducen diversas formas de colonialidad. Sin embargo, estos juicios
ocultan simultdneamente las propias opresiones y desigualdades de Occidente secular y
cristiano.

Ahora bien, tomando el caso de las mujeres de la AMMI, observamos que ellas
aceptan reproducir ciertos roles tradicionales, como el ser mujer y madre desde una vision
islamizada, pero al mismo tiempo ejercen una labor activa como musulmanas dedicadas al
trabajo comunitario y publico, buscando acceder a las mismas oportunidades que los
hombres al interior de su comunidad. En esta tesitura, las musulmanas shia despliegan un
trabajo significativo con sus familias, la comunidad y en espacios publicos. Aunque, es
importante precisar que muchas no se identifican bajo la categoria de “feminismo”, sus
estrategias establecen agencia y accioén. En este punto, la observacion etnografica resulta
indispensable, para no imponer categorias analiticas ignorando los objetivos que las propias
mujeres privilegian. Estas circunstancias permiten reflexionar sobre las estrategias que
emplean las musulmanas shia, tomando como referencia los modelos de Saba Mahmood
(2019) y Cristina Mazariegos (2020), donde las mujeres han resignificado su actuar desde
su posicidon como creyentes, desarrollando formas de actuar propias dentro del marco
islamico.

La propuesta de liderazgos femeninos musulmanes que aqui se presenta surge de la
necesidad epistémica de nombrar y teorizar otras formas de actuar y ser mujer, asi pues, a
partir del trabajo y acompafamiento de mujeres musulmanas— es posible observar que
construyen espacios de liderazgo combinando las ensefianzas, la jurisprudencia y los
valores islamicos, el acompafiamiento comunitario y el activo en espacios publicos. Estas
practicas, en su conjunto, configuran un tipo de liderazgo situado denominado liderazgos
femeninos musulmanes. En este marco critico se inserta la contribucion de Saba Mahmood
(2019), cuya obra propone (re)pensar como entendemos la agencia y la accion politica entre
mujeres creyentes. Su etnografia en mezquitas cairotas mostrd que la agencia no debe
entenderse Unicamente como ruptura o desafio a la autoridad, sino también como capacidad
para actuar dentro y a través de marcos religioso-espirituales. Esta perspectiva es central
para comprender los liderazgos femeninos musulmanes.

Por su parte, Cristina Mazariegos (2020) aporta una articulacion metodologica y
conceptual que dialoga con Mahmood al analizar los liderazgos femeninos en el contexto
metodista de la Ciudad de Ledn, Guanajuato, a través de identificar mecanismos mediante
los cuales las mujeres ganan espacios de accion y reconocimiento dentro de instituciones
confesionales, lo que la autora denomina liderazgos en movimiento.

La adaptacion del enfoque para pensar este islam “a la mexicana” permite observar
coémo las mujeres desarrollan sus propias estrategias —desde una vision islamizada— que
se convierte en base para liderazgos que reorganizan, amplian o refuerzan practicas, ademas
de generar formas de organizacion que otorgan seguridad emocional y acompafiamiento a
otras mujeres. En este sentido, el trabajo de la AMMI no se dirige exclusivamente a
mujeres musulmanas, sino a todas aquellas que lo necesiten. Asi, al articular la lectura de



Mahmood con el enfoque propuesto por Mazariegos, emergen rasgos analiticos clave del
liderazgo: se construye como una agencia situada, resignifica practicas derivadas de
discursos sagrados en la vida cotidiana y se manifiesta como una accion performativa.

En consecuencia, este texto busca sentar las bases para comprender los liderazgos
femeninos musulmanes desde el reconocimiento de la pluralidad de formas de agencia en
clave religioso-espiritual, asi como (re)pensar las diversas maneras en que es posible
accionar la resistencia. La categoria tedrica propuesta se concibe como un puente entre
etnografia, creencias religioso-espirituales, género y emociones, sustentado en un enfoque
critico a partir de la colonialidad del ser, del género y del saber. Con ello, se busca ofrecer
una herramienta para continuar investigando, matizando y ampliando las discusiones, con
el compromiso de situar a las mujeres creyentes en el centro, como productoras de
conocimiento y autoridad. De este modo, se cuestionan los discursos que invisibilizan las
multiples circunstancias que atraviesan a las mujeres, asi como los contextos desde los
cuales viven, sienten y movilizan su creencia sagrada.

Bibliografia

Abu-Lughod, Lila. (2002). Do Muslim women really need saving? Anthropological
reflections on cultural relativism and its others. American Anthropologist, 104(3), 783—-790.
Disponible en: http://www.jstor.org/stable/3567256

Abu-Lughod, Lila. (2012). Escribir contra la cultura. Andamios. Revista de Investigacion
Social, 9(19), 129-157. Disponible en: https://www.redalyc.org/pdf/628/62824428007.pdf
Adlbi Sibai, Sirin. (2016). La carcel del feminismo. Hacia un pensamiento islamico
decolonial. Akal.

Banerjee, Ishita. (2011). Mundos convergentes: Género, subalteridad, poscolonialidad.
Debate Feminista, 22(44). Disponible en: http://debatefeminista.cieg.unam.mx/

Cooke, Miriam. (2001). Women claim Islam. Routledge.

Curiel Pichardo, Ochy. (2014). Construyendo metodologias feministas desde el feminismo
decolonial. En Irantzu Mendia Azkue, Maria Luxan, Maria Legarreta, Gorka Guzman,
Idoia Zirion y Jokin Azpiazu (eds.), Otras formas de (re)conocer. Reflexiones,
herramientas y aplicaciones desde la investigacion feminista decolonial. Universidad del
Pais Vasco.

Leyva Cortés, Samantha. (2020). Todos los dias es Ashura y cualquier lugar es Karbala:
Aprendizaje para poner el islam en el cuerpo desde la perspectiva de una comunidad shia
en la Ciudad de México [Tesis de doctorado, Universidad Nacional Auténoma de México].
Leyva Cortés, Samantha. (2025). No des tu amor, sino a Allah. Las prdcticas musulmanas
como una expresion de seguridad emocional.  Estudios, (50), 35-61.
https://doi.org/10.15517/sjwhvm07

Lugones, Maria. (2008). Colonialidad y género. Tabula Rasa, (9), 73—101. Disponible en:
https://www.revistatabularasa.org/numero-9/05lugones.pdf

Mahmood, Saba. (2019). Teoria feminista y el agente social docil: Algunas reflexiones
sobre el renacimiento islamico en Egipto. Papeles del CEIC, 2019(1), 202. Disponible en:
https://www.ehu.eus/ojs/index.php/papelesCEIC/article/view/20282/18605

Mazariegos Herrera, Hilda Maria Cristina. (2020). Liderazgos en movimiento. Ejercicio
del poder de las mujeres metodistas de Leon, Guanajuato. Granén Porrtia, Universidad de
Guanajuato.



http://www.jstor.org/stable/3567256
https://www.redalyc.org/pdf/628/62824428007.pdf
http://debatefeminista.cieg.unam.mx/
https://doi.org/10.15517/sjwhvm07
https://www.revistatabularasa.org/numero-9/05lugones.pdf
https://www.ehu.eus/ojs/index.php/papelesCEIC/article/view/20282/18605

Ramirez, Angeles. (2012). Feminismos musulmanes: Historia, debates y limites. En
Hernédndez Corrochano et al. (eds.), Teoria feminista y antropologia: Claves analiticas.
Editorial Centro de Estudios Ramon Areces.

Rochefort, Florence. (2010). Laicidad, feminismo y globalizacion. Universidad Nacional
Auténoma de México, Programa Universitario de Estudios de Género.

Scott, Joan. (2018). Sexo y secularismo. Universidad Nacional Autonoma de México,
Centro de Investigaciones y Estudios de Género.

Velasco de Castro, Rocio. (2012). La revista Zanan, de la irani Shahla Sherkat, y su
contribucion al feminismo islamico. Cuestiones de género: De la igualdad y la diferencia,
(7). Disponible en:
http://revpubli.unileon.es/index.php/cuestionesdegenero/article/view/907

Western, Wilda. (1998). Tradiciones poscoloniales. Mujeres y nacion. Estudios de Asia y
Africa, 33(3). El Colegio de México.



http://revpubli.unileon.es/index.php/cuestionesdegenero/article/view/907

Abordar el Islam en América Latina y el Caribe desde la perspectiva

interseccional en un campo social transnacional
Arely Medina®

El islam en América Latina y el Caribe es una expresion religiosa que ha existido de
variadas formas, una de ellas es la presencia historica pero diacrénica en los diferentes
escenarios. Pastor (2011) identifica esta presencia como dos hechos, una tradicion
religiosa, y una presencia en el espacio publico y el campo religioso, de estas considero que
una etapa refiere a la presencia de musulmanes y la otra a la presencia del islam, esto
porque usualmente se ha considerado que el islam ha estado presente en el escenario
colonial, pero en realidad de lo que podemos hablar es de la presencia de algunos
musulmanes, criptomusulmanes, y practicas en el espacio privado que no tuvieron
continuidad ni asentamiento (Medina, 2023).

Hacer la historia o mapa de América Latina y el Caribe respecto a islam es un
trabajo complejo debido a la diversidad de poblacion musulmana, practicas, movimientos,
migraciones, regiones. Sin embargo, han existido trabajos que reunen diversos materiales
de la presencia historica y contemporanea del islam y los musulmanes en América Latina y
el Caribe. Los abordajes a estas comunidades comenzaron sobre todo iniciado el siglo XXI
como resultado del auge de informacion sobre el islam. Pero hay que resaltar que los
estudios sobre el islam tienen ya una trayectoria en esta geografia, y en todo caso no se trata
de una historia, sino de historias y trayectorias.

En América Latina y el Caribe estudiar el islam como sistema religioso, expresion
espiritual, modo de vida y la presencia de musulmanes en este territorio representa retos
porque buscan ir a la marcha de lo que sucede con estas comunidades, con las formas de
practicar el islam. Por lo que cada vez la presencia del islam al tiempo que se va integrando
a procesos globales y transnacionales complejiza y amplia las formas de estudiar variados
fendémenos que le caracterizan. Noo solo es abordar la conversion y asentamiento de
comunidades, sino la movilidad en su expresion mds amplia del término.
Epistemolégicamente las discusiones se vuelven mas visibles y criticas en los espacios
dedicados al tema que nos permite generar conocimiento situado con reflexiones
epistemologicas propias de los procesos latinoamericanos que en su conjunto buscan dar
cuenta de las formas diferenciadas a como observan y como es el islam en el Occidente
europeo.

Con este fin es que considero el enfoque de la interseccionalidad como una
perspectiva que permite analizar los aspectos relacionales puede acercarnos a develar los
contextos islamicos que se transnacionalizan y se arraigan en localidades de América
Latina.

Para abordar el islam como sistema de creencia, al igual que otros sistemas, no hay
un enfoque Unico, sino que depende del fendmeno a tratar. En América Latina los temas

“Licenciada en Filosofia por la Universidad de Guadalajara, Maestra y Doctora en Ciencias Sociales por El
Colegio de Jalisco. Profesora Investigadora de Tiempo Completo del Centro Universitario de Ciencias Econdmico
Administrativas, CUCEA, centro miembro CLACSO. Actualmente Coordinadora de la Maestria en Estudios de las
Violencias de Género, Posgrados CUCEA, UDG, Proyecto Master Degree Gender Based Violence, Erasmus+.
Cofundadora y Responsable del Observatorio de Estudios del Islam en América Latina, CUCEA, UDG.
Miembro activo de la Red de Investigadores del Fenémeno Religioso en México y del Grupo de Trabajo
CLACSO Religiones y sociedad.: tensiones, diversidades y movilizaciones en debate. ORCID: 0000-0003-
0455-7490.



que mayor demanda han tenido respecto al islam han sido la migraciéon otomana, o sirio-
libanesa, la organizacion de comunidades islamicas y las identidades colectivas, la
construccion y vivencia de la etnicidad en la practica religiosa y la educacién dentro de
estos espacios. También se han abordado los procesos de identidad religiosa, y el género
sobre todo para el caso de mujeres. Hay lineas que comienzan a tomar fuerza como la
migracion contemporanea, los matrimonios isldmicos, la religiosidad vivida, los espacios
arquitectonicos islamicos, y los estudios comparativos.

Estas aportaciones mencionadas aunque han tomado diferentes enfoques no escapan
a ser revisadas, o por lo menos a tener un guifio hacia el enfoque de lo transnacional,
porque esta religion en nuestro contexto es resultado de procesos globales y
transnacionales. Atendiendo el proceso comprendemos que los diferentes mecanismos de
movilidad, sea la migracion y sus tipos, los medios de comunicacién, la industria cultural,
el proselitismo, son echados a andar por diferentes actores con variadas trayectorias,
posiciondndose y ubicando elementos del sistema de creencia y de su propia identidad en
un campo social transnacional (Levitt y Glick Schiller, 2004).

Al analizar los procesos transnacionales que desarraigan culturas, ideologias, o
sistemas de creencias, podemos observar que no se trata de un flujo lineal, sino de
diferentes vectores con variados alcances y direcciones que no siempre marcan flujos. Estas
trayectorias van generando espacios dinamicos movilizados por actores relacionados unos
con otros, en estos espacios se van translocalizando los sistemas culturales, las ideologias
que acompafian a estos actores o los sistemas de creencia. La movilidad estd sujeta por
trayectorias y biografias que en diferentes espacios sociales pueden o no gozar de
legitimidad o aceptacion. El mismo campo social transnacional estd conformado de manera
relacional con logicas de socializacion marcadas por relaciones de poder. Esto genera que
los diferentes actores ocupen diferentes posiciones desde donde se impone legitimidad,
voluntades, dominaciones, o consentimientos, resistencias, adaptaciones, que en la
dindmica de interaccion puede traer resultados probables cuando logran relocalizar lo
desarraigado o deslocalizado.

Esta dindmica de relaciones de poder, pensando en el islam como un sistema de
creencia que permea culturas e identidades, y con un caracter epistémico sobre todo desde
Occidente o los paises occidentalizados, marcado por la islamofobia como Grosfoguel
(2011) ha senalado, puede ser entendida desde la perspectiva interseccional para exponer
estructuraciones e injusticias sociales que generan varias discriminaciones de acuerdo con
el contexto y la coyuntura.

La perspectiva de la interseccionalidad es un término que se popularizo en 1989 por
la jurista afroestadounidense Kimberlé Crenshaw para evidenciar diversas desventajas
identificadas como discriminacion multiple a interseccionarse el género, el racismo y la
clase. Este término mas tarde fue acuiiado en 2001 en Sudéfrica en la Tercera Conferencia
de Naciones Unidas contra el Racismo, la Discriminaciéon Racial, la Xenofobia y la
Intolerancia, donde la misma Crenshaw particip6 en la redaccion de la Declaracion. Este
evento impulsé esta mirada como perspectiva en los estudios, pero también como propuesta
para desarrollar politicas publicas, legislaciones, programas estatales, comunitarios, entre
otros, es decir, llevarse a la accion.

Ahora, el estudio de las formas en cdmo se intersecciona la clase, el racismo o
etnicidad y el género, ha estado en trabajos con enfoque de lucha de clases, de poder, de
subversion. Viveros Vigoya (2016) comenta que la presencia de interseccionalidad ha
estado presente desde hace dos siglos en la exposicion de condiciones de dominacion



colonial desde el siglo XVIII, las luchas abolicionistas y feministas de los siglos XIX, sin
olvidar el discurso de Sojourner Truth, ex esclava de Ohio en 1851 cuando confrontaba a la
vision burguesa del feminismo anglosajon con su cuestion jAcaso no soy una mujer?
Vivero Vigoya mira a Latinoamérica para llevar al centro los contextos poscoloniales y
como desde la literatura y el arte la interseccionalidad se expresa para sefialar la
dominacion hacia la raza y el género.

Respecto a pueblos colonizados hay aportaciones importantes también en el islam.
La misma obra de Orientalismo de Said, es un ejemplo de ello. Sin embargo, como se lee
en esta obra feminista, Todas las mujeres son blancas, todos los Negros son varones, pero
algunas de nosotras somos valientes, las demandas han quedado en los grupos dominantes
y privilegiados, por lo que los grupos subalternos y en ellos, las mujeres han quedado fuera
del andlisis, fuera de los discursos, fuera del campo de lucha.

La perspectiva interseccional ha estado presente para expresar inequidades, pero
cuando se comprende no s6lo como un mecanismo para expresar, sino para enunciar
ontoldgica y epistémicamente como se producen violencias, conflictos, discriminaciones,
desigualdades y formas de odiar con un grupo poblacional y contexto especifico,
observamos que estas formas de legitimar o deslegitimar a ciertos grupos, no operan de la
misma manera, pues hay cruces de variables. Han sido los feminismos negros que en el
siglo XX pusieron con mayor énfasis que los reclamos no siempre son algo en comun pues
estan atravesados de especificidades y que son invisibilizadas por los privilegios de la
blancura o masculinidad.

El mismo Said después de escribir Orientalismo (2008), reflexiona en Cultura e
Imperialismo (2001) que la literatura y estudios imperialistas en el siglo XX mostraron el
avance de las politicas colonialistas, pero también de la resistencia y una conciencia
intelectual y politica, de lo que surgen los feminismos, los afrocentrismos o
islamocentrismos, pero que eso lleva o debe obligar a mirar mas alld. Y como respuesta a
estos esfuerzos, menciona a autoras como Lila Abu-Lughod, a Leila Ahmed, a Fedwa Malti
Douglas, feministas arabes e isldmicas que desafian esos centrismos de los nacionalismos
perifericos, del feminismo, del islam y lo &rabe (p.29).

Estos pensamientos desmantelan los binarismos no s6lo con relacion al género, sino
a la incapacidad de relacionar otras variables, como lo hace la interseccionalidad. Said
enuncia que al observar estos viejos sistemas simplemente no podemos reemplazarlos por
algo nuevo, sino que mas bien, han surgido alineamientos que desafian nociones
fundamentales respecto a las identidades, que en su base se plantea un nosotros y los otros
como sello de las culturas.

Es aqui donde entra la propuesta de pensar un campo social transnacional con un
enfoque interseccional para comprender las tramas que se construyen entre comunidades
musulmanas en América Latina respecto a los contextos locales y globales donde las
identidades vienen marcadas por escencialismos que buscan proteger esas visiones clésicas,
binarias y occidentalizadas que generan discriminaciones multiples. Me parece que
debemos con ello intentar salir de los determinismos y las interpretaciones tnicas. Creo que
en ese sentido trabajos sobre islam en América Latina expresan el engafio de la lealtad y los
determinismos. La construccion de la nacidon es uno de ellos, también como una clave que
se aborda desde lo relacional y lo interseccional. Las identidades isldmicas en estos
contextos dan cuenta de ello. Un nacionalismo metodolégico anclado en identidades
inamovibles sigue permeando muchas veces los analisis y necesitamos salir de esa caja para
generar también mecanismos de participacion de estos grupos, pues desde la investigacion



y bajo esta perspectiva, se trata también de enunciar desde donde se habla, con quien se
habla y se construye conocimiento y dar la voz.

En mi experiencia con comunidades islamicas de conversos mexicanos y latinos en
Estados Unidos, en ciudades mexicanas y con migrantes varones, he podido reflexionar que
cada trayectoria expone multiples discriminaciones. Sin duda hay elementos compartidos
derivados de una epistemologia occidental que ha generado y perpetuado la islamofobia,
donde el islam se convierte en una marca identitaria que homogeniza formas de ser, de
exotizar los cuerpos, de dominar, normar los saberes, los grupos y los espacios vividos o
atravesados por ellos y ellas. Muchas de estas formas en la actualidad se refuerzan de los
mecanismos de los medios de comunicacion que, sobre todo, como sefala Sicilia Lorenzo
(2024), reducen las variadas experiencias de las mujeres musulmanas en el mundo
generando estereotipos que refuerzan las imposiciones colonialistas y etnocéntricas.

Es por ello que surgieron bajo esta propuesta vincular lo interseccional con un
mecanismo metodologico que atienda las espacialidades transancionales por donde el islam
circula, se tropieza, avanza o se reconfigura de acuerdo a esas trayectorias que le permiten
encontrarse con sistemas, actores, politicas, resistencias, por mencionar algunos elementos.

Es importante en esta reflexion considerar que abordar el islam no implica leer al
islam por el islam, es decir, optar por una antropologia isldmica para hablar en sus
términos, pues estos también son contextuales. Al respecto Silvia Montenegro (2007)
abord¢ esta importante distincion, en ello debemos considerar que abordar el islam sobre
todo en contextos de reanclaje, no significa borrar sus particularidades, sino atender lo que
logra arraigarse en el contexto. Homi Bahbha (2003) apunta a observar en esos contextos
las hibridaciones, acomodos culturales e identidades que desafian los sistemas impuestos.

Para dar cuenta de ello, la interseccionalidad apunta al elemento teodrico, la
construccion epistémica de como investigamos y tomamos las categorias. Para Zarkov, el
género es solo una categoria entre otras, que funcionan como principios organizadores de la
vida social, de alli la cita de que no posee natural primacia en las relaciones sociales. De
alli se propone que la interseccionalidad es una perspectiva teorica que, “hace posible un
analisis complejo de las realidades vividas por la gente, que toma en consideracion no so6lo
diferentes marginalizaciones (de manera aditiva) sino que analiza como dichas
marginalizaciones y posiciones se intersectan para crear situaciones Unicas” (Salem, 2014,
p.116). En esta misma toénica podemos integrar a Scott (2018) quien propone que, el género
es relacional, por lo que su abordaje no solo recae en un estudio de mujeres, sino donde se
atraviesan las relaciones de poder.

El islam en contexto latinoamericano, y aqui incluyo a los latinos musulmanes en
Estados Unidos por participar de un campo social transnacional donde no so6lo el islam
circula sino que se encuentra con las culturas latinoamericanas y sus propios bagajes
identitarios, esta atravesado por el tema de género, la racialidad, la formacién étnica de una
practica religiosa, la identidad como migrantes, la clase, por mencionar algunos elementos,
que ademas se asentian de diferentes formas y bajo mecanismos diversos por la produccion
continua de islamofobia y la gestion de la otredad marcada por cuestiones raciales, lo que
ha devenido en actitudes racistas, pero que cuando estas personas se identifican ademas
como musulmanes, también sobresalen las actitudes antiarabes y antimusulmanas.

Esto es visible por ejemplo entre musulmanes y musulmanas latinas en Estados
Unidos, en la construccion de identidades que desafian el sistema. La conversion al islam
en un territorio que excluye sistematicamente a la poblacion musulmana y latina convierte a
este sector poblacional en un grupo subalterno pero al mismo tiempo, como se menciono



con Said, en un grupo en resistencia. La clase social, la etnicidad, la migracion, el género,
la religion, las identidades nacionales generan una trama de intersecciones por las cuales
estos conversos y conversas al islam hacen frente a los sistemas de gestion de otredad.
Estos grupos musulmanes se ven en contextos que les permiten reformular subjetivamente
quienes son, pero también como resultado de las fuerzas articuladoras con las cuales las
identidades tradicionales se imponen. Por ejemplo, las trayectorias de encuentro con el
islam de estos grupos que conforman el islam latino (Medina, 2019) se observan multiples
discriminaciones, pues no sélo es por ser musulmanes, sino que la discriminaciéon o las
actitudes de rechazo son también contextuales y multidimensionales. En las comunidades
latinas, en la convivencia familiar son rechazados por ser musulmanes y adoptar “otra
cultura”, en estos mismos contextos las violencias de género también son comunes. En los
espacios islamicos de mayoria 4rabe fueron criticados por usos y costumbres, y por los
mismos prejuicios que se tienen hacia las poblaciones latinoamericanas, por ejemplo, que
son bebedores, fiesteros, por el consumo de cerdo, lo que tampoco los hace auténticos
musulmanes. En los espacios publicos e institucionales, se suma la condicion o percepcion
de ser migrante, se musulman, ser mexicano o latino, otras variables como el género, la
situacion social, se estan jugando en esa relacionalidad. Asi comprendemos que no hay una
sola forma de dominacidn que atraviesa a un grupo, sino multiples formas de dominar, pero
al mismo tiempo vemos que hay también diferentes mecanismos de participacion y
construccion, pues estos grupos responden no solo desafiando esas identidades clasicas,
homogéneas y perennes, sino que como parte de la resistencia generan activismos situados
que buscan dialogar entre grupos poblacionales para un entendimiento dentro de la cultura
de paz.

Finalmente, me parece que el enfoque de interseccionalidad no s6lo nos dejaria ver
las formas en como se conectan estas variables, sino en como podemos avanzar a la
representatividad de las personas con las cuales dialogamos y construimos conocimiento o
saberes en colectivo. Y no porque ellas no puedan hacerlo, como mencioné, los casos
estudiados muestran a personas comprometidas y reflexivas con su situacion. Entenderlo
asi, permite abordar el islam en América Latina desde una reflexion epistémica sobre como
hemos interpretado el islam en sus diferentes contextos y que mucho de ello es derivado del
caracter epistémico al hablar del islam sobre todo desde occidente o los paises
occidentalizados, de quienes son los y las musulmana, y con mayor énfasis sobre quién es
la mujer musulmana resultado de lo que Dussel vincula con la construccion de la
modernidad gestionando quienes son inferiores y quienes superiores o civilizados. Si no lo
hacemos asi, estamos en riesgo de reproducir un sistema que violenta y sigue gestionando
con patrones de una modernidad que sefiala civilizaciéon y barbarie (Ahmed y Mattes,
2016).

Bibliografia

Ahmed, Saifuddin. y Matthes, Jorg. (2016). Media representation of Muslims and Islam
from 2000 to 2015: A meta-analysis. The International Communication Gazette, 79(3),
219-244. https://doi.org/10.1177/1748048516656

Bhabha, Homi. (2003). El entre medio de la cultura. Stuart Hall y Paul du Gay (comps).
Cuestiones de identidad cultural (94-106). Amorrortu.

Levitt, Peggy y Glick Schiller, Nina. (2004). Perspectivas internacionales sobre migracion:
conceptuar la simultaneidad. Revista migracion y desarrollo, 3, 60-91.



https://doi.org/10.1177/1748048516656

Grosfoguel, Ramon. (2011). Racismo epistémico, islamofobia epistémica y ciencias
sociales coloniales. Tabula Rasa, 14, 341-355

Medina, Arely. (2019). Islam-latino. Identidades éntico-religiosas. Un estudio de caso
sobre los mexicanos musulmanes en Estados Unidos. El Colegio de Jalisco, El Colegio de
la Frontera Norte.

Medina, Arely (2023). Islam vivido: busqueda espiritual y expresion corporal més alla de la
mezquita. Revista Entrerios, 5(1), 13-37

Montenegro, Silvia (2007). Antropologias del Islam y Antropologia Islamica. Etnografias
Contemporaneas, 3(3), 87-113.

Pastor, Camila. (2011). Ser musulmén nuevo en México: la economia politica de la fe.
Istor. Revista de Historia Internacional, ano XI11(45) 54-75.

Said, Edward. (2001). Cultura e imperialismo. Editorial Anagrama.

Said, Edward. (2008). Orientalismo. De Bolsillo.

Salem, Sara. (2014). Feminismo isldmico, interseccionalidad y decolonialidad. Tabula
Rasa, nim. 21, 111-122.

Scott, Joan. (2018). Sexo y secularismo. Universidad Nacional Autonoma de México, El
Colegio de México.

Sicilia Lorenzo, Raquel Elena. (2024). De objetos a sujetos: medios de comunicacion,
industrias culturales y nuevas tecnologias en relacion al Islam latinoamericano desde una
mirada de género, Revista Pactum, (7), 52-70.

Viveros Vigoya, Mara (2016). La interseccionalidad: una aproximacion situada a la
dominacion. Debate Feminista, Programa Universitario de Estudios de Género, 52, 1-17.



Pensar el Islam desde América Latina: voces, saberes y experiencias de
mujeres en dialogo
Raquel Elena Sicilia Lorenzo”
Introduccion

El estudio del Islam en América Latina ha pasado de un tema marginal a convertirse en los
ultimos afios en un campo en constante expansion, con multiplicidad de enfoques y
profundamente interconectado con otros procesos sociales de la regién; ademds de explorar
cada vez con mayor profundidad la conformacién de las diferentes comunidades y su
diversificacion. Desde mi investigacion doctoral, que se centra fundamentalmente en
explorar y comprender los procesos de conversion al Islam de mujeres cubanas y
mexicanas, me he adentrado en la tarea de analizar como la fe se entreteje con la historia, el
género y la herencia colonial, en contextos donde considero que el mencionado sistema
religioso se resignifica a través de las experiencias locales de las comunidades de creyentes
que cada vez suman mas personas.

Este trabajo tiene como base la conviccion de que el conocimiento no se produce en
solitario, al contrario, se construye en constante didlogo con las comunidades y sus
miembros, a través del intercambio de saberes, abogando siempre por el reconocimiento
mutuo y la ética. A través de un marco tedrico que combina disciplinas, teorias y
metodologias desde las Ciencias Sociales, el pensamiento decolonial, el feminismo
islamico y la interseccionalidad, intento situar al Islam dentro del mosaico mas amplio que
constituye la religiosidad latinoamericana, con el fin de mostrar que las mujeres
musulmanas no son simples reproductoras de una tradicion, sino que son creadoras activas
de sentido y transformacion.

Enfoques para mirar el Islam desde América Latina

Desde la antropologia latinoamericana, considero que es importante tener en cuenta los
aportes de Elio Masferrer Kan (2004 y 2013), quien propone trabajar con el concepto de
sistema religioso, el cual consiste en “un sistema ritual, simbodlico, mitico, relativamente
consistente desarrollado por un conjunto de especialistas religiosos, articulado o
participando en un sistema cultural o subcultural especifico” (Masferrer, 2004, p. 19). Los
sujetos concretos son quienes los actualizan a través de sus précticas, por lo que este
enfoque permite dejar de pensar la religion como algo rigido o institucional, para pasar
vislumbrarla como una red dindmica que se reconfigura constantemente. En ese sentido,
sigo su invitacion a atender también la perspectiva del creyente, entendiendo que se debe
atender a los testimonios de quienes conforman las comunidades, y no solo a quienes
ocupan posiciones jerarquicas en ellas. Ello implica que las mujeres musulmanas en Cuba y
México no soOlo “pertenecen” a una religion, sino que la recrean desde sus propias
biografias y contextos particulares.

" PsicOloga. Doctorante en Estudios Politicos y Sociales por el Centro de Investigacion y Posgrado en
Estudios Socioterritoriales (CIPES-Acapulco) desde 2023. Master en Estudios Sociales y Filosoficos de la
Religion por la Universidad de La Habana (2021). Investigadora del Departamento de Estudios
Sociorreligiosos del Centro de Investigaciones Psicologicas y Socioldgicas (CIPS- Cuba), centro miembro de
CLACSO. ORCID: 0009-0007-6210-914X.



También es imprescindible el didlogo con el enfoque decolonial, que permite revisar
criticamente la manera en que se ha construido el conocimiento sobre el Islam desde una
posicion de poder eurocéntrica. En el caso del Islam se debe destacar a Edward Said
(2008), pues su critica al orientalismo ayuda a reconocer como Occidente, y por supuesto
también América Latina, ha representado al “mundo musulmén” desde visiones
representadas por lo exotico o lo amenazante. Hernan Taboada (2004) también reconoce en
sus obras como desde la propia colonizacidon se constituyd al musulman como enemigo.
Estas lecturas impulsan a mirar el Islam no como un “otro” ajeno, sino como una presencia
viva en nuestra region.

Por su parte, Ramon Grosfoguel (2011) amplia esta critica al mostrar en su obra
coémo la colonialidad del saber sigue operando en las formas en que (re) producimos teoria,
e incluso conocimiento. Su propuesta de descolonizar las epistemologias lleva a cuestionar
desde donde se habla al analizar las conversiones al Islam y qué categorias son realmente
utiles para comprender lo que ocurre en contextos como Guerrero, Ciudad de México o La
Habana, que son escenarios de mi trabajo de campo.

En el plano de los estudios de género, Joan W. Scott (2008) cuestiona la relacion
practicamente automatica que generalmente se establece entre secularismo y emancipacion
femenina. La autora muestra como ese vinculo tiende a invisibilizar otras formas de
agencia, como es el caso de las mujeres musulmanas. Este planteamiento es fundamental
porque permite comprender que la busqueda de justicia, de equidad y de derechos de ellas
no siempre pasa por el rechazo de lo religioso, sino que aboga por su reinterpretacion y
adaptacion a momentos historicos y realidades diferentes.

A partir de ahi, el feminismo isldmico, o mejor dicho, los feminismos dentro del
Islam (como propone Leyva, 2020 porque muestran una gran diversidad de posturas),
ofrecen un espacio clave para articular fe e igualdad. Autoras que se pueden englobar
dentro de esta tendencia como Amina Wadud, Asma Barlas, Fatima Mernissi, Leila
Ahmed, Kecia Ali, entre otras, han mostrado que el Cordn no es en si mismo patriarcal,
sino que ha sido leido historicamente desde estructuras masculinas de poder. Autoras de
este calibre han abierto la posibilidad de debates en puntos medulares que conciernen a las
mujeres musulmanas a partir de una hermenéutica de género que recupere el sentido ético y
de justicia que consideran que posee el texto sagrado.

A esta linea se suma el pensamiento de Sirin Adlbi Sibai (2016), quien desde una
mirada decolonial y feminista advierte sobre la tendencia del feminismo hegemonico
occidental a funcionar como una especie de “carcel epistémica” que impone un Unico
modelo de emancipacion y liberacion. Sus reflexiones ayudan a pensar un trabajo desde
América Latina que reconozca la pluralidad de experiencias y de feminismos posibles,
incluidos aquellos que se sostienen desde la espiritualidad islamica.

Cuando se habla de mujeres y de género en el Islam, la interseccionalidad se vuelve
una clave imprescindible para mirar la realidad a un nivel mas profundo. Este concepto,
propuesto por Kimberlé Crenshaw e incluido dentro del llamado feminismo negro, ha
trascendido esas fronteras para mostrarnos que las desigualdades no se viven de una manera
solitaria o exclusiva. Ello significa que el género nunca actiia o marca una diferencia por si
solo; se cruza con la clase, el color de la piel, la religion, la nacionalidad, la posicion social,
la edad, la condicién migratoria, en fin, con una multiplicidad de otros determinantes. Cada
mujer habita esas intersecciones de forma distinta, para mezclarse en ellas tanto las
opresiones, como las posibilidades de resistencia y transformacion. Trasladar esta mirada a
los estudios sobre Islam ha sido un giro muy importante, pues nos permite situar cada



historia y cada experiencia en su propio contexto historico, cultural y religioso,
reconociendo que la vivencia de una mujer musulmana en diferentes latitudes no es la
misma, aunque comparta con otras ciertas formas de desigualdad o de discriminacion.

Hablamos de mujeres que no so6lo estdn negociando su lugar dentro de la comunidad
islamica, sino también su posicion en sociedades donde el Islam suele mirarse con
sospecha, exotismo, incomprensiéon o hasta incluso rechazo. Teniendo en consideracion
esos elementos, la conversion deviene un proceso complejo marcado por la busqueda, a la
vez que se constituye en una forma de reconstruir sentido en contextos donde las
estructuras religiosas y culturales dominantes no siempre las reconocen.

En América Latina, la colonialidad del poder y la colonialidad del saber siguen
marcando qué religiones y qué cuerpos son legitimos o civilizados. Por eso, una mujer
mexicana o cubana que abraza el Islam se enfrenta no so6lo a estigmas de género, sino
también a imaginarios coloniales que asocian lo musulman con lo extranjero, lo irracional o
lo incompatible con “la identidad nacional”.

El Islam en el mapa académico latinoamericano: entre lo local y lo regional

Sin dejar de lado los referentes clasicos, el didlogo con la produccion académica
latinoamericana ha sido fundamental para comprender a esta religion que centra nuestro
interés, no como una excepcion, sino como parte de la pluralidad religiosa de la region. La
relevancia del estudio del Islam en América Latina se ha consolidado en las tltimas dos
décadas, impulsado por la emergencia y el asentamiento de comunidades locales que han
puesto en cuestion lecturas previas y han abierto nuevas interrogantes disciplinarias. El
fenémeno exige hoy un andlisis que combine historia, antropologia, sociologia, estudios
politicos, por solo citar algunas ciencias que intervienen en los analisis, porque asi se
captan mejor sus multiples dimensiones: organizativa, identitaria, territorial, de género, etc.

En México, desde la perspectiva etnografica, el trabajo pionero de Fitra Ismu (2004)
reconstruyo la trayectoria del Islam desde la colonia hasta el presente, incorporando ademas
los efectos del 11 de septiembre sobre las experiencias comunitarias. A partir de ahi, se
sucedieron diversas investigaciones que cruzan etnicidad, género y religion, evidenciando
procesos de adaptacion cultural donde practicas y discursos religiosos se resignifican en
contextos locales. Estudios focales en comunidades, como por ejemplo el de Cynthia
Hernandez (2009) sobre la congregacion sufi Halveti Yerrahi y el liderazgo de Sheija
Amina Teslima, permiten observar como rituales, autoridad y género se entrelazan en
formas especificas.

Con el tiempo, la produccion se diversificd y se exploraron las motivaciones de las
conversas; Arely Medina (2014) y Jatziri Garcia (2020) trabajaron la formacion de
identidades en comunidades de Guadalajara y Monterrey respectivamente. Samantha Leyva
(2020) amplié el foco al chiismo, mientras que Carlos Ariel Diaz Abad (2022) aporté un
primer estudio en profundidad sobre el salafismo. En conjunto, estos y otros trabajos que la
breve extension no me permite mencionar, hacen posible sostener que el Islam en México
se configura hoy como una realidad social compleja, plural y en constante recomposicion.
Ademas, constituyen una muestra del quehacer y la elaboracion teérica y metodologica en
el estudio del Islam latinoamericano.

En Cuba, aunque la bibliografia es mas escasa, existen contribuciones de peso que
trazan una genealogia del fenomeno. Rigoberto Menéndez Paredes (2007) ofrecié una
sintesis historica imprescindible (Los arabes en Cuba), y las reconstrucciones de Yaima Gil



(2021) detallan la evolucion del Islam insular, subrayando la relevancia de contactos
transitorios con estudiantes y diplomaticos, ademas de las influencias exteriores (Arabia
Saudita, Iran) en su expansion y consolidacion. El Centro de Investigaciones Psicolédgicas y
Sociologicas (CIPS), desde su Departamento de Estudios Sociorreligiosos (DESR), ha
jugado un papel rector: Ofelia Pérez y Mairim Febles (2014), a la vez que Hodge et al.
(2016), incorporaron el Islam al mapa religioso cubano, y el apoyo institucional facilito
tesis de posgrado como las de Febles (2017), Gil (2021) y a mia (Sicilia, 2021).

Las investigaciones cubanas que exploran las razones del cambio religioso
evidencian matices que conviene subrayar, pues si bien algunas advierten sobre
motivaciones mixtas —espirituales y, a veces, instrumentales—, estudios empiricos como
Febles (2017) y Sicilia (2021) resaltan la preponderancia de motivos intrinsecos
relacionados con proyectos de vida y autorrealizacion. Investigaciones donde se aborda el
tema de género, por su parte, muestran como el hiyab se vuelve, para muchas mujeres
conversas, tanto expresion identitaria como foco de conflicto publico y de islamofobia de
geénero.

Finalmente, la interlocucion con la produccion académica latinoamericana es
constitutiva segiin mi criterio es constitutiva. Autores como Esteban Sdnchez Solano (Costa
Rica), Silvia Montenegro y Mayra Varcarcel (Argentina), Sarrazin y Ricon (Colombia), por
solo citar algunos ejemplos, son referentes importantes. También es interesante incluir la
mirada de investigadores foraneos como Malika Kettani (marroqui que ha realizado trabajo
de campo en Brasil) y Baptiste Brodard (que ha investigado sobre el Islam en Colombia).
Todos estos saberes ayudan a situar las trayectorias nacionales en un didlogo regional, tanto
desde el punto de vista tedrico como metodologico. Por ejemplo, la lectura de Sanchez
Solano sobre la islamofobia como proceso de larga duracion (inspirada en Braudel) sirve
para problematizar episodios que, de otro modo, podrian percibirse como contemporaneos e
inesperados. En suma, el dialogo con la produccion local —histérica, etnografica y
tedrica— no replica pasivamente marcos globales, sino que constantemente los rehace y los
localiza.

Del trabajo de campo al encuentro: construir conocimiento con las comunidades

Reflexionar sobre la relacion que se establece con las personas que devienen colaboradoras
y las comunidades a las que pertenecen hace reconocer el intento de que la interaccion no
sea la tipica relacion entre una investigadora y su “objeto de estudio”. Se trata mas bien de
lograr un encuentro entre personas que comparten preguntas, experiencias y formas de
buscar sentido. Investigar lo religioso implica reconocer los vinculos, las desigualdades y
también las historias que atraviesan la vida cotidiana y los procesos investigativos. Por eso,
mas que “observar”, busco dialogar, mas que ‘“recoger datos”, intentd construir
conocimiento con quienes participan en mi investigacion.

Es importante exhortar a la escucha de como ellas mismas nombran su experiencia,
como reinterpretan su fe desde sus contextos locales, y como el Islam adquiere matices
caribenos o latinoamericanos que los particularizan entre los estudios globales.

En ese proceso, el feminismo isldmico y la interseccionalidad sirven como brujulas,
pues trabajar con mujeres musulmanas cubanas y mexicanas me ha hecho ver que sus
historias son profundamente diversas: hay tensiones de género, pero también de clase, de
color de piel, de territorialidad. Muchas veces, sus relatos obligan a repensar las propias
categorias tedricas.



El anélisis interseccional se apoya en la experiencia como fuente de conocimiento.
No se trata solo de interpretar lo que viven las mujeres, sino de dejar que sus relatos
orienten la lectura teérica. Esto implica revisar las entrevistas, observaciones y narrativas
biograficas sin la intencion de encajar a las mujeres en categorias predefinidas, sino para
identificar como ellas mismas articulan los cruces entre fe, género, familia, cuerpo, racismo
o pertenencia cultural.

Al final, entablar una relacion ética y reciproca debe ser la meta. También es
importante lograr que la investigacion sea util también para ellas de alguna forma, para que
las entrevistas se conviertan en espacios donde puedan reflexionar sobre sus propios
procesos y donde la mirada académica no borre sus voces. El trabajo tedrico no puede estar
separado de la vida de las personas con las que se colabora, al contrario, se construye junto
a ellas. Y eso, creo, es uno de los puntos més valiosos de cualquier investigacion, que no se
trate de hablar sobre las comunidades y sus integrantes, sino con ellos.

El Islam en didlogo con otras religiosidades latinoamericanas

El didlogo permanente con otras religiosidades que conviven en América Latina considero
que es imprescindible y necesario, pues resulta dificil, o al menos poco fructifero, analizar
el Islam de forma aislada. Comprender esas otras tradiciones es comprender el campo
religioso mismo, ya sea en su dimension local, regional o global, porque s6lo al observar
las interacciones entre distintas expresiones de fe es posible entender como se construyen
los vinculos, las tensiones y las formas de convivencia social que caracterizan nuestras
sociedades plurales.

Este ejercicio me ha permitido advertir que muchos de los procesos presentes en
comunidades musulmanas —conversion, busqueda de sentido, reformulacion identitaria—
guardan similitudes estructurales con fendmenos religiosos estudiados por Jean-Pierre
Bastian (1997) o Renée de la Torre y Pablo Seman (2021). Ellos muestran cémo la
expansion de religiosidades evangélicas y pentecostales, ademas de la diversificacion
religiosa latinoamericana reconfiguran las relaciones de poder en el campo religioso,
desplazando al catolicismo de su posicion hegemodnica. En ese sentido, el Islam en México
o en Cuba no aparece como un cuerpo extrafio, sino como un actor emergente dentro de ese
mismo escenario de pluralizacion, disputa y busqueda de legitimidad.

Del mismo modo, los trabajos de Carlos Garma (2004), Alberto Hernandez y
Carolina Rivera (2009) sobre las conversiones en contextos mexicanos han ofrecido claves
interpretativas para comprender las trayectorias de las mujeres musulmanas con las que
didlogo. Los autores coinciden en que la conversion religiosa, mas que un simple cambio de
creencias implica una relectura critica del entorno social y de las estructuras de autoridad.
En las experiencias de mis colaboradoras, esa relectura se manifiesta en la construccion de
una nueva identidad ética y espiritual que, al mismo tiempo, cuestiona los modelos
dominantes de género y las narrativas del catolicismo que se encuentran profundamente
arraigadas en la cultura.

También se puede hacer referencia a la obra de Cristina Mazariegos (2019), cuyas
investigaciones sobre experiencias corporales, subjetividades creyentes y femeninas en
América Latina aportan una mirada importante para entender la vivencia de fe como
préctica situada y la produccion de sentido religioso desde lo emocional y la vida cotidiana.
Su trabajo dialoga estrechamente con el estudio de las mujeres musulmanas de la misma
latitud porque en ambos casos se parte de la premisa que las religiones se encarnan y se



recrean en contextos historicos concretos, atravesados por relaciones de poder y por
busquedas personales de coherencia ética. También se sefiala como relevante reconocer la
voz y la agencia de las creyentes como productoras de saber.

Asimismo, los estudios sobre religiosidades de origen africano y de matrices
ancestrales y originarias resultan esenciales para situar el Islam latinoamericano dentro de
un marco de analisis mas amplio, ya que las religiones no hegemonicas enfrentan procesos
similares de exotizacion y silenciamiento. Desde esta mirada, el Islam en América Latina
puede entenderse como parte de un campo epistémico subalterno que ha sido
historicamente interpretado a través de categorias eurocristianas, herederas del orientalismo
y de la colonialidad del saber.

En sintesis, dialogar con investigaciones centradas en otras religiosidades permite
situar el Islam dentro del entramado mayor de la diversidad religiosa latinoamericana.
Comprender esas otras formas del creer no s6lo amplia la perspectiva analitica, sino que
permite entender como se configura el campo religioso, ya sea en lo local, lo regional o lo
global, y como se entretejen las formas de convivencia social entre comunidades que, a
pesar de sus diferencias doctrinales, comparten una misma aspiracion: dotar de sentido y
coherencia a la vida en comunidad.

Conclusiones

El estudio del Islam en América Latina requiere un desplazamiento epistemologico y
metodologico para comprenderlo como una realidad encarnada, diversa y situada en las
tramas sociales, historicas y culturales de nuestra region.

En conjunto, estos enfoques que se han presentado a lo largo del breve texto—Ia
antropologia latinoamericana, la critica decolonial y el feminismo isldmico con su mirada
interseccional— desde su diversidad, permiten construir una perspectiva situada, relacional
y reflexiva que ayuda a repensar y cuestionar lo que entendemos por religion, género y
poder.

Se vuelve indispensable pensar la religion alejada de la concepcion de un sistema
cerrado de dogmas, para comprenderla como un sistema vivo, sostenido por sujetos
concretos que reinterpretan lo simbolico, lo mitico y lo ritual en contextos cambiantes. Esta
mirada permite reconocer que las comunidades musulmanas son espacios de creatividad
religiosa, donde la fe se adapta, dialoga y se reinventa.

Descolonizar el estudio de las religiones implica situar el conocimiento, reconocer
los lugares desde donde se enuncia y valorar los saberes producidos en el Sur Global. En
este sentido, estudiar el Islam desde América Latina es también un modo de restituir
agencia intelectual a los margenes, mostrar que la teoria puede nacer desde la periferia y no
solo desde los centros académicos.

Hablar de interseccionalidad en los estudios sobre el Islam no es sélo hacer un
analisis de desigualdades cruzadas; es reconocer los modos en que las mujeres actuan
dentro de esas estructuras, como generan agencia en lugares que muchas veces no se
perciben como espacios de libertad. En las mujeres musulmanas latinoamericanas, esa
agencia puede verse en la eleccion de usar el velo, en su manera de vivir la espiritualidad o
en la forma en que reinterpretan el hogar y la familia como espacios de autonomia y
sentido.

Finalmente, el trabajo de campo con comunidades musulmanas en Cuba y México
me ha ensefiado que la investigacion no es solo un ejercicio intelectual, sino también un



encuentro humano. Escuchar, compartir y dialogar con las personas colaboradoras
transforma la mirada teorica y redefine lo que entendemos por conocimiento.

En sintesis, pensar el Islam desde América Latina implica asumir la apuesta
epistemologica y ética de mirar con otros 0jos, escribir desde otros lugares y reconocer que
las experiencias religiosas, en su diversidad, revelan no so6lo las diferencias que nos
separan, sino también los puentes que nos unen en la busqueda de sentido, justicia y
comunidad.

Asimismo, la reflexion sobre otras religiosidades contribuye a situar el Islam dentro
un campo religioso donde conviven multiples formas del creer. Entender esa pluralidad
permite reconocer que la convivencia interreligiosa no es un desafio excepcional, sino un
rasgo constitutivo de nuestras sociedades.

Bibliografia

Adlbi Sibai, Sirin. (2016). La carcel del feminismo: hacia un pensamiento islamico
decolonial. Akal.

Bastian, Jean-Pierre. (1997). La mutacion religiosa de América Latina: para una
sociologia del cambio social en la modernidad periférica. Fondo de Cultura Econémica.
De la Torre, Renée, y Seman, Pablo. (2021). Religiones y espacios publicos en América
Latina. CLACSO, CALAS.

Diaz, Carlos Ariel. (2022). El salafismo en Meéxico: factores de la movilidad religiosa en
los miembros del Centro Salafi de México. [Tesis de maestria, Centro de Investigaciones y
Estudios Superiores en Antropologia Social].

Febles, Mairim. (2017). Significacion del Islam para los musulmanes cubanos [Tesis de
maestria, Universidad de La Habana].

Garcia, Ruth Jatziri. (2020). E! Islam en el norte de México. Los roles de género en la
construccion y negociacion de la identidad religiosa de las mujeres y los hombres del
Centro Islamico del Norte en Monterrey. [Tesis de doctorado, Universidad Nacional
Autonoma de México].

Garma Navarro, Carlos. (2004). Buscando el espiritu: pentecostalismo en Iztapalapa y la
Ciudad de México. Universidad Autonoma Metropolitana, Plaza y Valdés.

Gil, Yaima. (2021). La practica del Islam entre cubanos: condiciones para su existencia
[Tesis de maestria, Universidad de La Habana].

Grosfoguel, Ramoén. (2011). Racismo epistémico, islamofobia epistémica y ciencias
sociales coloniales. Tabula Rasa, 14, 341-355.

Hernandez, Alberto y Rivera, Carolina. (2009). Religion y religiones en México. Estudios
de la transformacion sociorreligiosa. El Colegio de la Frontera Norte, CIESAS y El
Colegio de México.

Hernéndez, Cynthia. (2009). El islam en la Ciudad de México: la Orden Halveti Yerrahi y
su ritual de iniciacion a partir de los anos 80 del siglo XX. [Tesis de licenciatura, Escuela
Nacional de Antropologia e Historia].

Hodge, lleana., Pérez, Ofelia., Expdsito, Benita., Jiménez, Sonia., Alvarez, Ariel., de la
Rua, Yuniel., Castafieda, Yanetsi., Febles, Mairim., Aguilar, Aurora., Lavarreres, Maykel,
Alvarez, Pedro y Arguelles, Anibal. (2016). Nuevas dindmicas en el campo religioso
cubano en los primeros tres lustros del Siglo XXI. (Informe de investigacion, Departamento
de Estudios Sociorreligiosos del Centro de Investigaciones Psicoldgicas y Sociologicas).



Ismu, Fitra. (2004). El Islam en el México contemporaneo. [Tesis de maestria, Escuela
Nacional de Antropologia e Historia de México].

Leyva, Samantha. (2020). Todos los dias son Ashura y cualquier lugar es Karbala.
Aprendizaje para poner el islam en el cuerpo desde la perspectiva de una comunidad shia
en la Ciudad de México. [Tesis de doctorado, Universidad Nacional Autonoma de México].
Masterrer, Elio. (2004), ;Es del César o es de Dios? Un modelo antropologico del campo
religioso. Plaza y Valdés Editores.

Masferrer, Elio. (2013). Religion, politica y metodologias. Aportes al estudio de los
sistemas religiosos. Libros de la Araucaria.

Mazariegos, Hilda Maria Cristina. (2019). Mujeres metodistas e n Leon Guanajuato
Meéxico: Liderazgos en movimiento. Cultura y Religion, 13 (1), 24-44.

Medina, Arely. (2014). Islam en Guadalajara. ldentidades y relocalizacion [Tesis
dedoctorado, El Colegio de Jalisco].

Menéndez, Rigoberto. (2007). Los darabes en Cuba. Ediciones Bolona.

Pérez, Ofelia y Febles, Mairim (2014). La significacion de las ideas religiosas para el
creyente cubano. Actualizacion. (Informe de investigacion, Departamento de Estudios
Sociorreligiosos del Centro de Investigaciones Psicologicas y Socioldgicas).

Said, Edward. (2008). Orientalismo. Barcelona: De Bolsillo.

Scott, Joan. (2020). Sexo y secularismo. Ciudad de México: CIEG-UNAM, PIEG-
COLMEX.

Sicilia, Raquel. (2021). Motivaciones para la practica del Islam en musulmanes cubanos.
[Tesis de maestria, Universidad de La Habana].

Taboada, Hernan. (2004). La sombra del Islam en la conquista de América. Fondo de
Cultura Econdmica.



Erotismo, complementariedad, sexualidad y género: una reflexion desde
el Islam y estudiosos del sufismo de Ibn al —Arabi

Andrea Meza Torres”

En el Islam Sufi, asi como en el pensamiento rabinico,! hay comprensiones de la sexualidad
que estdn completamente engranadas con la espiritualidad: por ejemplo, en los mitos como
el de Adan y Eva (Shaikh, 2014) (Mattern, 2025) o en la concepcion del ser humano como
un ser en “busqueda de un par” (Mattern, 2025) que es, al mismo tiempo, una busqueda de
lo Divino — de Allah (Shaikh, 2014). En ambas tradiciones, el encontrar a aquel par que sea
un complemento, refleja una etapa (o etapas) importantes en la afirmacion de Allah, ya que,
en ambas tradiciones semitas, el ser humano (Adan) no se comprende como creado para
estar solo (Mattern, 2025). Siguiendo a Sa’diyya Shaikh, la experiencia de la “conciencia
opositora” entre complementos opuestos, misma que se refleja y culmina en el acto sexual,
es parte del vinculo con la Divinidad, es decir, de la revelacion y de la experiencia de Allah
(Shaikh, 2014, pp. 189-190). Aqui, el tema de los opuestos no esta cerrado a dos géneros
fijos, de indole biologica, sino a la oposicion en el sentido de atraccion y complemento. Se
trata de una situacién de generacion de erotismo, de experiencia de la alteridad (en un
sentido muy amplio) y de deseo de conocimiento de ese ser “otro” a través del cual, al
“uno”, se le revela la Divinidad. Siguiendo a Shaikh, una relacion de complementariedad
no so6lo se queda en la interaccion visual o verbal, sino que culmina, naturalmente, en el
acto sexual. De esta forma, el sexo y el erotismo son parte de un proceso que estd en
armonia con Allah y su creacion. Mas all4, siguiendo a Ali Ghandour, estudioso del tema
de la erdtica y la sexualidad en la obra del filosofo andalusi Ibn al-Arabi, el sexo es una via
para conocer completamente a Allah (Ghandour, 2021, p. 12). Esta experiencia de
conocimiento en relacidon, que involucra a un “otro” como complemento del “uno”, es
fecunda, por lo que pasa por la metafora del embarazo (Mattern, 2025) y culmina en la
metafora de los hijos (Shaikh, 2014). Los hijos, o todo producto de la fecundidad
(creatividad), manifiesta una continuidad en vinculo con la Divinidad.

Aqui es importante resaltar que, en el estudio que hace Shaikh sobre el pensamiento
de Ibn al-Arabi, el embarazo, la fecundidad y lo creado aparecen como imagenes de
movimiento hacia lo Divino. Estos movimientos, este proceso, serian la prueba de que el
camino va por la via correcta. Lo Divino se manifiesta en la creacion humana y, aqui,
aparece el erotismo como un elemento no so6lo inseparable, sino detonador, de este proceso.
Sobre el lugar del erotismo en la espiritualidad sufi y especialmente en la obra de Ibn
Arabi, Ghandour también argumenta en el sentido de que la sexualidad y el placer son parte
y reflejo del vinculo con la divinidad y, mas all4, son su manifestacion (Ghandour, 2023).

* Andrea Meza Torres es doctora en Antropologia de Europa por parte de la Universidad Humboldt de Berlin.
Desde 2020 realiza una estancia de investigacion posdoctoral en el Posgrado en Ciencias Antropologicas del
Departamento de Antropologia de la Universidad Autonoma Metropolitana — Unidad Iztapalapa. Su proyecto
se titula “Secularizacion y laicidad. Enfoques internacionales comparados” en el marco del cual ha realizado
comparaciones entre México, Turquia; Argentina y Bolivia.

'Aqui, me referiré puntualmente a la primera conferencia “Entre interpretacion y creaciéon: La perspectiva
rabinica sobre la humanidad de la persona”, que el Rabino y Dr. Asher Mattern dio en el Posgrado en

Ciencias Antropologicas de la UAM-Iztapalapa, en 2025, como parte del ciclo “Mas alla de la religion”.
ORCID: 0000-0002-7005-9767.



Al igual que Shaikh, Ghandour argumenta que Ibn al-Arabi equipara la imagen Divina a lo
femenino (Ghandour, 2023, p. 100) o, también a imagenes que expresan un género
ambivalente (Ghandour, 2023, p. 106) o que contienen la fuerza y las caracteristicas de
ambos géneros. Sin embargo, el autor también expone como la sexualidad masculina refleja
una entrega total y placentera de si misma a una Divinidad femenina o que abarca la
totalidad de las fuerzas. De esta forma, describe cémo la sexualidad masculina del sufismo
no puede ser comprendida desde la cristiandad colonial, es decir, como dominacion de la
mujer o como desprecio de la misma. Ghandour argumenta que, en la historia del mundo
musulman, la importancia de la sexualidad y del erotismo, asi como el hecho de que la
mujer sea percibida como la divinidad misma o estd contenida en ella, son elementos de
dicha cultura/espiritualidad que se perdieron durante el colonialismo e imperialismo. En los
escritos aqui citados, Ghandour y Shaikh desentierran y recuperan la historia de estas
practicas; desde mi perspectiva, estos actos epistémicos son descoloniales en el sentido de
que proponen una recorporalizacion del espacio de vida (a este punto volveré al final del
texto). Hay nociones de lo femenino como una imagen de perfeccion (como aquella de la
misericordia) que también existen en el pensamiento rabinico (Mattern, 2025) y que deben
ser rescatadas en conjunto como parte de un proyecto de recorporalizacion y
descolonizacion.

En todos estos ejemplos y argumentos, podria decirse que la sexualidad y el
erotismo tienen un papel muy distinto que en el cristianismo o en la cultura secular del
mundo contemporaneo. En el pensamiento sufi, el erotismo - lejos de ser una fuerza
negativa a dominar o a canalizar en direccion opuesta al acto sexual - seria una fuerza a
desplegar en el sentido de la adoracion Divina. Recurriendo a la metafora de la mujer,
simbolo de la Divinidad, Ghandour explica y describe como el momento en el que la mujer
se desnuda (se desvela) ante su amante, es el momento en que se da un conocimiento
completo de la Divinidad (Ghandour, 2023, p. 110). Mas alla, la metafora del “desnudarse”
— por parte de ambos amantes - describe el momento de la revelacion divina, es decir, de un
conocimiento del que el erotismo es parte fundamental. Me atreveria a argumentar que, a
diferencia de lo que normalmente pensamos sobre la sexualidad y la religion desde la
cristiandad o la cultura secular occidental, en el pensamiento rabinico y en el sufismo el
placer, el erotismo y la sexualidad - como componentes de un proceso de conocimiento -
son elementos basicos y constantes del camino a seguir (pensamiento rabinico) o de la
revelacion divina (Islam Sufi). No obstante, es importante mencionar las diferencias entre
ambos pensamientos: mientras en el pensamiento rabinico no hay la posibilidad de una
imagen de Dios y tampoco de sentirlo, el sufismo si plantea la posibilidad de “unién” con
Allah. Se trata de aspectos en los que deberemos de seguir ahondando. Quisiera ahora dar
un ejemplo de la sexualidad en el sufismo y concretamente en el pensamiento de Ibn al-
Arabi, siguiendo a Shaikh, “[...] Ibn 'Arabi sees sexual union as based on a deep existential
love and as having the potential to be the greatest self-disclosure of God. However, the
latter is a reality that only a small number of gnostics have genuinely realized.” (Shaikh,
2014, p. 188). En este parrafo, el auto-desvelamiento de los amantes “es” el desvelamiento
o “momento de conocimiento” de Allah.

No obstante, este proceso fecundo se expresa y enmarca desde limites muy claros.
Si la sexualidad es importante por tratarse de un crecimiento en conjunto — por ser una
relacion teofdnica que acerca a los amantes a Allah - esta debe regularse. Shaikh explica
coémo, si toda esta filosofia del amor y el devenir estd pensada hacia un acercamiento a lo
Divino, la union sexual y de intimidad no puede desplegarse a través de matrimonios



forzados o marcados por el abuso y la violencia; tampoco seria aplicable a un contexto
moderno y liberal, en donde el placer sexual pueda verse como un deseo individual, casual
y/o descuidado y sin un compromiso serio hacia un “otro” (Shaikh, 2014, p. 187). Aqui es
donde vemos que estamos hablando de wuna tradicion sagrada, pues en la
complementariedad se ve implicado un (fuerte) compromiso y, dada la fecundidad que
genera (concretamente, los hijos), implica también la intensificacion de dicho compromiso
desde ambas partes y por parte de la sociedad — es decir, la celebracion de “contratos” o
nikah. En su libro “Amor, sexo y Allah” (2019) Ghandour dedica un capitulo a los tipos de
contrato - o nikah - en la historia del Islam - en donde no solo ha existido el “contrato
matrimonial” (Ghandour, 2019, p. 28 - 35). En todos estos contratos, nos dice el autor, se
vela por el cuidado y manutencion de los hijos que nazcan producto de las relaciones
sexuales. Aqui, el acto sexual se piensa desde lo social y en conjunto con las implicaciones
sociales - de nuevo, el cuidado del producto del acto sexual, que son los hijos - y de ahi que
el género, que yo entiendo como el “ser mujer”, “ser hombre” o “no ser un sexo biologico”
en una determinada sociedad, esté¢ engranado con la espiritualidad. Siguiendo a Ghandour,
la sexualidad y el goce sexual son actos loables en el Islam, siempre y cuando tengan lugar
dentro del contrato del nikah (Ghandour, 2019, p. 33). Esto hace eco de la argumentacion
antes expuesta de Shaikh acerca de la regulacion del placer, la sexualidad y el erotismo. Si
lo pensamos desde este marco de pares, complementos y compromisos, tenemos un punto
de partida muy distinto a la mirada secular y moderna sobre la sexualidad. Desde un
pensamiento moderno/occidental, se parte de experiencias e identidades individuales como
“mujer”, “hombre”, “homosexual”, “no binarie” — entre muchas otras - que no se piensan
desde la raiz como experiencias en par. Contrario a esto, la experiencia, el saber heredado
de la complementariedad y la fecundidad es parte constitutiva de pensar la sexualidad y el
género, lo que dista de formas individualistas y autdbnomas de pensar al ser humano y su
identidad sexual.

El pensamiento complementario es, asi, importante no soélo para el pensamiento
rabinico y el sufismo, sino también para pensamientos “otros”, por ejemplo “indigenas”,
“no-modernos”, en donde dos personas juntas suman “un par” o se trata de dos personas
que “caminan juntas” (Marcos, 2017, p. 105). Aqui, podria no tratarse de la creacion de
nuevas unidades (como ‘“un” par), sino de nuevas figuras (el “andar juntos™). La
complementariedad es el vinculo para enlazar formas de conocimiento “otras” (no
modernas), las cuales moldean diferentes formas de pensar la sexualidad y el género ligadas
a la espiritualidad. Aqui, no solo dos personas se piensan como “par’ porque,
paraddjicamente para el pensamiento secular, también se piensan como “en relacion” a lo
Divino, lo que implica una relacion “de tres partes”. Aqui, quisiera resaltar que, por lo
menos en el sufismo de Ibn al-Arabi, la corporalidad, el género, el placer y lo fecundo se
piensan explicitamente desde el erotismo (Shaikh, 2014) (Ghandour, 2021). Aquellos seres
que existen en el sentido de buscar un complemento, lo hacen movidos por el deseo. En el
caso de seres que no necesiten un complemento humano, entonces se trata de una elevacion
del erotismo a una experiencia puramente divina y, desde el sufismo, a un celibato fisico
que se da a raiz de un erotismo directo con Allah (Ghandour, 2023, p. 9); esto, por ejemplo,
a través del ritual sufi del DIKR. Lo que vemos es que, de cualquier forma, sea a través de
una pareja complementaria (fisica) o sin ella, el erotismo esta presente como una forma de
relacion con la Divinidad - Allah.

En este texto no expondré el tema del amor célibe y Divino, el cual se ha dado, en el
Islam, en contextos histéricos muy especificos (Shaikh, 2014, p. 59 - 60); también aqui es



importante resaltar, siguiendo a Ghandour, que el celibato no es considerado un ideal para
los musulmanes, ya que las relaciones y el goce sexual no son vistos como algo a evadir
(Ghandour, 2019, p. 33). Mas bien me enfocaré en el erotismo en el plano del acercamiento
fisico de la pareja, comenzando por evocar la metdfora del “tallo y la hoja”, imagen que
nuestra maestra Silvana Rabinovich nos compartié, con una foto de una maceta en donde
un tallo, firme, sostenia a una hoja, que crecia libre y curva. Esta imagen y la bella
descripcion que de ella hizo Rabinovich, evocando el conocimiento de la Tord y el
judaismo que le heredd su abuelo, expresan una complementariedad organica, natural.
Potente en el plano visual, también es una imagen de movimiento, en donde podemos
percibir que el tallo ama a la hoja en cuanto la sostiene, mientras que la hoja ama al tallo en
cuanto se apoya y se proyecta a partir de él, dandole movimiento. Se dan vida mutuamente,
a través de la firmeza del tallo y de la forma de flotar y de enredarse de la hoja. Ambos se
necesitan en su desarrollo y crecen juntos. A partir de esta imagen podemos leer una muy
similar, expuesta por Shaikh, donde aparecen la raiz y la rama para explicar la relacion
entre Adan y Eva:

When Ibn 'Arabi subsequently uses the analogy of man as the root and woman as the
branch, he conveys a more subtle point that Adam's identity as "root" is fundamentally
predicated on the existence of Eve as branch. Accordingly, man's longing for woman is
""the yearning of the root for the branch because the root nourishes and sustains the
branch. And if it were not [for the branch], then the lordly power of nourishing and
sustaining would not manifest in the root."" (Shaikh, 2014, p. 180)

Esta metafora, donde la raiz anhela nutrir a la rama para reproducir la naturaleza divina de
“dar” y “mantener”, expresa los actos de “dar y recibir” como simultineos y como la
experiencia de lo divino. Es importante notar el gesto de la inclinacion y deseo de Adan
hacia Eva, gesto que expresa necesidad, relacion, tensién y movimiento. Mas adelante en su
libro, Shaikh expondra la imagen de Jesis como engendrado por Maria — sin padre — (en
contraposicion a Eva, que fue engendrada a partir de Adan y sin madre) - analizando
imagenes mas complejas sobre la diversidad del origen y la forma o naturaleza de los
cuerpos (Shaikh, 2014, p. 195 - 201). Aqui, la autora va a romper con un cierto binarismo
muy estricto de hombre/mujer. No obstante, a pesar de que Shaikh cuestiona la dicotomia
hombre /mujer y nos da un analisis mas completo, aqui me cefiiré a las imagenes botanicas
de “la hoja y el tallo” y “la raiz y la rama” y a los caminos que el gesto de la “inclinacion y
deseo” nos abren para pensar la danza y, sobre todo, la danza en par, en donde cada bailarin
tiene una funcion complementaria hacia su par de movimiento (como el tallo, la hoja, la
raiz y la rama, que estdn en constante movimiento y crecimiento). Aqui, la estética del
movimiento, el momento estético-pedagodgico que comunica al espectador, seria la
fecundidad que emana de este movimiento y didlogo en “par”: la gestualidad hacia el otro,
la atencion a los movimientos del otro y la compenetracion a través de las miradas, asi
como a través de la coordinacion en el tiempo y la musica. La “hoja y el tallo”, la “raiz y la
rama”, asi como la danza en par, expresan complementariedad y van mas alld de una mera
representacion, ya que son metaforas inmersas en el impulso erdtico. Volviendo a Shaikh,
la complementariedad bajo este impulso culmina naturalmente en el acto sexual, mismo
que afirma la continuidad. Aqui, es importante decir que el erotismo no se comprende como



una ciega pulsion que afirma la vida hacia la pérdida o hacia la muerte (Bataille, 1958),2
sino como una pulsion de fecundidad creadora de vida — que afirma a lo Divino al desear al
“otro”™:

Accordingly, sex provides the mystic with the opportunity for one of the most
comprehensive experiences of servanthood and receptivity. Since servanthood represents
the highest human state in relation to God, sexual union provides the human being with
the possibility of experiencing a penultimate state of receptivity. The pleasure
experienced during sex intimates the pleasure of union with God, who is the ultimate
beloved. Most people are unaware of the theophanic and pedagogic nature of sexual
pleasure and do not apprehend the reality that God both takes and gives pleasure between
man and woman. Inherent in this perspective is a celebration and affirmation of the body
and sexuality as intrinsic components of human spirituality. This conceptualization
dislodges a tenacious gendered binary around sexuality often found in patriarchal
societies, where women are either objectified as desired but dangerous sexual objects or
venerated as religious beings devoid of sexuality. (Shaikh, 2014, p. 189)

Aqui, la afirmacion del cuerpo y la sexualidad como parte de la espiritualidad contrastan
con el imaginario de la cristiandad y con el rol que la mujer ha desempefiado en el
imaginario de la modernidad. Siguiendo a Shaikh y contrario a Bataille, la intimidad sexual
en la obra de Ibn al-Arabi es descrita como la posibilidad de la aniquilacion total del ego de
los amantes a partir de su autorevelacion hacia el vinculo con el “otro”, en donde hay una
interpenetracion total de la espiritualidad y la sexualidad (Shaikh, 2014, p. 185 - 186). Esta
afirmacion y recuperacion de una corporalidad inmersa en el erotismo de la cultura
musulmana es muy importante en el sentido de un proceso de descolonizacion, en donde la
recorporalizacion es aquello que disuelve el dualismo cuerpo/mente y permite el despliegue
de la plenitud. Una erdtica que afirma la vida y al “otro” va en camino de una liberacion y
de una utopia que emana de un sentido de continuidad - el contrario seria una erotica de la
muerte y de la opresion, que afirma la muerte del “otro” y es generadora de rupturas. Asi
como en el caso de las teologias de la liberacion y de la opresion, habria una erdtica de la
liberacion contraria a una erotica de la opresion.

Para finalizar este texto, quisiera retomar a Ghandour, para proponer que la
recuperacion de las tradiciones ancestrales y sagradas es un elemento clave de la
descolonizacion. En sus textos, el autor nos brinda elementos para repensar el lugar de la
sexualidad y el erotismo en la historia del sufismo y del pensamiento de Ibn al-Arabi. En su
texto “Cuando Dios también era mujer. Mistica y erdtica en la poesia sufi” (2023),
Ghandour argumenta que, a través de la historia del Islam, se puede constatar que el deseo
sexual siempre fue visto de manera positiva en el mundo musulman y, no solo eso, sino que
este entraba también dentro de la esfera de lo religioso (Ghandour, 2023, pp. 98 - 99). En
otro texto, Ghandour argumenta que lo sexual y erético ya tenian una connotacioén positiva
en el mundo musulman porque eran vistos como un don divino. Mas alld, a partir del siglo

2 Aqui quisiera afiadir que, desde mi perspectiva, en la cultura moderna / occidental ocurre lo opuesto, es
decir, hay una comprension de la erdtica como “pulsion hacia la muerte”. Esto, relacionado con el
colonialismo, de decir, con la dominacion que implican los egos conquistador y exterminio y la vida del uno a
través de la muerte del “otro” que implican los genocidios, hace que la erotica de la modernidad / colonialidad
sea una erotica guiada por una pulsion de exterminio y muerte “del otro”. Esto es contrario a la erética que
aqui expongo y que afirma la fecundidad y la vida. En este texto no me sera posible ahondar en el tema de la
erdtica de la muerte, la destruccion y el genocidio, pero queda pendiente para mas adelante.



VIII, Allah va a aparecer en la poesia como “el amante” (Ghandour, 2023, p. 99), con lo
que el lenguaje sexual se volvera incluso mas explicito (Ghandour, 2023, p. 100).
Finalmente, Ibn al-Arabi dara al sexo un valor metafisico y epistemologico vinculando al
acto sexual directamente con la experiencia divina (Ghandour, 2021, p. 2).

Siguiendo a Ghandour, no fue sino con el proceso de colonizacion en el siglo XIX y
con la introduccion de la moral sexual victoriana a las sociedades musulmanas
(colonizadas) que esta apreciacion positiva del deseo sexual iba a cambiar (Ghandour,
2023, p. 99). Desde esta perspectiva, la propuesta de Ghandour de revalorar el deseo sexual
como parte de la espiritualidad sufi es parte fundamental del proceso de recorporalizacion y
descolonizacion. Se trata de rescatar las tradiciones que fueron dominadas y vistas con
desprecio por parte de los colonizadores y los colonizados. En otra de sus publicaciones,
“Metafisica de la erdtica: sexo y género como principios de la ontologia de Ibn al-Arabi
(muerto en 1240))” de 2021, Ghandour, analiza otro aspecto muy importante en torno al
género. Aqui, argumenta que el discurso de los sexos y el género ontologico no siempre ha
sido llevado de forma normativa por los musulmanes (Ghandour, 2021, p. 01). Aunque hay
una concepcion ontologica de lo masculino y lo femenino, esto no estaria relacionado
estrictamente con los sexos bioldgicos. Més bien habria un juego muy amplio, en el que los
elementos que se juntan para producir fecundidad se relacionan con lo masculino y lo
femenino en un sentido metaférico (Ghandour, 2021, p. 2). Como ya mencioné
anteriormente, Shaikh (Shaikh, 2014, p. 195 - 201) complejiza esto a través de la lectura de
Ibn al-Arabi de la imagen de Maria y Jests — en el sentido de la diversidad — con lo que
esto puede ser mas complejo, pero no ahondaré aqui en este punto. Mas bien, ahora quisiera
retomar la idea siempre presente en los autores mencionados de que todo es un acto de
amor. En resumen, siempre hay una parte activa, otra parte pasiva, un acto de amor y un
resultado (sin que esto esté estrechamente vinculado al sexo bioldgico) y este acto de amor
o nik ah seria la base de la continuidad y la creacién (Ghandour, 2021, p. 5). En este
contexto es importante sefalar que no so6lo Mattern (Mattern, 2025) sino también Sheija
Amina Teslima, de la Orden Sufi al Yerrahi de México, habla constantemente del
“embarazo espiritual”.3 Asi, en linea con los autores y pensadores expuestos, la creacion
seria el resultado de un acto erotico. Ghandour parafrasea a Ibn al-Arabi para dar el ejemplo
concreto del lenguaje, en donde el mensaje (la creacion) es producto de la interaccion de
dos entidades, una activa (quien habla) y otra pasiva (quien escucha) (Ghandour, 2021, p. 5
- 8). También Shaikh expone este aspecto, que ataiie a todo acto de creatividad que
involucra a “padres”, “madres” e “hijos” — estos ultimos siendo “lo creado” (Shaikh, 2014,
p. 120 - 123) Esto yo lo relaciono con aquel “magiar la vida” que la pensadora Paola
Marugan propone cuando escribe sobre la fuerza que la danza ejerce en el espacio y tiempo
colonizados (Marugan Ricart, 2023). Este “magiar”, que Marugan expresa en el sentido de
un “danzar” para trastocar las nociones fragmentadas e incompletas de tiempo, espacio y
cuerpo en la modernidad, en el pensamiento de Ibn al-Arabi seria una constante de la vida y
de la creacién en todos los ambitos. Implicaria una totalidad de la existencia y no un
momento 0 momentos de “excepcion” enmarcados en los ambitos teatral, estético o de las
manifestaciones sociales.

8 Agradezco a Cynthia Hernindez por recordarme este dato, ya que es algo que yo he escuchado

reiteradamente durante el DIKR (ceremonia de unién con Allah) por parte de la Sheija Amina Teslima, de la
Orden Sufi Halveti Yerrahi de la Ciudad de México.



Para concluir, quisiera vincular este ultimo punto al primer parrafo de este texto, en
donde comparti la idea de que la sexualidad y el género se encuentran engranados en la
espiritualidad. Ver a la sexualidad y al género - este ultimo comprendido como una
categoria social - de esta forma nos abre un panorama importante para recuperar saberes
borrados y avanzar hacia un proceso de recorporalizacion y descolonizacién que abona
directo al proyecto de transmodernidad que plante6 Enrique Dussel (Dussel, 2025, p. 393 —
409). En este sentido, recuperar las nociones tradicionales — no coloniales — sobre la
sexualidad y el género es una forma de entender y recuperar la corporalidad, asi como
plasmarla activamente en los espacios de vida. Este ensayo mostr6 una tradicién. El
objetivo seria recuperar diferentes aspectos de distintas tradiciones sagradas para ponerlas
en didlogo y asi impactar el espacio de vida moderno de manera mas contundente, dando
lugar a un “giro” desde la corporalidad misma.

Bibliografia

Bataille, Georges (1958). L erotisme. Les Editions de minuit.

Dussel, Enrique (2025). Capitulo XVII. Més alld de la modernidad. La transmodernidad
pluriversa. En Enrique Dussel (Katya Colmenares (ed.)), Hacia una teoria de la
modernidad/colonialidad. La descolonizacion epistemologica. (pp.393 — 409). Akal. Inter
Pares. Biblioteca Enrique Dussel.

Ghandour, Ali (2023). Als Gott auch eine Frau war. Mystik und Erotik in der Sufi-
Dichtung. En Dewi Maria Suharjanto y Joachim Valentin (comps.), Kérper — Eros —
Identitdt. Sexualitit und gelindende Beziehungen (pp. 98 — 113). Freiburg: Herder. Nomos
e-library.

Ghandour, Ali (2021). Metaphysik der Erotik: Sex und Gender als Prinzipien der Ontologie
bei Ibn al-Arabi (gest. 1240). En Fahimah Ulfat y Ali Ghandour (comps.), Sexualitit,
Gender und Religion in gegenwdrtigen Diskursen. Theologie, Gesellschaft und Bildung
(pp. 1 — 16). Wiesbaden: Springer VS.

Ghandour, Ali (2019). Liebe, Sex und Allah. Das unterdriickte erotische Erbe der Muslime.
C.H. Beck.

Marcos, Silvia (2017). Las mujeres indigenas cuestionan... y se cuestionan. En Silvia
Marcos (comp.), Cruzando Fronteras. Mujeres indigenas y feminismos abajo y a la
izquierda (pp. 100 — 105). Editorial Quimantu.

Marugéan Ricart, Paola Maria (2023). Introduccién: Bailar con el mundo, estrategias para
magiar la vida. fiar Vol. 16.1, 6 — 11.

Posgrado en Ciencias Antropologicas. UAM-Iztapalapa. (23 de julio de 2025). Conferencia
L. Entre interpretacion y creacion: La perspectiva rabinica sobre la humanidad de la persona
[Video]. YouTube. [Conferencia dictada por Asher Mattern en el Ciclo “Mas alla de la
religion: sobre perspectivas, estructuras y dindmicas del pensamiento rabinico”.
https://www.youtube.com/watch?v=ZhX6UpRHQLc

Shaikh, Sa’diyya (2014). Sufi Narratives of Intimacy. Ibn ‘Arabi, Gender and Sexuality.
Chapel Hill: The University of North Carolina Press.



https://www.youtube.com/watch?v=ZhX6UpRHQLc

Algunas consideraciones metodoldgicas sobre el estudio de género en los

territorios islamicos
Tzitzi Janik Rojas”

El andlisis del género y la sexualidad en tierras del islam conlleva exigencias
metodologicas especificas: es necesaria una aproximacion cautelosa que dé cuenta de las
simplificaciones orientalistas, de la imposicion externa de ideas de género y sexualidad
occidentales y desde donde se reconozca la profunda complejidad inherente a las vivencias
de género, sexo y orientacion sexual en espacios isldmicos.

Una de las primeras preguntas a realizarse parece, por demds obvia, casi
tautologica, sin embargo, es necesaria: jcudndo estudiamos islam: qué estudiamos? No hay
en realidad un islam: mas alld de la participacion en ciertos principios de fe -e incluso estos
pueden ser puestos en duda- no existe una identidad esencial comin a todas las
experiencias del islam ni ahora, ni la ha habido a lo largo del tiempo y el espacio. La idea
falsa idea de un islam unificado es producto de la vision orientalista sobre este. El
orientalismo aqui debe ser entendido como el despliegue politico de la labor de
colonialidad intelectual de las humanidades, artes y ciencias sociales que tiene como
objetivo el control de Occidente sobre Oriente (Zahed, 2020, p. 58-59), construyendo una
justificacion ideologica para actos de discriminacion y dominio sociopolitico (Rojas Torres,
2025, p. 1). Se basa en la nocion de que las culturas percibidas como fundamentalmente
“otras” habitan un tiempo anterior o un pasado incivilizado -falto de cultura, y en cierto
sentido “prehistorico”, entendiendo la historia como el logos discursivo de lo racional-, esta
es una logica teleologica que lleva tiempo organizando las relaciones entre Oriente y
Occidente (Traub, 2008, p. 2).

De ahi que sea esencial resistir a la representacion del islam como una entidad
monolitica, pues tal uniformidad atemporal se deriva de una tradicién académica que ha
situado al mundo islamico fuera de la geografia y la temporalidad histéricas (Babayan &
Najmabadi, 2008, p. XIV), para plantearle como una alteridad absoluta de occidente: ese
otro salvaje, irracional, no civilizado, que se vuelve un proyecto de modernidad imposible
de alcanzar sin la guia occidental. En temas de sexualidad, el orientalismo implica la
imposicion del sistema binario sexo-genérico occidental mas la idea de que solo ha existido
el sistema de género desarrollado en los espacios de medio oriente después de la
colonizacion europea (ya sea esta directamente militar y politica o a través de una fuerte
influencia militar y econdmica, pues hay que recordar que tampoco hay una

“Se tituld con mencion honorifica de la licenciatura en Filosofia en la UNAM con una tesis sobre la estética
mexicana, asi mismo se gradud de la misma institucién con mencion honorifica con una tesis sobre mistica
islamica desde una perspectiva decolonial. Ha estudiado lingiiistica, literatura y traduccion tanto en México
como en el extranjero. Destacan en sus estudios una estancia en la Universidad de Ankara como becaria
internacional del programa "Yunus Emre" para estudios de lengua y cultura otorgada por gobierno turco y una
estancia de investigacion en el departamento de estudios arabes de la Sorbona Nueva-Paris III. Sus areas de
interés son el pensamiento decolonial y poscolonial enfocado en la filosofia islamica, género y feminismos
islamicos y la divulgacion y metodologia de las humanidades desde una perspectiva de género, no
eurocéntrica ¢ incluyente. Cuenta con diversas publicaciones sobre islam, género y feminismos islamicos,
tanto en México como en el extranjero. Forma parte de la Colectiva de Divulgacion de la Filosofia "La
Filosoferia" y del Seminario Critico de Divulgacion de la Filosofia. Actualmente, es académica definitiva en
la Facultad de Musica y de asignatura en la Facultad de Filosofia y Letras, en la UNAM, donde imparte un
curso especializado en Islam y Género desde una perspectiva decolonial. ORCID: 0000-0001-6480-5295.



homogenizacion de la colonialidad). Lo cierto es que el estudio del territorio islamico, por
sus profundas transformaciones, requiere mucha precision en el corte temporal/geografico
que se haga: por ejemplo, no serd lo mismo hablar de identidades no-cis en el periodo
clasico del islam, que en el periodo moderno de la colonizacién o en el contemporaneo.

Asi mismo, es crucial distinguir entre el islam como religion, el islam como un
conjunto de practicas culturales articuladas laxamente en torno a simbolos comunes
productos de diversas interacciones histdricas y la categoria geografica de Medio Oriente
(Babayan & Najmabadi, 2008, p. IX). El término de “Medio Oriente” no es una
designacion historica o cultural, sino una etiqueta geopolitica y militar. Fue acufiada por
cartografos europeos a principios del siglo XX para delimitar estratégicamente el acceso
naval y las exploraciones petroleras en la region del Golfo Pérsico (Babayan & Najmabadi,
2008, p. IX). El término impone ya en si mismo una jerarquia espacial que implica un
correlato ontologico mucho mas profundo de lo que es evidente. Esta perspectiva situa a las
culturas no occidentales, al ser consideradas como el “otro”, como esencialmente
periféricas. Solo se puede ser “medio oriente” en relacion con un centro: lo que nos obliga a
preguntarnos /pues oriente de quién o de qué? Esta logica asume una secuencia de
“primero en Europa y luego en otros lugares”, ligando la diferencia cultural con la distancia
geografica y la secuencia temporal (Traub, 2008, p. 2), y creando un centro cultural, social
y politico valido, frente a periferias que son vistas como “desviaciones”, “carencias”, en un
sistema que recuerda el esquema neoplatonico de “el bien en el centro” y el mal como
“todo aquello que se aleja del centro”.

Para evitar el etnocentrismo inherente a esta categorizacidén, algunos autores
proponen usar el término en inglés “Islamicate” para referirse al conjunto de actitudes y
practicas culturales e intelectuales asociadas con el islam, que existen tanto entre
musulmanes como entre no musulmanes que habitan en territorios del islam (Babayan &
Najmabadi, 2008, p. IX; Amer, 2008, p. 104). De hecho, segun Valerie Traub, podriamos
hablar también de un grupo de practicas denominadas “Islamicate sexualities” (2008, p. 3).
En realidad, lo que malamente se ha denominado “mundo arabe-musulman” designa como
una identidad unificada lo que en realidad son 22 paises, con una poblacion étnica y
religiosamente diversa, de casi 381 millones y que hablan no sélo 35 variantes dialectales
del arabe sino diversos idiomas de familias lingiiisticas distintas, a lo largo y ancho de
Medio Oriente y Africa del norte, entre los que se incluye (Rojas Torres, 2020, p. 26).

Por ultimo, pero de igual relevancia, al estudiar género y sexualidad, la categoria de
género se encuentra ya inmersa en una historia y un contexto especificos dentro de la
tradicion de los estudios de género. Historicamente, hubo una tendencia a simplificar el
andlisis al confundir la categoria de género con el “estudio de las mujeres” (Traub, 2008, p.
3) y por lo tanto a naturalizar género como mujer, o como cuerpo sexuado marcado en
oposicion al “hombre” como cuerpo neutro o default.

De ahi que, como muchos lo han notado, el uso de la categoria de género debe
realizarse con cautela para evitar la imposicién anacroénica de un sistema binario occidental.
El concepto de “sexo opuesto” surge junto con el de “mismo sexo” y otras nociones
modernas que en los ultimos dos siglos han tenido a naturalizar lo que en realidad es el
constructo social del sistema binario de género occidental (Babayan & Najmabadi, 2008, p.
XII). Usar estas categorias sin cuestionamiento puede implicar la imposicion inconsciente
de las caracteristicas de género asociadas a este binario (Babayan & Najmabadi, 2008, p.
XII).



Por ejemplo, nos van a decir Kathryn Babayan & Afsaneh Najmabadi, al estudiar
las sexualidades en contextos premodernos o no occidentales, el uso de términos binarios
puede distorsionar las realidades histéricas (2008, p. XII). Las ontologias tradicionales del
mundo isldmico a veces concebian a la mujer como una variaciéon del hombre, en algunos
casos como un perfeccionamiento del hombre, como lo seria la postura del filosofo mistico
Ibn Arabi, y en otras como una version mas imperfecta, pero no como un género
ontoldgicamente separado (Babayan & Najmabadi, 2008, p. XII). Desde esta perspectiva,
las practicas sexuales podian considerarse esencialmente “practicas del mismo sexo”,
diferencidndose solo en su grado de perfeccion (Babayan & Najmabadi, 2008, p. XII). Una
fijacion en clasificar la sexualidad como “mismo sexo” o “sexo opuesto” desvia la atencion
de las complejidades de poder y el significado social de las relaciones (Babayan &
Najmabadi, 2008, p. XI-XII), asi como saca de la mira otros géneros que no se configuran
dentro del foco de lo binario, por lo que se les invisibiliza. El estudio de género en el
islamicate, por lo tanto, debe ser también descolonizado: fuera del sistema de género
occidental y dentro de dindmicas interseccionales que muchas veces son dejadas de lado.

Bibliografia

Abdou, Mayan. (2010). The Body of the Condemned Sally: Paths to Queering anarca-
Islam. Anarchist Developments in Cultural Studies, (1), 217-239.

Abdou, Mayan. (2019). Islam and Queer Muslims: Identity and Sexuality in the
Contemporary World. (Tesis de doctorado, Queen's University).

Akyol, Mustafa. (2015, julio 28). What Does Islam Say About Being Gay? The New York
Times. Arabic Literatures. En K. Babayan & A. Najmabadi (Eds.), Islamicate Sexualities:
Translations across Temporal Geographies of Desire (pp. 72-113). Harvard CMES.
Babayan, Kathryn., & Najmabadi, Afsaneh. (2008). Preface. En K. Babayan & A.
Najmabadi (Eds.), Islamicate Sexualities: Translations across Temporal Geographies of
Desire (pp. vii-xvi). Harvard CMES.

Traub, Valerie. (2008). The Past Is a Foreign Country? The Times and Spaces of Islamicate
Sexuality Studies. En K. Babayan & A. Najmabadi (Eds.), Islamicate Sexualities:
Translations across Temporal Geographies of Desire (pp. 1-38). Harvard CMES.

Wikan, Unni. (1977). “Man Becomes Woman: Transsexualism in Oman as a Key to
Gender Roles”. Man, 12(2), 304-319.

Zahed, Ludovic-Muhammed. (2020). Homosexuality, Transidentity, and Islam: A Study of
Scripture Confronting the Politics of Gender and Sexuality. Amsterdam University Press.



	Liderazgos femeninos musulmanes: puntos de partida para una aproximación teórica
	Abordar el Islam en América Latina y el Caribe desde la perspectiva interseccional en un campo social transnacional
	Pensar el Islam desde América Latina: voces, saberes y experiencias de mujeres en diálogo
	Erotismo, complementariedad, sexualidad y género: una reflexión desde el Islam y estudiosos del sufismo de Ibn al –Arabi
	Algunas consideraciones metodológicas sobre el estudio de género en los territorios islámicos

