LL L L Ll L

(Re)pensando
lo religioso en
Ameérica Latina

Boletin del
Grupo de Trabajo

Religiones

y sociedad.
Tensiones,
diversidades

y movilizaciones
en debate

& CLACSO - % tumsromspans

H

Octubre 2025

Religion y esfera
publica: Nuevas
dinamicas, actores
y tensiones en
América Latina

COORDINADORES
DEL GRUPO DE TRABAJO

- Ménica Ulloa Gémez

Facultad de Ciencias Sociales
Universidad Nacional Costa Rica
monicaulloag@gmail.com

- Erick Adrian Paz Gonzalez
Coordinacién Académica
Universidad Auténoma de la Ciudad

Coordinadores del boletin

David Eduardo Vilchis-Carrillo
Mariana Molina Fuentes



Repensando lo religioso en América Latina no. 10 : XXXXXXX

[et al]. - 1a ed. - Ciudad Auténoma de Buenos Aires : CLACSO, 2025.
Libro digital, PDF - (Boletines de grupos de trabajo)

Archivo Digital: descarga y online

ISBN XxxxxXX

XXXXXX

<. PLATAFORMAS PARA EL DIALOGO SOCIAL

CLACSO

(J
O Consejo Latinoamericano
J ® ) de Ciencias Sociales
’ Conselho Latino-americano
de Ciéncias Sociais

Coleccién Boletines de Grupos de Trabajo
Director de la coleccién - Pablo Vommaro

CLACSO Secretaria Ejecutiva

Pablo Vommaro - Director Ejecutivo
Gloria Amézquita - Directora Académica
Maria Fernanda Pampin - Directora de Publicaciones

Equipo Editorial

Lucas Sablich - Coordinador Editorial

Lucas Sablich - Coordinador Editorial

Solange Victory - Produccién Editorial

Valeria Carrizo y Dario Garcia - Biblioteca Virtual

Equipo
Magdalena Rauch - Coordinadora
Marta Paredes, Rodolfo Gémez, Luna Gonzalez y Teresa Arteaga

Coordinadores del Grupo de Trabajo

Monica Ulloa Gémez
Facultad de Ciencias Sociales
Universidad Nacional

Costa Rica
monicaulloag@gmail.com

Erick Adridn Paz Gonzalez
Coordinacién Académica

Universidad Auténoma de la Ciudad de
México

México

eadrianpaz000@gmail.com

© Consejo Latinoamericano de Ciencias Sociales | Queda hecho
el depdsito que establece la Ley 11723.

No se permite la reproduccién total o parcial de este libro, ni su al-
macenamiento en un sistema informatico, ni su transmision en cual-
quier forma o por cualquier medio electrénico, mecanico, fotocopia u
otros métodos, sin el permiso previo del editor.

La responsabilidad por las opiniones expresadas en los libros, articu-
los, estudios y otras colaboraciones incumbe exclusivamente a los
autores firmantes, y su publicacién no necesariamente refleja los
puntos de vista de la Secretaria Ejecutiva de CLACSO.

CLACSO

Consejo Latinoamericano de Ciencias Sociales - Conselho Lati-
no-americano de Ciéncias Sociais

Estados Unidos 1168 | C1023AAB Ciudad de Buenos Aires | Argen-
tina. Tel [54 11] 4304 9145 | Fax [54 11] 4305 0875
<clacso@clacsoinst.edu.ar> | <www.clacso.org>

Participan en este nUmero

David Eduardo Vilchis-Carrillo
Fabian Bravo-Vega

Victoria Sotelo

Gerardo Hernandez-Gémez
Erick Adrian Paz-Gonzéalez
Jennifer Meza-Li

Efrén Gonzalez-Pérez




Indice:

ii.

iii.

1v.

V1.

Vii.

Presentacion.

David Eduardo Vilchis-Carrillos

Desinstitucionalizacion, desafeccion y desafiliacion religiosa: el fenomeno de
las personas 'no-afiliadas' en Chile

Fabian Bravo-Vega

Religiones afroumbandistas en Uruguay: tambores que rompen el silencio
“laico”

Victoria Sotelo

Teologia de la prosperidad: Notas criticas en torno a su abordaje académico y
pertinencia actual para los debates sobre pluralismo

Gerardo Hernandez-Gomez

Los protestantismos en Costa Rica y los factores que han influido en su
crecimiento a partir de 1965

Jennifer Meza-Li

Opiniones y experiencias que tensionan la laicidad mexicana: Juventudes
catolicas, derechos sexuales y reproductivos e intolerancia por condicion de
género y creencia

Efrén Gonzalez-Pérez

La inteligencia artificial en los influencers conservadores -cristianos: la
construccion del enemigo y la reafirmacion de la identidad

Erick Adrian Paz-Gonzalez



Presentacion

David Eduardo Vilchis-Carrillo!

La relacion entre religion y esfera publica ha sido uno de los temas mas intensamente
debatidos en América Latina. A lo largo de la historia, las creencias religiosas no solo han
configurado valores, imaginarios y practicas culturales, sino que también han ejercido una
influencia decisiva en la politica, la educacion, la legislacion y la vida social de la region.
Sin embargo, el actual escenario de transformacion religiosa —marcado por el declive del
monopolio catdlico, la expansion de iglesias evangélicas y pentecostales, y la emergencia
de nuevas formas de espiritualidad— estd reconfigurando de manera profunda esas
dinamicas historicas. En este nuevo contexto, las formas en que la religion interviene,
disputa espacios y se articula con lo publico estan cambiando, planteando desafios inéditos
tanto para las instituciones religiosas como para los Estados y las sociedades
latinoamericanas.

En este contexto, fenomenos aparentemente dispares, como el crecimiento de los
sectores sin afiliacion religiosa, la vitalidad de las espiritualidades afrodescendientes, la
presencia de la teologia de la prosperidad, el uso religioso de la inteligencia artificial, la
expansion evangélica o las percepciones juveniles en torno a temas sobre laicidad,
configuran un campo complejo de practicas, creencias y disputas simbdlicas. Lejos de
sefalar un declive de lo religioso, estos procesos muestran como la fe, las formas de lo
sagrado y los modos de organizacion colectiva se reconfiguran frente a la globalizacion, el
pluralismo cultural, las desigualdades sociales y las transformaciones politicas.

En este contexto, el distanciamiento institucional de los “nones” no implica
necesariamente el abandono de lo trascendente, las religiones afrodescendientes persisten y
resisten como actores centrales en la produccion de identidades y resistencias, la teologia de
la prosperidad redefine el vinculo entre religion, economia y ciudadania, la inteligencia
artificial provee herramientas y espacios nuevos para el desarrollo de identidades
politizadas y polarizadas, el protestantismo continta expandiéndose y las juventudes
reproducen discursos religiosos. Lo cual evidencia que el espacio publico sigue siendo un
terreno de negociacion constante, en el que se disputan significados, derechos y formas
legitimas de presencia religiosa en la vida social contemporanea.

A nivel global, las personas sin afiliacion religiosa —los nones— constituyen un
sector significativo en aumento. Este proceso no implica necesariamente una pérdida de
creencias, sino un distanciamiento de las instituciones religiosas debido a factores como la
individualizaciéon, el empoderamiento personal, el cuestionamiento de las autoridades
tradicionales y el aumento de la conciencia frente a abusos. En este sentido, Fabian Bravo
analiza el fendmeno creciente de la desidentificacion religiosa en Chile.

Su estudio destaca la persistencia de la creencia en fuerzas trascendentes, a menudo
expresada como “energias”, y una actitud postsecular donde creer o no creer tiene valor en
si mismo. También subraya el papel central de la autonomia en la produccion de sentido,

! Estudiante del International Joint PhD Religion, Culture and Public Life de la Universidad de Padova, en
conjunto con la Universidad de Torino, la Universidad Catolica del Uruguay y la Universidad de Nicosia. Es
co-coordinador del Eje “Religion y esfera publica” del Grupo de Trabajo CLACSO “Religiones y sociedad.
Tensiones, diversidades y movilizaciones en debate”. ORCID: https://orcid.org/0000-0002-4248-5937.
Contacto: vilca_eduardo@hotmail.com



https://orcid.org/0000-0002-4248-5937

aunque esta autonomia suele estar sustentada en redes afectivas. Asimismo, apunta como
ser “espiritual pero no religioso” se convierte en una frontera simbolica frente a las
autoridades religiosas tradicionales y sus escandalos.

Las espiritualidades de matriz afrodescendiente constituyen un componente esencial
de la historia cultural, religiosa y politica de América Latina. Forjadas en el cruce entre
resistencia, memoria y creatividad, estas tradiciones no solo acompanaron los procesos de
lucha y supervivencia de las poblaciones africanas y afrodescendientes, sino que también
moldearon imaginarios, practicas comunitarias y formas de relacionarse con lo sagrado en
la region. A pesar de su profundo arraigo historico y su vitalidad contemporanea, estas
espiritualidades han sido sistematicamente invisibilizadas en los dmbitos politico, social y
académico, relegadas con frecuencia a los margenes del discurso publico o estigmatizadas
por prejuicios coloniales y raciales que aun persisten. Visibilizarlas y estudiarlas, por tanto,
no solo implica un acto de justicia histdrica, sino también una oportunidad para ampliar la
comprension del pluralismo religioso latinoamericano.

En este sentido, Victoria Sotelo analiza el surgimiento, desarrollo y significado
social de la Umbanda y otras religiones afrobrasileras en Uruguay, cuestionando el relato de
un Uruguay blanco, secular y homogéneo. Su estudio da cuenta de como se articula con
redes transnacionales, adaptando sus practicas a contextos locales y resignificindose
culturalmente. Gracias a esta flexibilidad ritual y su funcién como espacio inclusivo, se ha
convertido en una alternativa espiritual frente al desencanto con las instituciones
tradicionales. Sin embargo, sus practicantes aun enfrentan racismo, discriminacién y
estigmatizacion, por lo que falta ver si la sociedad uruguaya reconocera plenamente su
papel como parte constitutiva del patrimonio nacional.

El fenémeno de la “teologia de la prosperidad”, surgido en el marco del
pentecostalismo contemporaneo, propone una légica de intercambio entre fe, bienes
materiales y milagros, legitimada mediante pasajes biblicos y discursos aspiracionales. Sus
iglesias, especialmente las mega-iglesias, se caracterizan por estructuras empresariales,
estrategias mediaticas y una ética del éxito y el bienestar en esta vida. No obstante, las
interpretaciones académicas han sido predominantemente negativas, al asociar la teologia
de la prosperidad con el neoliberalismo, el consumismo, la manipulacion religiosa, la
mercantilizacion de la fe o la antitesis de la teologia de la liberacion.

En este sentido, Gerardo Herndndez identifica dos problemas en su abordaje: el
fuerte sesgo normativo y su reduccion a una dimension economicista, prejuicios que tienen
raices en un secularismo moderno que privilegia ciertos valores universales y modos de
relacion con lo sagrado Esto ha dificultado entender su complejidad social, cultural y
religiosa. A través del caso de la Iglesia Universal del Reino de Dios (IURD) en México,
explora como el discurso de la prosperidad enfrenta discriminacion institucional, mediatica
y legal, evidenciando tensiones en el marco de la laicidad mexicana. Pues la practica estatal
suele favorecer expresiones catolicas ‘“culturalizadas” y restringir manifestaciones
religiosas no tradicionales.

La inteligencia artificial (IA) ha irrumpido en nuestras vidas con una fuerza que
provoca, a la vez, entusiasmo, escepticismo y rechazo. Pese a la controversia que la rodea,
su impacto se extiende a multiples ambitos de la existencia humana, incluida la religion. En
este contexto, la contribucion de Erick Paz examina como los conservadurismos cristianos
han incorporado la inteligencia artificial en la difusion de sus discursos y estrategias
comunicativas. A través de este andlisis, se muestra como la IA puede ser empleada para
construir enemigos ideales o imaginarios —figuras creadas a partir de prejuicios, temores o



narrativas compartidas— que refuerzan la cohesion interna de los grupos, deshumanizan a
quienes piensan distinto y facilitan la produccién de mensajes hostiles mediante memes,
consignas y representaciones digitales que circulan masivamente en redes sociales.

Los dos ultimos capitulos de este boletin abordan temas clasicos en el estudio del
fenomeno religioso en América Latina: el crecimiento del protestantismo y las tensiones
entre laicidad e Iglesia catdlica. Por un lado, Jennifer Meza analiza con detalle los factores
que explican el vertiginoso avance de los protestantismos en Costa Rica, un proceso que en
las ultimas décadas ha transformado profundamente el panorama religioso del pais,
reduciendo a la poblacién catolica a cerca del 50%. Por otro lado, Efrén Gonzalez, en
sintonia con la tendencia cada vez mads relevante en la sociologia y la antropologia de la
religion mexicanas de problematizar la narrativa oficial de la laicidad desde contextos
locales, examina en el caso mexicano la diversidad de creencias religiosas, las posturas ante
los derechos sexuales y reproductivos, y la percepcion de discriminacion entre juventudes
catdlicas, ofreciendo asi una mirada critica sobre las multiples formas en que religion,
politica y cultura se entrelazan en la experiencia contemporanea.

Asi, entre viejas tensiones y nuevas expresiones de fe, las religiones,
espiritualidades y creencias siguen modelando las formas de vivir, de organizarse y de
comprender el mundo. Més que ofrecer respuestas cerradas, estas investigaciones invitan a
seguir pensando cdémo se entrelazan lo religioso y lo ptblico en un continente que continua
reinventando su manera de creer.



Desinstitucionalizacion, desafeccion y desafiliacion religiosa: el fenomeno
de las personas 'no-afiliadas' en Chile!

Fabian Bravo-Vega?®
Introduccion

El fenomeno de la desidentificacion religiosa constituye una de las tendencias mas
fascinantes del cambio religioso actual, debido a su complejidad conceptual, articulando
procesos estructurales de desinstitucionalizacion con experiencias individuales de
desafeccion, lo que impide cualquier comprension apresurada o superficial.

A nivel mundial, las personas sin afiliacion religiosa —conocidos por la academia
como religiously unaffiliated, non-religious o simplemente nones— representaban en 2010
el 16% de la poblacion, con una edad media de poco mas de treinta afios y concentrados
principalmente en la zona de Asia-Pacifico. En Estados Unidos, este grupo ya bordea el
30% vy, segun proyecciones, podria alcanzar entre un 34% y un 52% en las proximas
décadas (Pew Research Center, 2012; 2022).

Por su parte, a nivel regional, este grupo constituye el 8% del total de la poblacion
(Morello, 2020). Dentro de esta region, Argentina, Chile y Uruguay se posicionan como los
paises con mayores porcentajes. En concreto, la poblacion uruguaya sin afiliacion religiosa
alcanza un 37% y se compone de un 24% de “creyentes, pero no afiliados”, un 10%
corresponde a ateos (no creyentes en la existencia de Dios) y un 3% de agndsticos (Pew
Research Center citado en Da Costa, Pereira y Brusoni, 2019). Por su parte, la composicion
argentina de personas sin afiliacion religiosa consta de 3,2% de agnosticos, 6% de ateos y
9,7% de “ninguna religiéon”, dando un total de 18,9% (Mallimaci, Cruz y Giménez, 2020).
En este contexto, Uruguay y Chile tienen los mayores niveles de desconfianza hacia la
Iglesia Catolica. Sin embargo, hay diferencias significativas: Uruguay histéricamente ha
tenido bajos niveles de confianza debido a su fuerte tradicion laicista y secular (Romero,
2017). En contraste, en Chile la confianza ha disminuido abruptamente desde principios del
siglo XXI (Brahm, 2015), haciendo que el caso chileno sea especialmente relevante para el
estudio del cambio religioso en la region.

! Este texto es una version adaptada de la tesis de doctorado titulada “Exploraciones en torno al proceso de
desafeccion religiosa en Chile desde una perspectiva americana: el caso de los/as sin afiliacion religiosa en
tres areas metropolitanas” (Doctorado en Estudios Americanos de la Universidad de Santiago de Chile) y del
articulo Religious Disaffection and ‘Unaffiliated’ Individuals: Qualitative Approaches to the Chilean Case
(https://doi.org/10.1007/s41603-024-00255-8).

2 Doctor en Estudios Americanos. Académico del Departamento de Educacién de la Universidad de La
Serena. Autor del libro "Fe en transito: evangélicos en los tiempos de la desinstitucionalizacion" (2020).
Finaliz6 sus estudios de doctorado con una investigacion que explora el creciente aumento de personas sin
afiliacion religiosa en Chile. Ademas, ha publicado articulos sobre teoria sociologica de la religion, cambio
religioso y mundo evangélico chileno; el didlogo entre Educacion Religiosa y Educacién Ciudadana; las
transformaciones religiosas en jovenes universitarios del Norte de Chile. Sus lineas de investigacion son la
teoria social, la secularizacion en América Latina, la sociologia del individuo, las nuevas espiritualidades y
los estudios de la ‘no-religion’. Contacto: fabian.bravo@userena.cl. ORCID: https://orcid.org/0000-0002-
8720-2806.



https://doi.org/10.1007/s41603-024-00255-8
mailto:fabian.bravo@userena.cl
https://orcid.org/0000-0002-8720-2806
https://orcid.org/0000-0002-8720-2806

En efecto, segun cifras del ultimo Censo de poblacion en Chile, las personas sin
afiliacion religiosa aumentaron drasticamente en 22 afios: de 8,3% en 2002 a 25,8% en
2024 (Instituto Nacional de Estadisticas, 2025). Desde la década de 1990 Chile ha
experimentado profundas transformaciones impulsadas por el impacto del modelo de
desarrollo econémico, que ha promovido una sociedad flexible y competitiva, donde los
individuos son responsables de su propio destino, lo que se traduce en el predominio de una
actitud de empoderamiento personal. De forma paralela, se observa un aumento de
demandas colectivas hacia un mayor trato de igualitarismo en las interacciones sociales que
ocurren en el Espacio Publico. En consecuencia, los modelos tradicionales de autoridad,
como los religiosos, son objeto de cuestionamiento. En este contexto, los individuos
muestran una mayor conciencia sobre los abusos, tanto a nivel interpersonal como
institucional (Araujo, 2020).

En estas nuevas condiciones societales, los individuos tienden a distanciarse
gradualmente de las instituciones en general. Esto se refleja en el aumento de la
desconfianza y la desidentificacion con instituciones como la Iglesia Catolica y las iglesias
evanggélicas en las ultimas décadas (Centro de Estudios Publicos, 2019). Sin embargo, esta
desafeccion religiosa no necesariamente se traduce en un aumento de la increencia o el
ateismo, ya que a nivel individual se mantienen altos niveles de creencias religiosas y
espirituales (Le Foulon et al., 2021).

Ante este creciente fenomeno colectivo nos preguntamos ;Coémo comprender esta
forma creciente de desidentificacion en Chile desde una perspectiva no-residual? Para
responder a esta interrogante en este trabajo proponemos la categorizacion de persona ‘no-
afiliada’. Esto significa que, al igual que han constatado otras investigaciones en los
ultimos afos (Uriarte, 2017; Rabbia, 2017), partimos de la premisa de que esta categoria
representa un campo diverso y heterogéneo de posicionamientos que no pueden ser
reducidos a una mera categoria residual.

. Qué conceptos y enfoques nos ayudan a entender este panorama complejo?

En primer lugar, sostenemos que la vision residual y negativa que ha caracterizado a la
poblacidn sin afiliacion religiosa, especialmente desde los estudios cuantitativos, refleja un
problema epistemoldgico en la sociologia de la religion occidental, el cual se origina en una
tradicion cientifica influenciada por el iluminismo y el positivismo, que considera el
ateismo y la increencia como estados naturales en las sociedades modernas y que, en
consecuencia, no requieren explicacion (Bullivant, 2020).

Por ello, nuestra propuesta consistird en aproximarnos al campo empirico de la
desidentificacion religiosa a partir de la categoria ‘no-afiliacién’. Este concepto es
entendido como I) resultado de transformaciones estructurales objetivas de secularizacion y
modernizaciéon (Mallimaci y Giménez, 2007); y II) una dimension de la individualidad
religiosa extra-institucional y ‘no-religiosa’ (Uriarte, 2017; Bullivant, 2020).

De la misma manera, por ‘no-religion’ entenderemos un concepto relacional que
aglutina a diversas expresiones de ateismo, agnosticismos y actitudes de indiferencia hacia
lo religioso: “cualquier posicidn, perspectiva o practica que se define principalmente por, o
en relacion con, la religion, pero que, sin embargo, se considera distinta a la religiosa” (Lee,
2012).

En resumen, la categoria de ‘persona no-afiliada’ engloba una variedad de
posiciones y fendmenos relacionados tanto con afinidades religiosas como ‘no-religiosas’.



Entre las primeras, encontramos categorias como ‘“buscador espiritual” (Roof, 2000),
“creencia sin pertenencia” (Davie, 2005), “creyente desafiliado” (Da Costa et al., 2019),
“creyente por cuenta propia” (Mallimaci, 2013). Por otro lado, entre las afinidades ‘no-
religiosas’ se incluyen el ateismo, el agnosticismo y la actitud de indiferencia hacia la
religion (Bullivant, 2020). A pesar de estas diferencias, tanto las afinidades religiosas como
las ‘no-religiosas’ comparten una relacion distante con las instituciones religiosas. En otras
palabras, se trata de un fenomeno posicional que ofrece nuevas maneras en que los
individuos se entienden y representan a si mismos fuera de los marcos religiosos
(Mallimaci y Giménez, 2007; Rabbia, 2017).

Esta propuesta se considera un esfuerzo por construir categorias analiticas situadas
y criticas, atendiendo a la modernidad latinoamericana. Razén por la cual, diseilamos una
investigacion cualitativa centrada en capturar las creencias, précticas y actitudes de las
personas ‘no-afiliadas’3.

Figura 1. Regimenes ‘no-afiliados’ en Chile

Personas ‘no-afiliadas’

Régimen cosmoldgico
(Altaintensidady
estabilidad)

Régimen desafiliado
(Mediaybaja

intensidady

Régimen 'no-religioso
(Nulaintensidad y

estabilidad) | estabilidad) |

,, | | |
Bu_SQadoreE Creyentes desafiliados Deconversas Agndsticas o Ateas
espirituales

Indiferentes —

I

Fuente: Bravo, 2024, p. 512

.Como explorar y organizar la heterogeneidad ‘no-afiliada’ en Chile?

En un esfuerzo por organizar la heterogeneidad del trabajo de campo realizado en esta
investigacion, reconocimos tres maneras de desidentificacion religiosa, es decir, tres formas
de ser ‘no-afiliado’ en Chile, las que organizamos bajo un esquema de regimenes basado en
el nivel de intensidad de creencias y practicas presentes en las personas. Concretamente, las
denominamos:

Régimen cosmologico: este primer grupo encontramos personas con una fuerte
disposicion a creer en la existencia de fuerzas suprahumanas y en una realidad ‘encantada’,
donde lo sagrado forma es una dimension més de la vida cotidiana y donde la
espiritualidad, constituye una forma de autocomprension de los sujetos. En otras palabras,
este régimen se define por la alta intensidad y estabilidad de creencias y practicas, a pesar
de su desidentificacion religiosa, lo que en términos categoriales podriamos denominar
“creyentes sin iglesia” (Da costa et al. 2019): “La espiritualidad yo la siento como una
conexion con uno mismo y con el universo. Porque si no te conectas contigo mismo, es

3 En términos metodoldgicos, esta investigacion se basé en un enfoque cualitativo que explord creencias,
practicas y actitudes de personas sin afiliacion religiosa de tres zonas metropolitanas de Chile (Bravo, 2024).



imposible que te conectes con el universo, porque estds creado a imagen y semejanza del
universo. Eso es lo que yo siento™.

Régimen desafiliado: en este régimen predominan individuos que desarrollaron un
vinculo activo con organizaciones religiosas, pero luego vivieron una experiencia de

desafiliacion que pudo derivar en una renuncia de la fe (deconversion):

Mi forma de vivirlo [el ateismo] es que yo no tengo ninguna certeza, pero yo vivo como si
no existiera Dios, como si no existiera, digamos, un espacio trascendente al que yo pueda
acceder, como en el que yo puedo empezar a formular respuestas. O sea, de alguna forma
mi camino -resumidamente- es como, yo, cuando me di cuenta que no necesitaba responder
las preguntas a lo que responden las religiones para ser feliz y asi como obtener un sentido
de mi propia vida, perdi6é propdsito como el querer formular las respuestas, ;cachai? [sic]?
En vez de hacerme mas preguntas, y al final senti que tener una respuesta fabricada me
daba menos flexibilidad para moverme en la vida y encontrar lo que a mi me hacia sentir
bien, que como que esa fue mi forma de pensar’.

O bien, en el mantenimiento de una creencia resignificada que se vive en solitario, un
“creyente desafiliado” (Da costa et al., 2019). Desde nuestro modelo interpretativo,
corresponde a un nivel medio-bajo en cuanto intensidad y estabilidad de creencias y
practicas:
[Mi relacion con Dios] Es mas como una especie de un momento de contemplacion con
respecto a algo, y una emocion, una emocion de calma o de paz, no sé como llamarlo, es
mas eso (...) Instancia de darse cuenta de algo y decir: “Oh, esto puede venir de parte de
Dios, que puede ser Dios queriendo mostrarme algo, decirme algo”, como sabe mostrarme
su presencia, su apoyo, que no estoy solo, que El todavia esta ahi (...) No sé si lo llamaria
oracion, yo creo una conversacion con Dios, asi. A veces esa conversacion es audible, o sea,
uno la dice, uno habla con El. Pero otras veces es como un pensamiento®.

Régimen ‘no-religioso’: esta categoria agrupa personas que asociamos a un conjunto
variado de ateismos, agnosticismos y actitudes de indiferencia hacia lo religioso y sus
instituciones. Es decir, de nula intensidad y estabilidad de creencias y practicas: “[La
espiritualidad] Como que no me mueve, no me pasa nada con el concepto de espiritualidad
(...) tampoco en mi cotidianeidad lo utilizo™”.

El siguiente cuadro resume las principales caracteristicas de cada régimen ‘no-afiliado’:

Cuadro. 1 sintesis de regimenes ‘no-afiliados’

Régimen Creencias Practicas Actitudes hacia la religion y lo
espiritual

4 Ro, comunicacion personal, 26 de enero de 2023.
3 Elisa, comunicacion personal, 07 de mayo de 2022.
6 Miguel, comunicacién personal, 17 de julio de 2022.

7 Mario, comunicacion personal, 03 de marzo de 2023.



Cosmoldégico Post-metafisica; Tarot, astrologia, | Misticidad, creatividad,
Imagen de Dios con | confeccion de altares, | flexibilidad y  autenticidad;
caracter difuso; | Registros Akashicos, | Rechazo y desconfianza hacia la
concepcion monista y | mediumnidad, autoridad eclesial, oposicion
holista del mundo; | practicas chamanicas, | religiosidad/espiritualidad,
Inmanencia  divina; | percepcion espiritualidad como cualidad
afinidad con | extrasensorial, intrinseca  asociado a la
religiosidad  popular, | oracion, yoga, | autenticidad.
religiosidad indigena | meditacion,

y espiritualidad New | sahumerios, terapias
Age. alternativas,
Mindfulness.

Desafiliado

Religioso institucional
cristiano de intensidad

Oracion y practicas
para-religiosas

Rechazo y desconfianza hacia la
autoridad eclesial; espiritualidad

media no dogmatica; | (psicoterapia, como autoconciencia y empatia,
imagen de  Dios | actividades artisticas y | religiosidad confinada a lo
personal flexible. en solitario, | privado.

afectividad con seres
no-humanos);
Mindfulness.

‘No-religioso’

Post-metafisica;

‘No-religiosas’:

Post-secular; agnosticismo;

ateismo “poroso”; | activismo  social y | indiferencia hacia lo religioso;
Imagen de  Dios | politico, lecto- | rechazo y desconfianza hacia la
inexistente y | escritura, afectividad | autoridad eclesial; espiritualidad
simbolica. con seres no-humanos, | como ancestralidad y

etc.); Mindfulness.

autoconciencia y empatia.

Fuente: modificado de Bravo, 2024, p. 516

En términos generales, se confirma la persistencia en la creencia en Dios, no obstante, se
representa bajo una imagen difusa e impersonal. Esta nocidén despersonalizada se resume en
la expresion: “creo en la(s) energia(s)”, concepto que genera consenso tanto en un contexto
secular-racional como en uno religioso-magico. Asimismo, estas creencias estan
relacionadas a determinadas actitudes post-seculares donde el acto de creer -o no creer- en
algo tiene valor en si mismo.

Del ideal a la experiencia social ‘no-afiliada’ chilena

Mas alld de estas categorizaciones podemos reconocer algunas regularidades que subyacen
en todos los casos de individuos ‘no-afiliados’ analizados. En primer lugar, la centralidad
concedida de estas personas a la autonomia como un valor que promueve la autoproduccion
de sentido y a su vez, provee de herramientas simbolicas para enfrentar los diversos
desafios de la vida social. Sin embargo, esta capacidad estaria sustentada sobre una imagen
de si mismo como sujeto autosuficiente que, conceptualmente ha sido denominado ‘hiper-
actor’ (Araujo, 2020).

En este sentido, consideramos necesario matizar la importancia de la valoracion del
ideal de autonomia, ya que si bien aparece de manera recurrente como el fundamento de la
desidentificacion religiosa, €sta se encuentra sostenida en una red de relaciones de caracter
afectiva -que denominamos en nuestro estudio “autonomia en red” (Bravo, 2024, p. 519)-y



que ha sido identificada en otros estudios regionales como un componente caracteristico del
campo religioso en América Latina (Bastian, 2004). En efecto, las personas ‘no-afiliadas’
manifestaron la importancia de un soporte relacional en la produccion de lo que denominan
espiritualidad, ya sea bajo la forma de un mentor, una amistad cercana o un familiar que los
introduce a este &mbito y los mantiene vinculados con dicho ambito. Este verdadero soporte
se basa en fuertes vinculos afectivos de confianza y lealtad.

Por otro lado, la espiritualidad no es solamente una practica o actitud, consiste en
una autodefinicion compartida socialmente por este grupo de ‘no-afiliados’. Aunque
extremadamente heterogénea y ambigua, puede interpretarse como una posicion
sociopolitica donde ser “espiritual pero no religioso” opera como “frontera simbolica”
(Lamont, 1992) ¢ética-moral frente a los modelos de autoridad de las religiones
institucionales y sus escandalos mediaticos.

A modo de conclusion

El crecimiento acelerado de la desidentificacion religiosa debe entenderse considerando
tanto factores modernizadores como también cuestiones de orden subjetivo (nivel macro y
micro social). Estas dimensiones no pueden ser comprendidas de manera separadas sino en
una relacion de interdependencia. A nivel estructural podemos sefialar la influencia de
procesos de modernizacion y democratizacion, en tanto que, a nivel individual, existen una
serie de elementos a considerar como la imagen de sujetos autdbnomos, autosuficientes y
autoproductores de sentido, pero bajo una experiencia social construida en torna a
relaciones organicas y afectivas. En consecuencia, las instituciones religiosas pierden
adhesion no porque los ideales que encarnan sean rechazados (las creencias), sino porque
los dispositivos institucionales que los gestionan se tornan disfuncionales o abusivos,
carentes de resonancia en las personas.

Bibliografia

Araujo, Kathya (Ed.) (2020). Hilos Tensados. Para Leer el Octubre chileno. Coleccion
IDEA - Universidad de Santiago de Chile

Bastian, Jean Pierre (2004). La recomposicién religiosa de América Latina en la
modernidad tardia. En J.P. Bastian (Coord.). La modernidad religiosa: Europa latina y
América Latina en perspectiva comparada (pp. 155-173). FCE.

Brahm, Sofia (2015). Realidad religiosa de Latinoamérica. Revista Humanitas, 98, 562-
589.

Bravo, Fabian (2024). Religious Disaffection and ‘Unaffiliated’ Individuals: Qualitative
Approaches to the Chilean Case. International Journal of Latin American Religions, 8(2),
502-526. https://doi.org/10.1007/s41603-024-00255-8

Centro de Estudios Publicos. (2019). FEncuesta CEP: Diciembre 2019.
https://static.cepchile.cl/uploads/cepchile/2022/09/encuestacep _diciembre2019.pdf
Bullivant, Stephen (2020). Explaining the rise of ‘nonreligion studies’: Subfield formation
and institutionalization within the sociology of religion. Social Compass, 67(1), 86—102.
https://doi.org/10.1177/0037768619894815

Davie, Grace (2005). From Obligation to Consumption: A framework for reflection in
Northern Europe. Political Theology, 6(3), 281-301.

Da Costa, Nestor; Pereira, Valentina y Brusoni, Camila (2019). Individuos e instituciones:
una mirada desde la religiosidad vivida. Sociedad y Religion, 29(51) 61-92.



https://doi.org/10.1007/s41603-024-00255-8
https://static.cepchile.cl/uploads/cepchile/2022/09/encuestacep_diciembre2019.pdf
https://doi.org/10.1177/0037768619894815
https://doi.org/10.1177/0037768619894815
https://doi.org/10.1177/0037768619894815

Instituto Nacional de Estadisticas. (2025). Censo 2024: Resultados caracteristicas de la
poblacion. INE. https://www.ine.gob.cl/docs/default-source/prensa-y-
comunicacion/presentacion-nacional_resultados-4-final-v2-

(1).pdf?stvrsn=60351119 2#page=12.00

Lamont, Michele (1992). Money, Manners and Matters. University of Chicago Press.

Lee, Lois (2012). Research Note: Talking about a Revolution: Terminology for the New
Field of Non-religion Studies. Journal of Contemporary Religion, 27(1), 129-139.

Le Foulon, Carmen; Mascarefio, Aldo y Salvatierra, Valentina (2021). ;Chile postsecular?
La necesidad de una exploracion comparada. Puntos de Referencia, Centro de Estudios
Publicos, (579), 1-36.

Mallimaci, Fortunato (Dir.) (2013). Atlas de las creencias religiosas en la Argentina.
Buenos Aires: Biblos.

Mallimaci, Fortunato y Giménez, Verdnica (2007). Creencias e increencia en el Cono Sur
de América. Entre la religiosidad difusa, la pluralizacion del campo religioso y las
relaciones con lo publico y lo politico. Revista Argentina de Sociologia, 9(5), 44-63.
Mallimaci, Fortunato; Cruz, Juan y Gimenez, Verénica (2020). Religiones y creencias en
Argentina (2008-2019). Resultados de la Segunda Encuesta Nacional de Creencias y
actitudes religiosas en Argentina. Revista Sociedad y Religion, 30(55), 61-92.

Morello, Gustavo (2020). Una modernidad encantada. Religion vivida en Latinoamérica.
Cordoba: Universidad Catolica de Cordoba.

Pew Research Center (09 de oct. de 2012). “Nones” on the Rise: One-in-Five Adults Have
No Religious Affiliation. Recuperado de: http://www.pewforum.org/Unaffiliated/nones-on-
the-rise.aspx

Pew Research Center (13 de sept. de 2022). Modeling the Future of Religion in America.
Recuperado de: https://www.pewresearch.org/religion/2022/09/13/modeling-the-future-of-
religion-in-america/

Rabbia, Hugo (2017). Explorando los “sin religion de pertenencia” en Cérdoba, Argentina.
Estudos de Religiao, 31(3), 131-155.

Romero, Javier (2017). Transformaciones del campo religioso: Nuevas expresiones de lo
religioso en el mundo juvenil en Argentina, Chile y Uruguay [Tesis doctoral, Universidad
de Santiago de Chile]. Repositorio USACH.
https://repositorio.usach.cl/discovery/delivery/S6USACH _INST:REPOSITORIO/12265900
20006116

Roof, Wade Clark (2000). Spiritual Seeking in the United States: Report on a Panel Study.
Archives de sciences sociales des religions, 109, 49-66.

Uriarte, Luzio (2017). La "no-religién" y su vivencia. Estudos de Religido, 31(3), 207-231.
https://doi.org/10.15603/2176-1078/er.v31n3p207-231



https://www.ine.gob.cl/docs/default-source/prensa-y-comunicacion/presentacion-nacional_resultados-4-final-v2-(1).pdf?sfvrsn=60351119_2#page=12.00
https://www.ine.gob.cl/docs/default-source/prensa-y-comunicacion/presentacion-nacional_resultados-4-final-v2-(1).pdf?sfvrsn=60351119_2#page=12.00
https://www.ine.gob.cl/docs/default-source/prensa-y-comunicacion/presentacion-nacional_resultados-4-final-v2-(1).pdf?sfvrsn=60351119_2#page=12.00
https://www.ine.gob.cl/docs/default-source/prensa-y-comunicacion/presentacion-nacional_resultados-4-final-v2-(1).pdf?sfvrsn=60351119_2#page=12.00
http://www.pewforum.org/Unaffiliated/nones-on-the-rise.aspx
http://www.pewforum.org/Unaffiliated/nones-on-the-rise.aspx
https://www.pewresearch.org/religion/2022/09/13/modeling-the-future-of-religion-in-america/
https://www.pewresearch.org/religion/2022/09/13/modeling-the-future-of-religion-in-america/
https://repositorio.usach.cl/discovery/delivery/56USACH_INST:REPOSITORIO/1226590020006116
https://repositorio.usach.cl/discovery/delivery/56USACH_INST:REPOSITORIO/1226590020006116
https://doi.org/10.15603/2176-1078/er.v31n3p207-231
https://doi.org/10.15603/2176-1078/er.v31n3p207-231
https://doi.org/10.15603/2176-1078/er.v31n3p207-231

Religiones afroumbandistas en Uruguay: Tambores que rompen el
silencio “laico”

Victoria Sotelo!

A modo de introduccion

Uruguay suele imaginarse como un pais laico y secularizado. La narrativa del “pais sin
religion” o del “Estado laico modelo” ha sido una marca identitaria durante décadas, en
particular desde la separacion entre la Iglesia catdlica y el Estado en 1917. Sin embargo, en
las ultimas décadas ese relato comenz6 a resquebrajarse. Nuevas expresiones religiosas han
ganado visibilidad y reconocimiento publico, y con ellas, se ampli6 el pluralismo religioso.
Entre esas expresiones, las religiones afro, en particular la Umbanda, han emergido con
fuerza, tanto en el espacio publico como en la vida cotidiana de amplios sectores de la
poblacién (Scuro, 2018; Da Costa et al, 2019; Caetano, 2006).

A las figuras tradicionales de la masoneria y la Iglesia catdlica (Scuro, 2018) se
suman liderazgos umbandistas y de pastores/as evangélicos/as involucrados en el espacio
publico en tematicas muy diversas y hasta opuestas. Estas nuevas figuras publicamente
reconocidas como evangélicas (Arocena y Sotelo, 2021), asi como la llegada de la mae
Susana Andrade, primera diputada mujer afrodescendiente umbandista por el Frente
Amplio (2015-2020), muestran el perfil de un Uruguay cuya matriz laica se esta
transformando.

Imagen 1. Estatua de lemanja, Montevideo

! Doctora en Sociologia por la Universidad de la Repiiblica, Uruguay. Investigadora del Area Sociologia de la
Cultura del Departamento de Sociologia, Facultad de Ciencias Sociales, Universidad de la Republica.
Integrante del Grupo CLACSO “Religiones y sociedad: tensiones, diversidades y movilizaciones en debate”.
Contacto: mavictoria.sotelo@cienciassociales.edu.uy ORCID: https://orcid.org/0000-0001-9756-4862.



https://orcid.org/0000-0001-9756-4862

Este articulo ofrece una sintesis de una investigacion mas amplia sobre la caracterizacion
de las religiones afroumbandistas en Uruguay realizada en mi tesis de maestria (Sotelo,
2010), asi como datos procesados en mi tesis doctoral (Sotelo, 2023). A partir de una
combinacion de datos estadisticos y entrevistas en profundidad?, el objetivo de este articulo
es ofrecer una caracterizacion sociodemografica de las personas que practican o se
identifican como fieles de las religiones afroumbandistas en Uruguay, intentando
comprender qué sentidos atribuyen a la religion y como la Umbanda se configura como
contranarrativa frente a la exclusion social, histérica y religiosa. En este recorrido
arribaremos a la conclusion de que la Umbanda no es una prictica marginal, sino un
fendomeno cultural y social que dialoga con procesos histéricos, con memorias colectivas y
con desigualdades estructurales.

Breve recorrido histérico y conceptual

La Umbanda naci6 en Brasil a inicios del siglo XX, como un sincretismo entre creencias
africanas, indigenas, catolicas y espiritistas. El mito fundante se sitia en Niter6i, en 1908,
cuando Zelio Fernandino de Moraes incorpora un caboclo en una mesa kardecista
(espiritista): “Si esta entidad es el arquetipo de una persona indigena o mestiza, se presumia
que no se manifestaria en ese tipo de sesiones donde se invocaba a entidades ilustradas y
letradas, entre otras” (Barrales, 2020, p. 16). Por ese motivo, Zelio es echado de la mesa
kardecista, pero continia predicando la religion y de alli se propaga hasta que la Umbanda
comienza a tener presencia en el espacio publico de Brasil a partir de 1930 (Sotelo, 2022).

En su fundacién, se presentaba como una religion inclusiva, que daba lugar a la
diversidad cultural y étnica del Brasil urbano. Desde Rio Grande do Sul se expandi6 hacia
Uruguay en la década de 1940, consolidando dos vertientes: la “Umbanda blanca”, con
fuerte impronta espiritista y con menor presencia de elementos africanos, y la “Umbanda
cruzada”, vinculada a practicas afro como los sacrificios rituales, el tambor y Ila
incorporacion de entidades. Esta tltima variante es la predominante en Uruguay.

En las décadas de 1950 y 1960, se sucedieron cambios en la estructura
socioeconodmica del pais que acentuaron la pauperizacion de los sectores populares, con la
consecuente aparicion de sentimientos colectivos de frustracion y desesperanza que, segun
Pi Hugarte: “propiciaba la conversion a religiones que basan sus creencias y practicas a
soluciones individuales de consuelo inmediatista; a ello hay que agregar el efecto catartico
de ceremoniales en los cuales la posesion cumple un papel central" (1998, p. 20).

2 Para esta investigacion se utilizan los Métodos Mixtos de Investigacién (MMI), articulando analisis de datos
cuantitativos y entrevistas cualitativas. Se recurrié al Latinobardmetro (2020 y 2023), a la Encuesta Continua
de Hogares (Instituto Nacional de Estadistica, 2008) y a entrevistas realizadas en Montevideo con maes, pais
de santo y fieles. Esta estrategia permiti6 construir un perfil sociodemografico de los y las practicantes de las
religiones afro y recuperar, ademas, las voces que explican el sentido de la experiencia religiosa. En términos
cualitativos, se llevaron a cabo cinco entrevistas en profundidad, de caracter semiestructurado, que dieron
lugar a relatos ricos en matices sobre la vida cotidiana de los templos, las trayectorias personales de los fieles
y las motivaciones de quienes optan por esta religiosidad. Dichas entrevistas fueron realizadas en Montevideo
en 2009, tres durante el culto de Iemanja en Playa Verde (Montevideo) a dos fieles y una mae de santo, a una
mae de santo del Templo Umbandista Atabaque y otra a un pai de santo del Templo Umbandista Ogum Das
Matas, ambos en Montevideo (Sotelo, 2010). En términos cuantitativos, el analisis de encuestas nacionales y
regionales permitié dimensionar la importancia demografica de las religiones afroumbandistas y compararlas
con otras expresiones religiosas en Uruguay y América Latina.



Durante la dictadura uruguaya (1973-1985), la religion sobrevivio con visibilidad
reducida, pues los templos fueron objeto de persecucion policial y de estigmatizacion
social. Con la reapertura democratica, sin embargo, las celebraciones publicas - como el
culto a Iemanja en Montevideo, que convoca cada 2 de febrero a miles de personas en la
playa Ramirez- y la aparicion de referentes politicos umbandistas, como la mae Susana
Andrade®, marcaron un punto de inflexion. La Umbanda dejo de ser un fendmeno
estrictamente periférico y pasé a ocupar un lugar en la escena publica, desafiando la matriz
laica tradicional y ampliando la diversidad religiosa visible en Uruguay.

La influencia de Porto Alegre y del sur de Brasil fue clave en la consolidacion de los

primeros templos en Uruguay (Serralta, 2015), pero el proceso no fue de mera importacion:
cada pais y cada ciudad imprimieron particularidades, generando variantes locales. En
Uruguay, la Umbanda se articul6 con la herencia afrodescendiente y con la memoria
indigena, en un pais que durante mucho tiempo invisibilizo estas presencias.
Al no existir una autoridad centralizada que unifique los contenidos doctrinales de las casas
de religion, las practicas rituales presentan una diversidad significativa. En Uruguay se han
registrado multiples adaptaciones e innovaciones introducidas por diferentes pais y maes de
santo, lo cual otorga a los cultos afrobrasileros una impronta particular en este contexto (Pi
Hugarte, 1998).

En el interior de los templos, la maxima autoridad recae en la figura del pai o mae
de santo, quienes concentran prestigio y reconocimiento a partir de su formacion y
liderazgo. Junto a ellos participan los llamados “hijos de religion”, considerados los
practicantes activos, y los “consultantes”, personas que se acercan Unicamente para recurrir
a los elementos magico-religiosos de los trabajos con el objetivo de obtener determinados
beneficios como salud, pareja o empleo (Castillo et al., 2005, p. 158).

Imagen 2. Culto a lemanja en Colonia del Sacramento

3 La Mae Andrade es la primera figura afroumbandista en asumir una banca de diputada en Uruguay.
Militante por el partido Frente Amplio, es procuradora y autora de varios libros, entre ellos, "Entre la religion
y la politica" (2009), donde apoya la candidatura de José Mujica a la presidencia, y “Mima Kumba” (2015),
donde aborda las "dificultades de insercion social de una mujer militante social religiosa afroumbandista y
afrodescendiente". Su libro mas reciente es “Macumberos” (2022), el cual trata sobre la historia, practicas,
estigmas y luchas del culto umbandista en Uruguay, visibilizando sus aportes culturales y sociales frente a la
discriminacion y el prejuicio.



Fuente: Victoria Sotelo, 02 de febrero 2022.
Analisis estadistico

En la actualidad, segun datos del Latinobarometro 2023, el porcentaje de afroumbandistas
en Uruguay asciende a 2,8% de la poblacion (grafico 1), constituyéndose en la tercera
comunidad religiosa, luego de la Iglesia catdlica (36,5%) y la evangélica (5,1%).

Grdfico 1.

50%
45%
40%
35%
30%
25%
20%
15%
10%

5%

0%

Adscripcion religiosa en Uruguay (2023)
36.5%
5.1%
o8% 8% 18% g3y 13%
. — - | N —
RN R PANS < 1N Qo (o}
@\\c Qg}\c < Q ’b“{) o}e’%\ (_}\0 ?1@
R & o Q> N\ &
G N & ? %
< ) O & v
& & &
& 2
< \ &
N o 2
¥ & R
S N <
N <% &
<& ¢ &
© @A
? C
&
&

47.3%

Fuente: Elaboracion propia con base en Latinobarometro (2023).



Los cultos afroumbandistas tienen mas adeptos en la zona metropolitana del pais
(Montevideo 2,7%, Canelones 4,2% y San José 1,7%), asi como en los departamentos
limitrofes con Brasil, especialmente Artigas y Rivera, donde el fendmeno tiene mayor
expresion con mas de 5% de la poblacion. Otro departamento que posee alto porcentaje de
fiecles umbandistas es Soriano (5%).

Perfil social y demografico

El estudio de las religiones afroamericanas todavia es un campo en desarrollo (Juérez,
2014). Una de las dificultades principales es que, al tratarse de practicas poco
institucionalizadas y muchas veces subalternizadas, las estadisticas no siempre logran
reflejar con claridad su verdadera magnitud. En el imaginario comun, la religion suele
asociarse a grandes instituciones, mientras que expresiones como el afroumbandismo
aparecen mas vinculadas a experiencias de espiritualidad o modos de vida sacralizados.
Aun con esas limitaciones, los datos estadisticos resultan utiles porque permiten identificar
tendencias (Garcia y Bargo, 2023). Otro aspecto a considerar es que muchos practicantes se
identifican simultdneamente como catdlicos o incluso como “sin religion”, lo que
complejiza ain mas su registro en encuestas y censos.

Teniendo en cuenta estas salvedades, los datos del Latinobarémetro (2020 y 2023)
muestran que bajo la categoria “Cultos afroamericanos/Umbanda” se agrupa un amplio
espectro de practicas de origen afro presentes en la region. Segun estas cifras, en América
Latina las religiones afroamericanas alcanzan al 0,4% de la poblacion, frente a un 53,8%
que se identifica como catdlica, un 25,3% como evangélica y un 14,9% que declara no
tener religion (Gréfico 1).

Gradfico 2. Adscripcion religiosa en América Latina
60% 53.8%
50%

40%

30% 25.3%
20% 14.9%
10% -
0.7% 04% 14% 03% 09% 0.7% 1.6%
0% —_ — — — —_— _— —
‘o\\& \‘\\(’,b & Q"& \?f’\,b \ ‘;.&\(,O va O@ 0& ea’@
F K ¢ P e &
Qs’b &’D\Q ((‘\O/b Q/(’Q, V’Qa QO(I
< N & ‘OQ’\
Q/\ (\0(1‘ Q} (;b
(76 .(_:b OQ éo
&9 N N
,0% ({\QJ <"
<& N \\e‘\
<& &
P C
o
(/0\’\‘

Fuente: Elaboracion propia con base en Latinobarometro (2023).



Crecimiento

En 1995 apenas 0,4% de la poblacién uruguaya se identificaba con las religiones afro. En
2023 esa cifra ascendio a 2,8%, un porcentaje que supera incluso al registrado en Brasil,
pais de origen de la Umbanda, donde 1,8 % de la poblacién manifiesta identificarse con la
religion afro. En Argentina, el porcentaje registrado de fieles afroamericanos/umbandistas
es de 0,3%, muy inferior al de Brasil y Uruguay.

Grdfico 3. Evolucion de los cultos afroamericanos, Umbanda. América Latina y Uruguay.
1995- 2023.

3.0% 2.8%

2.5%

0,
2.0% 2.1%
1.5%

1.0%

0.4% 0.8%

0.2% =L
- 2% 0:3% . 03% (10
. 0.2% 02% g mN02% 57 N 01% T o0.2%
. 0

0.5% 9,0-4%

=

1995
1996
1997
1998
2000
2001
2002
2003
2004
2005
2006
2007
2008
2009
2011
2013
2015
2016
2017
2018
2020
2023

o
—
o
o
e Jruguay: Cultos afroamericanos, Umbanda, etc

América Latina: Cultos afroamericanos, Umbanda, etc

Fuente: Elaboracion propia con base en Latinobarometro (2023).

Tanto en Uruguay como en Brasil la presencia de religiones afroumbandistas es mas
significativa que en el promedio latinoamericano. Esto muestra que la Umbanda y otras
religiones de origen africano tienen un fuerte arraigo en la vida social y cultural de ambos
paises, que pueden pensarse como parte de un mismo campo religioso transnacional.
Género y liderazgo religioso

Dentro de la poblacion afroumbandista de Uruguay, el 42,4% son hombres y un 57,6% son
mujeres (Latinobarémetro, 2023), destacando una mayor presencia femenina que en otras
religiones. Estos datos confirman que las religiones afrobrasilefias son de las maés
igualitarias con relacion al género (Barrales, 2020).

En contraste con tradiciones catolicas o evangélicas, las religiones afroumbandistas ofrecen
un lugar central a las mujeres. Las maes de santo son lideresas reconocidas y respetadas, y
cumplen un papel fundamental en la conduccién de los templos. Este protagonismo
resignifica las relaciones de género y refuerza un modelo mas igualitario. Una mae lo
expreso asi: “Acad no somos ayudantes de los hombres, somos lideresas, guias, madres
espirituales” (mae de santo, entrevista 2).

Imagen 3. Culto a lemanja en Colonia del Sacramento



Fuente: Victoria Sotelo, 02 de febrero 2022.

La Umbanda también ofrece un espacio de expresion para identidades disidentes. Si bien no
estd exenta de tensiones, es comun encontrar personas LGBT+ ocupando roles activos en
los templos.

Clase y pobreza

El 46,5% de los fieles afroumbandistas vive en hogares pobres y casi la mitad pertenece al
quintil de menores ingresos (segun datos de la Encuesta Continua de Hogares del Instituto
Nacional de Estadistica, 2008), lo que evidencia una fuerte insercidon en sectores populares.

Cuadro 1. Distribucion de las personas
mayores de 6 afios segun filiacion religiosa y
condicion de pobreza del hogar. Total pais,
2008

No
Religion pobre Pobre Total
Cristiano
catdlico 83,3 16,7 100,0
Cristiano no
catélico 68,4 31,7 100,0
Judio 97,5 2,5 100,0
Animista o
umbandista 53,5 46,5 100,0
Solo creyente
en dios 71,2 28.8 100,0
Ateo 79,3 20,7 100,0




Agnostico 89,6 10,4 100,0
Otro 86,4 13,6 100,0
Total 77,7 22,3 100,0

Fuente: Elaboracion propia en base ECH (INE, 2008)

So6lo 2,5% de los umbandistas se ubica en el quintil superior de ingresos, al contrario del

66,7 de los judios. El mayor porcentaje de umbandistas (49,8%) se encuentra en el primer

quintil de ingresos (Cuadro 2).

Cuadro 2. Distribucion de las personas mayores de 6 afios segun filiacion
religiosa y quintil de ingreso del hogar. Total pais, 2008
Religion Q1 Q2 Q3 Q4 Q5 Total
Cristiano
catélico 20,6 21,2 20,6 19,4 18,2 100,0
Cristiano no
catélico 37,6 24,1 17,4 12,1 8,7 100,0
Judio 2,0 3,0 7,6 20,8 66,7 100,0
Animista o
umbandista 49,8 24,2 13,9 9,6 2,5 100,0
Solo creyente
en dios 34,7 233 18,0 14,2 9,8 100,0
Ateo 22,5 18,5 18,5 19,4 21,1 100,0
Agnéstico 10,1 10,3 14,1 23,2 42,3 100,0
Otro 14,5 25,5 16,8 24,8 18,4 100,0
Total 26,6 21,5 19,0 17,2 15,7 100,0
Fuente: Elaboracion propia en base ECH (INE, 2008)
Educacion

Entre los fieles afroumbandistas, el mayor porcentaje posee educacion primaria completa
(41,6%), en segundo lugar, encontramos que el 32,4% posee educacion media basica, y con
escasa representacion, solo el 4,4% ha alcanzado el nivel terciario de educacion (hecho que
contrasta con otras religiones, especialmente la religion judia).

Cuadro 2. Distribucion de las personas mayores de 27 afios segun
filiacion religiosa y nivel educativo. Total pais, 2008

Sin Educaci | Ciclo . . .

. or . .|, . . Bachillera | Terciari
Religion instrucci |on basico . Total
. . . . tomedia |a

on primaria | media

Cristiano

catodlico 1,8 39,6 20,6 22,6 15,4 100,0
Cristiano no

catdlico 2.4 44.5 23,8 19,2 10,2 100,0
Judio 0,8 8,3 12,5 399 38.5 100,0
Animista o

umbandista 2.0 41,6 32,4 20,0 4.4 100,0




Solo
creyente en
dios 2,3 454 23,7 19,0 9,6 100,0
Ateo 1,2 28,3 22,1 26,5 22,0 100,0
Agnéstico | 0,9%* 11,3 12,7 29,3 45,8 100,0
Otro 2,5 19,3 22,5 28,1 27,7 100,0
Total 1,9 39,6 21,8 21,9 14,8 100,0
Fuente: Elaboracion propia en base ECH (INE, 2008)
Etnicidad

El 18,4% de los umbandistas son afrodescendientes y 5,1% se define como indigena, cifras
muy superiores al promedio nacional, lo que muestra una religiosidad fuertemente asociada
a identidades étnico-raciales historicamente invisibilizadas.

Cuadro 1. Distribucion de las personas mayores de 6 afios segun filiacion
religiosa y ascendencia étnico-racial. Total pais, 2008

Religion Afro Asiatica |Blanca | Indigena |Otra |Total
Cristiano

catdlico 2,8 0,1 96,3 0,8 0,01 100,0
Cristiano no

catdlico 5,7 0,1 92,7 1,5 0,01 100,0
Judio 0,0 0,0 99,9 0,1 0,0 100,0
Animista 0

umbandista 18,4 0,0 76,5 5,1 0,0 100,0
Solo creyente en

dios 4,2 0,1 94,4 1,4 0,0 100,0
Ateo 3,6 0,1 94,9 1,4 0,0 100,0
Agnostico 2,8 0,22 95,9 1,1 0 100,0
Otro 2,4 2,6 92,6 2,1 0,4 100,0
Total 3,7 0,1 95,1 1,2 0,0 100,0

Fuente: Elaboracion propia en base ECH (INE, 2008)
Estos datos muestran que la Umbanda constituye un espacio de pertenencia para
poblaciones marginadas, que encuentran alli reconocimiento espiritual y social.
Umbanda y pobreza
Los templos suelen estar ubicados en barrios periféricos. Mas alla del ritual, funcionan
como espacios de sociabilidad, contencion y apoyo comunitario. Alli se organizan comidas,
se recolectan donaciones para quienes mas lo necesitan y se tejen redes de solidaridad. Un
pai de santo lo resumi6 de manera clara: “El templo es una casa mas dentro del
asentamiento; el vinculo con la pobreza es cotidiano y directo” (pai de santo, entrevista 4).
La relacion con la pobreza se expresa en dos narrativas. Una enfatiza la busqueda de
milagros o soluciones individuales para resolver carencias materiales: conseguir empleo,
mejorar la salud, lograr estabilidad familiar. La otra narrativa concibe a la Umbanda como
religion de los pobres y excluidos, que da voz a una herencia silenciada por el sistema
neocolonial. Como sostiene la mae Andrade: “A los esclavos liberados los siguieron



tratando como de segunda categoria; la Umbanda reivindica esa memoria y da fuerza a
quienes hoy siguen siendo tratados como de segunda categoria” (entrevista 5).

La Umbanda, en este sentido, se presenta como un espacio de resistencia y
dignificacion de la pobreza, donde lo espiritual y lo material se entrelazan. El ritual, los
rezos, las ofrendas y la musica funcionan como herramientas de resiliencia frente a la
precariedad.

Durante la emergencia sanitaria por el Covid-19, atendieron las restricciones
sanitarias unas 35 agrupaciones afroumbandistas. Aquellas lideradas por la mae Susana
Andrade, organizaron, en 2021, la recoleccion de alimentos para ofrecerlos a distintas ollas
populares de los barrios en donde se ubican los templos, llamandola “Iemanja solidaria”
(Sotelo, 2020).

Transnacionalizacion y resignificacion cultural

La Umbanda en el Rio de la Plata se ha expandido gracias a vinculos transnacionales.
Lideres de Porto Alegre viajaron a Uruguay para iniciar practicantes, y con el tiempo, los
medios de comunicacion e internet facilitaron el contacto con otras religiones
afroamericanas, como la santeria cubana y el Ifa nigeriano. Estos intercambios muestran
que los templos uruguayos no estan aislados, sino insertos en un campo religioso regional y
global (Frigerio, 2013).

La perspectiva transnacional aplicada a las religiones afroamericanas parte de la
premisa de que estas no se restringen a un territorio delimitado (Saldivar, 2023), sino que
operan en un entramado social mas amplio, en el que practicas, saberes y recursos circulan
y se transforman a través de redes que trascienden fronteras estatales. En este marco,
cobran especial relevancia las nociones de “campos sociales transnacionales” y del “campo
transnacional oricha” (Juarez, 2017). Ambos conceptos remiten a la teoria de los campos de
Pierre Bourdieu (1971), que permite analizar coémo las relaciones sociales y las
representaciones colectivas configuran los espacios de legitimacion y expansion de los
sistemas religiosos.

En Uruguay, cada templo adapta practicas y simbolos, imprimiendo un sello propio.
La flexibilidad ritual y la ausencia de dogmas centralizados permiten innovaciones que
dialogan con las necesidades de los fieles. Asi, la Umbanda uruguaya tiene un estilo
particular, menos espectacular que la brasilefia pero igualmente intensa en su vinculo
comunitario.

Este caracter abierto, sumado a la posibilidad de reinterpretar simbolos y practicas,
facilita su arraigo en una sociedad marcada por la incertidumbre y el desencanto con las
promesas de igualdad de la modernidad. Frente a la falta de certezas de las instituciones
tradicionales, la Umbanda ofrece un horizonte espiritual cargado de esperanza.

Sin embargo, diversos grupos umbandistas han puesto denuncias por discriminacion
y racismo, ya que varios prejuicios acumulados se ciernen sobre ellos: una religion
diabdlica, adeptos pobres y afrodescendientes, homosexuales, lo que desemboca en una
adjetivacion de “macumberos” y “los umbandistas reunen todas las condiciones para ser el
prototipo de lo diverso” (Brena, 2011, p. 20).

Reflexiones finales

El crecimiento de la Umbanda en Uruguay desafia la imagen de un pais homogéneamente
laico y blanco. Su fuerza radica en ofrecer un espacio de resistencia cultural y espiritual
frente a la desigualdad. Mdas que una préctica marginal, se ha transformado en un ambito de
pertenencia y visibilizacion para afrodescendientes, indigenas y sectores populares.



La Umbanda, al plantearse como contranarrativa frente al cristianismo hegemonico
y al Estado, recupera memorias historicas negadas y permite a sus practicantes reclamar un
lugar legitimo dentro de la sociedad uruguaya. La visibilidad publica de sus practicas, como
la celebracion de Iemanja, interpela a toda la sociedad, al mostrar que la religiosidad afro es
parte constitutiva de la identidad nacional.

En un contexto regional donde las religiones evangélicas avanzan con fuerza y
disputan espacios politicos, la Umbanda también ofrece una forma alternativa de
religiosidad popular, menos centrada en el dogma y mas abierta a la diversidad. Su futuro
en Uruguay dependeré de su capacidad de seguir siendo un espacio inclusivo, de resistencia
y de cuidado comunitario.

La pregunta que queda abierta es si la sociedad uruguaya, y en particular sus élites
politicas y culturales, estaran dispuestas a reconocer plenamente a la Umbanda como parte
del patrimonio religioso y cultural del pais, o si persistira la tendencia a verla como algo
exotico, periférico o asociado exclusivamente a la pobreza. El desafio, en definitiva, es
repensar la identidad uruguaya desde la pluralidad religiosa y étnica que efectivamente la
constituye.

Bibliografia

Andrade, Susana (2009). Entre la religion y la politica. Montevideo: La Republica.
Andrade, Susana (2015). Mima Kumba y otros encantos negros. Montevideo: Rumbo.
Andrade, Susana (2022). Macumberos. Montevideo: Rumbo.

Arocena, Felipe, & Sotelo, Maria Victoria (2021). Desde los margenes de la sociedad al
parlamento. evangélicos y politica en Brasil, Argentina y Uruguay. Revista Cultura y
Religion, 15(2), 1-38. https://doi.org/10.4067/S0718-47272021000200002

Barrales, Daiana (2020). Posesiones sexo-generizadas Géneros moviles y sexualidades
disputadas en rituales de Kimbanda. Conexioén Queer. Revista Latinoamericana y Caribefia
de Teologias Queer, (3), 13-43. https://repository.usfca.edu/conexionqueer/vol3/iss1/2/
Bourdieu, Pierre (1971). Génese et structure du champ  religieux. Revue
Frangaise de Sociologie, 12(3), 295-334.

Brena, Valentina (2011). Hacia un plan contra el racismo y la discriminacion. Informe final.
En: https://www.mna.gub.uy/innovaportal/file/10904/1/d-_informe_religion.pdf

Caetano, G. (2006). Laicismo y politica en el Uruguay contemporaneo. Una mirada desde
la historia. En N. Da Costa (Org.), Laicidad en América Latina y Europa. Repensando lo
religioso entre lo publico y lo privado en el siglo XX (pp. 121-160). CLAEH y Red Puertas
América Latina-Europa.

Castillo, Paola; Gadea, Maiko; Moreira, Natalia; y Weihs, Marianne (2005). Una mirada
sobre Umbanda. En V. Filardo (Coord.), Religiones alternativas en Uruguay. Facultad de
Ciencias Sociales, Universidad de la Republica.

Da Costa, Néstor, Pereira, Valentina y Brusoni, Camila. (2019). Individuos e instituciones:
una mirada desde la religiosidad vivida. Sociedad y Religion, 51(29), 61-92.

Frigerio, Alejandro (2013). La transnacionalizacion como flujo religioso en la frontera y
como campo social: Umbanda y Batuque en Argentina. Debates do NER, 1 (23), 15-60.
https://doi.org/10.22456/1982-8136.40972

Garcia, Maria Pilar y Bargo, Maria (2023). Relevar lo religioso. Desafios para la medicion
cuantitativa de fendmenos religiosos y espirituales en Argentina. Poblacion y Sociedad,
30(2), 207-218.


https://doi.org/10.4067/S0718-47272021000200002
https://repository.usfca.edu/conexionqueer/vol3/iss1/2/
https://doi.org/10.22456/1982-8136.40972

Instituto Nacional de Estadistica (Uruguay) (2008). Base de datos de la Encuesta Continua
de Hogares 2008. [En linea]. Recuperado de
https://www4.ine.gub.uy/AndaS/index.php/catalog/50

Judrez Huet, N. (2014). Religiones afroamericanas en México: hallazgos de una empresa
etnografica en  construccion. Revista ~ Cultura y  Religion, 8(1),  219-241.
https://doi.org/10.61303/07184727.v811.455

Judrez Huet, N. (2017). De “negro brujo” a patrimonio cultural: circulacién transnacional
de la “tradicion orisha”. Desacatos, (53), 74-89.
http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1607-
050X2017000100074&Ing=es&tlng=es.

Latinobarometro (2023). Base de datos de las Encuestas de 2023 y 2020. [En linea].
latinobarometro.org

Pi Hugarte, R. (1998). Los cultos de posesion en el Uruguay. Antropologia e historia.
Ediciones de la Banda Oriental.

Scuro, Juan (2018). Pluralismo religioso en Uruguay. Montevideo: CLAEH.

Serralta, Alejandro (2015). Fronteras culturales y religiones afro en el Cono Sur. Porto
Alegre: UFRGS.

Serralta, Andrés (2015). La Umbanda en un pais laico. La pugna umbandista por el espacio
publico uruguayo. Ciéncias Sociais e Religido, 17 (23), 34-50.

Sotelo, Victoria (2020). “Iemanja solidaria™: la resignificacion del rito en tiempos de
pandemia. Religiones Latinoamericanas Nueva Epoca - Suplemento Actualidad
Sociopoliticoreligiosa, 1 (40). https://mailchi.mp/a0c7918d9f0/pkt2tzz0eh

Sotelo, Victoria (2023). La presencia de los evangélicos en el escenario politico uruguayo
del siglo XXI. [Tesis para optar por el titulo de Doctora en sociologia]. Universidad de la
Republica, Montevideo. Colibri, Repositorio institucional de la  UdelaR.
https://www.colibri.udelar.edu.uy/jspui/bitstream/20.500.12008/45274/1/TD_SoteloVictoria
.pdf

Sotelo, Victoria (28 de abril de 2022). Umbanda / Entrevistada por la periodista Ana Laura
Pérez del Programa Relatos, Tv Ciudad. [Video]. Youtube.
https://www.youtube.com/watch?v=0YPsI2NiOK4&t=1218s

Sotelo, Victoria. (2010). Religion y pobreza en Uruguay. [Tesis para optar por el titulo de
Magister en sociologia]. Universidad de la Republica, Montevideo. Colibri, Repositorio
institucional de la UdelaR.
https://www.colibri.udelar.edu.uy/jspui/bitstream/20.500.12008/43351/1/TMS_SoteloMaria

Victoria.pdf



https://www4.ine.gub.uy/Anda5/index.php/catalog/50
https://doi.org/10.61303/07184727.v8i1.455
http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1607-050X2017000100074&lng=es&tlng=es
http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1607-050X2017000100074&lng=es&tlng=es
https://mailchi.mp/a0c7918d9ff0/pkt2tzz0eh
https://www.colibri.udelar.edu.uy/jspui/bitstream/20.500.12008/45274/1/TD_SoteloVictoria.pdf
https://www.colibri.udelar.edu.uy/jspui/bitstream/20.500.12008/45274/1/TD_SoteloVictoria.pdf
https://www.youtube.com/watch?v=oYPsl2NiOK4&t=1218s
https://www.colibri.udelar.edu.uy/jspui/bitstream/20.500.12008/43351/1/TMS_SoteloMariaVictoria.pdf
https://www.colibri.udelar.edu.uy/jspui/bitstream/20.500.12008/43351/1/TMS_SoteloMariaVictoria.pdf

Teologia de la prosperidad. Notas criticas en torno a su abordaje
académico y pertinencia actual para los debates sobre pluralismo

Gerardo Hernandez Gomez!

A manera de introduccion

El llamado evangelio o teologia de la prosperidad ocupa un lugar sui generis dentro de los
estudios sobre el fendémeno religioso en América Latina. Un tema polémico, sin lugar a
duda, desde los inicios de su abordaje, el cual pareci6 marcar el paso hacia la tercera “ola”
del movimiento pentecostal (Bastian, 1997, 2018; Silveira, 2000; Freston, 2018) y, con ello,
un nuevo periodo lleno de transformaciones en el que ya no habia vuelta atrés.
Efectivamente, si bien empezé a percibirse en algunos paises del subcontinente la
reduccion de la poblacion catolica desde mediados del siglo XX —como fue el caso de
Meéxico (Gutiérrez y de la Torre, 2008)—, no fue sino hasta la década de 1970 cuando ello
se convirtid, de una manera acelerada, en la regla a lo largo de toda la region, al mismo
tiempo que ocurria la explosion evangélico-pentecostal y, de manera no menor, el
crecimiento irrefrenable de los “sin religion” (Pérez-Guadalupe, 2019).

Desde entonces, multiples perspectivas han surgido en torno a la teologia de la
prosperidad, a pesar de lo cual es posible advertir un conjunto de postulados centrales por
medio de los cuales suele definirsele. Entre ellos, el mas importante es el que fundamenta
dicho fendmeno en una logica de intercambio—fraseada de multiples maneras—entre
bienes econdmicos? y diversos milagros, cominmente de corte materialista y cuyas
promesas suelen basarse en multiples pasajes biblicos e imagenes aspiracionistas para
legitimarse. En ese talante, igualmente es comun enmarcarla en una dindmica de hedonismo
aprobada y bien vista por Dios, a la par que en las estructuras empresariales de las asi
llamadas “mega-iglesias”, sustentadas en todo un aparato orientado al marketing,
teatralidad y medios de comunicacién masiva—Io que De la Torre (2022) denominaria un
régimen de “videogracia”—para su propia promocion.

De hecho, es a partir de dichos postulados centrales de donde son derivados
planteamientos tedricos mas generales, si bien practicamente todos implican la valoracion
de la teologia de la prosperidad en términos puramente negativos—siendo en unos casos
mas expresa que en otros—. Por ejemplo, entre sus aproximaciones frecuentes se
encuentran aquellas posturas que la reducen, en ultimo término, a una instancia
legitimadora, reflectora o reactiva del ideario neoliberal y la sociedad de consumo o, en su
defecto, de una pretendida cultura de la vanidad contemporanea propia de la
postmodernidad narcisista; a una mercantilizacién, abuso o manipulaciéon de la fe; a mera
desviacion de la ética intramundana protestante delineada por la tradicion intelectual
weberiana; a simple antitesis de la teologia de la liberacidon, de caracter, por tanto,

! Maestria en Ciencia Social con especialidad en Sociologia-CES. Miembro del Centro de Estudios
Socioldgicos - CES/COLMEX. ORCID: https://orcid.org/0009-0008-5643-0698. Contacto:
ghernandezg@colmex.mx

2 Estos bienes econdmicos suelen ser conceptuados bajo la forma del diezmo, pero también, como es el caso
de la Iglesia Universal del Reino de Dios (IURD), a manera de “sacrificios”, “votos” u “ofrendas” —cada uno
cumpliendo una funcién y significado diferente—. Y no s6lo pueden involucrar dinero, sino toda clase de

objetos de valor, como carros, casas, celulares, etc.



https://orcid.org/0009-0008-5643-0698

alienante; a impulsora de los valores e interesas de las sociedades capitalistas
contemporaneas, etc. (Garrard-Burnett, 2013; Quesada, 2019; Oviedo, 2021; Berger, 2010;
Silveira, 2000, entre otros).? La sociologia pastoral llega a conclusiones semejantes, pero
afiade otro tipo de valoraciones, tales como que semejante fendmeno representa una
tergiversacion de la palabra de Cristo, su evangelio o de la Biblia en general—por lo cual ni
siquiera le valdria el nombre de “teologia” en realidad—, idolatria del mercado, y una larga
lista mas (Cervantes-Ortiz, 2019; Hoffman, 2019; Spadaro y Figueroa, 2018, entre otros).

Cabe mencionar, ademas, que la “vigencia social” de la teologia de la prosperidad
suele tener su nicho predilecto en contextos de desigualdad, marginacion, precariedad y
violencia, asi como en las multiples crisis de legitimidad que en las tltimas décadas han
azotado a las instituciones tradicionales de sentido—en particular la Iglesia catélica. En
tales perspectivas es bastante frecuente que resalte la tesis, formulada de diversas maneras y
en diferentes grados de explicitez, segiin la cual ella funge fundamentalmente como una
dotadora de sentido o seguridad ontologica (Mansilla y Orellana, 2022; Freston, 2018;
Rojas, 2019; Horjales et ali1, 2012, entre otros).

A pesar de todo, también existen otros enfoques que buscan ser mas propositivos en
torno a la comprension de semejante fendmeno. Por poner un caso, autores como Mariano
(1996) o De la Torre y Martin (2016), por ejemplo, destacan la inversion axioldgica que
opera, al sustituir una imagen del mundo donde la pobreza es provista de un sentido
redentor a otra donde existe una promesa de éxito en esta vida, desdibujando en
consecuencia las fronteras convencionales de lo “terrenal” y “material” respecto a lo
“trascendente” y “espiritual”’. De esta manera, en el primer caso la pobreza y miseria en
este mundo s6lo son posibles de superar en el paraiso, mientras que las riquezas o alegrias
que lo llenan se desvalorizan—al menos retéricamente—en pos del “camino estrecho”. Por
otro lado, en el segundo, las nociones de “exigir”, “decretar”, “determinar”, “reivindicar”
vienen a suplir las de “pedir”, “rogar”, “suplicar”, haciendo énfasis en la vida en el mas aca,
que cubre el bienestar y plenitud financiera, de salud, emocional, etc. También hay quienes
ven en los movimientos pentecostales y la teologia de la prosperidad agentes benefactores
al desarrollo de la region, frente a las posturas que aseveran el gran perjuicio que su
crecimiento acarrea con la paralela disminucion de la poblacion catdlica, si bien el impacto
que en dicho respecto ejercen lo llevan a cabo por otros medios o nuevas formas de
enfrentar los problemas sociales. Freston (2018) pone como ejemplo de esto ultimo a la
Iglesia Universal del Reino de Dios en Brasil, la cual cuenta con varios proyectos de
asistencia social a la par que predica un evangelio de la prosperidad que pueden reforzar las
tentativas microempresariales en contextos adversos.*

No obstante, es menester hacer notar una serie de puntos problematicos que resaltan
sobre este tema. En primer lugar, carga con un fuerte componente normativo en su
comprension y, aun cuando las perspectivas poseen su esfera de plausibilidad, lo cierto es
que en la gran mayoria de las ocasiones llevan consigo contenidos implicitos de censura o
sancion, cuestion que, ademas, es transversal a multiples sectores: académicos, medios de
comunicacion, entre civiles e instituciones publicas del Estado. En segundo lugar, parece
restringirse su abordaje a una especie de “economicismo religioso”—por expresarlo de

3 Existe también otra serie de posturas—minoritarias, a decir verdad—que pretenden rastrear mas bien los
origenes estadounidenses de la teologia de la prosperidad (Bowler, 2013; Zanoni y Maurilio, 2019; Quesada,
2019, entre otros).

4 Aqui vale la pena hacer también mencion y sugerir la lectura del articulo de Seman (2001).



algin modo—, en cuanto que es vinculada preponderantemente con topicos relativos a la
pobreza, movilidad social, marketing, mercantilizacion, neoliberalismo, etc. Esto cobra
absoluto sentido a partir del nacleo tedrico central desde el cual se le suele definir—como
una logica de intercambio y hedonismo material. No obstante, este ultimo factor no puede
ser su elemento distintivo, en la medida en que es compartido en realidad por una plétora de
circuitos religiosos populares, como ya lo traté en una investigacion previa (Hernandez,
2025) y que otros autores también han sefialado (Freston, 2018).

En lo que sigue de la presente reflexion, me limitaré a realizar una serie de notas
criticas Unicamente alrededor del primer punto. De hecho, en un debate muy especifico del
mismo, que tiene que ver con el asunto del pluralismo en México. Para ello, me serviré de
mi experiencia de trabajo de campo en la Iglesia Universal del Reino de Dios (Hernandez,
2025).

Pluralismo, laicidad y teologia de la prosperidad, un asunto pendiente

Como es bien sabido, diversidad religiosa no es lo mismo que pluralismo (Frigerio y
Wynarczyk, 2008), ya que, para que este Ultimo emerja, es necesaria no soOlo la
proliferacion cuantitativa de expresiones, identidades y agrupaciones, sino también que en
este caso las minorias religiosas sean aceptadas en una sociedad, reconociendo su valor
politico y moral. El principio histérico de laicidad se encarga de proteger juridicamente y
estimular en la cultura politica de la poblacion mexicana precisamente el conjunto de
libertades y derechos fundamentales que deben gozar dichas minorias, a la vez que asegurar
sus responsabilidades y obligaciones en la esfera publica. Como menciona Blancarte
(2013):

[El modelo de laicidad] es una forma de organizacion politico-social que busca establecer

en la medida de lo posible la igualdad y la no-discriminacion, para lo cual se requiere una

autonomia de lo politico frente a lo religioso. Por lo mismo, se puede decir que es un
instrumento juridico-politico que las sociedades han creado para que la pluralidad y la
diversidad pueda ser vivida de manera pacifica y armoniosa. Podemos entonces hablar de
laicidad cuando hay presencia de estos tres elementos centrales en un determinado régimen:
respeto de la libertad de conciencia, autonomia de lo politico frente a lo religioso e igualdad
de los individuos y sus asociaciones ante la ley, asi como no-discriminacion. (Blancarte,
2013, p. 300).

No obstante, en el plano de las précticas politicas, lo cierto es que el régimen de laicidad
posee una doble faceta conciliatoria y restrictiva de lo religioso (Corpus, 2023). La primera,
por ejemplo, se manifiesta cuando expresiones religiosas en el espacio publico, sobre todo
aquellas que se articulan desde las matrices catolicas culturalizadas, son presentadas
secularmente como “patrimonio”, “identidad nacional”, “tradicion”, “preservacion de la
memoria histérica”, etc. La segunda, en cambio, consiste en restringir—como su palabra lo
indica—Ias manifestaciones publicas que no se adhieran a dicho referente catolico cultural,
llegandose incluso a tomar medidas coercitivas para limitar su expresion al espacio privado
y, en todo caso, al de culto. En ese talante, los actos de discriminacion religiosa tampoco se
hacen esperar, en los cuales, como ha advertido Blancarte (2003), el Estado juega un papel
importante no sélo en permitirlos, sino en ser un instrumento clave para ejercerlos y
legitimarlos.

Esto ultimo es precisamente lo que sucedid con la Iglesia Universal del Reino de
Dios, especialmente por su predica de la teologia de la prosperidad. Un ejemplo claro lo
representaron sus intentos de registro como asociacion religiosa poco afios después de que



arribara al pais en 1992. Efectivamente, tras haber permanecido dos afios registrada (desde
1994) como asociacion religiosa derivada de la “Iglesia de la Fe Apostolica en Cristo
Jesus”—con numero constitutivo SGAR/12/93—, en 1996 se le retird ese estatus. Se
especula que semejante medida “se produjo a raiz de los cuestionamientos y de los
comentarios negativos de varios grupos religiosos y algunos sectores sociales debido a la
incompatibilidad de cosmovisiones entre ambos ministerios” (Hernandez, 2017, p. 67).
Roberto Blancarte, quien fue jefe de asesores de la subsecretaria de asuntos religiosos desde
1998 hasta mediados de 1999 y trat6 personalmente el caso de la IURD, cuenta lo siguiente
respecto a dichas polémicas:
La razén por la que fueron [a la subsecretaria de asuntos religiosos] es porque los
acusaron—incluso creo que hasta penalmente— por estar vendiendo sus artefactos y sus
cosas magicas, sus pocimas magicas, los aceites, las cosas que vendian y mas de alguno fue
y entonces puso una demanda por fraude, ademas de que se les acusd de que estaban
cometiendo fraude por estar vendiendo cosas como pocimas magicas que eran falsas.
Entonces ya ves como es precisamente nuestra cultura catdlica, porque de inmediato la
policia intervino y a los ministros de culto brasilefios rapidamente les pusieron una orden de
expulsion, de expulsion del pais porque estar trabajando sin permiso como ministros de
culto y encima estar vendiendo y tal. Pero yo lo que hice fue que hablé con el subsecretario
y le dije: ‘oiga, mire, esto es un abuso de parte nuestra ya que, en primer lugar, ellos estan
en este vacio juridico en el que tienen que trabajar aqui cinco afios para poder tener registro,
pero para poder trabajar necesitan el permiso como ministros de culto, ;como le hacemos?
Digo, hay un problema ahi de la propia legislacion entonces tenemos que considerar eso
para que no haya acciones contra ellos que son finalmente discriminatorias’. [...]”
(Hernandez, 2025, p. 88)

Los medios de comunicacion, por supuesto, también fueron instrumentos importantes para

tomar medidas de presion y senalamiento de las actividades de “lucro” de la IURD. En el

periddico Reforma, por ejemplo, el diputado David Herndndez senalaba:
Al Secretario de Gobernacion le ha hecho falta mano dura porque han crecido mucho esos
grupos y les han estado dando autorizaciones al por mayor, y esta Iglesia no es la tnica. Al
final de cuentas, a manera de diezmo, pues le piden dinero a la gente, pero le ha faltado
tacto a la Secretaria de Gobernacién para que antes de dar permiso conozca el historial de
las personas a las que les permite “vender milagros” porque es permitir piiblicamente que se
engafie a la gente. (Hernandez, 2017, p. 82)

Ahora bien, la situacion no es tampoco univoca en ninguna manera. Entre las disidencias
religiosas es posible advertir tensiones multiples. Si bien es cierto que existe una imagen
peyorativa generalizada entre diferentes congregaciones e identidades respecto a la [URD a
causa de las précticas y creencias que promueve en torno a la nocion de prosperidad,
también lo es que esta Ultima recurre a diversos instrumentos de violencia simbdlica en
contra de aquellas. En la literatura brasilena es bien conocido el fendmeno de la
demonizacion dirigida especialmente a las religiosidades afro—aunque no soélo a ellas—por
parte de esta iglesia en el marco del discurso y concepcion de “guerra espiritual”. Esto
también me fue posible advertirlo en una previa investigacion, pero en vez de estar
orientada a los cultos umbanda o quimbanda—cuya presencia es reducida en el pais—ahora
lo hace al de la Santa Muerte, entre muchas otras expresiones con una extension
significativa en el territorio (Herndndez, 2025). Paralelamente, se pudo advertir el empleo
particular de la categoria “religion” por parte de esta esta iglesia en tanto mecanismo de
distincion a la vez que de discriminacion al recurrir a ella de una manera similar—aunque



no idéntica—a como las iglesias dominantes e historicas han empleado el término “secta”
(Hernandez, 2025).

A manera de conclusion

Para finalizar, me gustaria hacer una serie de notas en torno al tema que nos ocupa.
Considero que el oprobio y serie de prejuicios hacia el discurso de la prosperidad—sobre
todo, en su contexto iurdano—posee a decir verdad raices mas hondas, historicamente
asentadas. En primera cuenta, puede constatarse un secularismo marcado por las cuatro
ideas ya subrayas en Wohlrab-Sahr y Burchardt (2012), a saber: las de 1) libertad e
individualidad, 2) tolerancia, respeto y no interferencia, 3) progreso, ilustracion y
modernidad y 4) racionalidad, eficiencia y autonomia de los diferentes dominios/esferas
institucionales que componen a la sociedad (p. 890). Aqui, por supuesto, hay que matizar.
La idea de Emile Poulat (2012) es un buen punto de partida, pues este autor ya anticipaba
que “a pesar de las duras peleas del siglo XVII y XVIII por el derecho de existir
publicamente en una sociedad exclusiva cuyos presupuestos religiosos no soportaban ni la
heterodoxia ni la incredulidad [...], hemos descubierto que no toda expresion de
pensamiento es tolerable [...]” (p. 43).

Al final, senala Poulat (2012), nos enfrentamos a una tension dificil de resolver
entre el “politeismo de los valores” —propio de la pluralidad ética y cultural
contemporanea— y el “monoteismo sin divinidad” que representa la Declaracion Universal
de los Derechos Humanos, con su pretension de universalidad. En este mismo sentido, es
importante subrayar que, mas alla de los repertorios axioldgicos particulares que otorgan
identidad a cada tradicion religiosa, en las sociedades modernas las religiones estan
llamadas a reconocer y asumir la existencia de valores universales compartidos. Estos
valores configuran un marco minimo de conducta moral comun, centrado especialmente en
la integridad fisica y psicoldgica de las personas, a partir del cual es posible evaluar los
abusos cometidos por las instituciones religiosas sin vulnerar su libertad ni incurrir en
actitudes etnocéntricas (Oro, 2001). Por tanto, los conflictos éticos conforman una
consecuencia esperable del encuentro entre ciertas manifestaciones religiosas
contemporaneas, como el discurso de la prosperidad y una cultura laica latinoamericana
que no “admite pagar por creencias irracionales y segun la cual el trato con lo sagrado se
representa con base en premisas de intimidad, didlogo, y afecto que prescinden del dinero”
(Oro, 2001, p. 80).

Sin embargo, en este respecto es donde vale la pena plantearse la pregunta y
paradoja—bastante intuitiva—sobre el auge y éxito de la teologia de la prosperidad.
Contextualizandola en el marco de la IURD especialmente, jpor qué las personas se
adhieren, por ejemplo, a una iglesia que abusa de ellas y que es precisamente estigmatizada
por eso? ;realmente se trata de manipulacion? Esta tesis, junto a los restantes lugares
comunes en su abordaje, empiezan a mostrarse insuficientes® para captar y matizar su
creciente complejidad a lo largo de la region latinoamericana—a pesar del reconocimiento
de su plausibilidad y validez segiin el caso—. Es decir, que huelga advertir otros angulos
todavia no tan explorados, pues la teologia de la prosperidad también representa, entre
tanto, la inconformidad con las instituciones seculares y religiosas tradicionales, un punto

3> Con justa razon, pienso que podria repetirse la misma critica de Garfinkel en torno a los “idiotas culturales”
en la teoria del actor social de Parsons, sdlo que ahora aplicada a una larga porcion de abordajes alrededor de
la teologia de la prosperidad.



tension entre las espiritualidades, bisagra de multiples identificaciones, creencias y
practicas—tanto religiosas como seculares—, un prisma por medio del cual es posible
observar las desigualdades sociales, las violencias fisicas, simbolicas y de género, la falta
de oportunidades, asi como la reflexividad y agencia de las personas en torno a las
problematicas que enfrentan todos los dias; en fin, un tema que debe superar todavia
muchos obstaculos epistémicos, politicos y culturales en orden a su tratamiento publico y
académico abierto mas alla de censuras y sanciones—implicitas o no.

Referencias

Bastian, Jean Pierre. (1997). La mutacion religiosa de América Latina: para una sociologia
del cambio social en la modernidad periférica. México: Fondo de Cultura Econémica.
Berger, Peter. (2010). Max Weber is alive and well, and living in Guatemala: the protestant
ethic today, The Review of Faith & International Affairs 8(4), 3-9.

Bowler, Kate. (2013). Blessed: A History of the American Prosperity Gospel. Oxford:
Oxford Scholarship Online.

Blancarte, Roberto. (2013). Actualidad de las Leyes de Reforma; viejos problemas y
nuevos retos para el Estado mexicano. En Blancarte (coord.). Las leyes de reforma y el
Estado laico: importancia histérica y validez contemporanea (pp. 293-311). México: El
colegio de México y Universidad Nacional Autonoma de México.

Blancarte, Roberto. (2003). Discriminaciéon por motivos religiosos y Estado laico:
elementos para una discusion. Estudios Sociologicos, 21(62), 279-307.

Corpus, Ariel. (2023). Restriccidon y conciliacion en la narrativa de la laicidad mexicana. En
Carlos Garma y Andrea Meza (coord.). Aproximaciones criticas a la laicidad: desafios
contemporaneos (pp. 63-93). México: Universidad Autonoma Metropolitana-Ediciones del
Lirio.

Cervantes-Ortiz, Leopoldo. (2019). La llamada “Teologia de la Prosperidad”. Revista
Teoldgica de la Universidad Biblica Latinoamericana, 39(2), pp. 175-210.

De la Torre, Renée, y Martin, Eloisa. (2016). Religious Studies in Latin America, Annual
Review of Sociology, 42, pp. 473-492.

Freston, Paul. (2018). Pentecostalismo y desarrollo econémico. En Blancarte, R. (coord.).
Diccionario de religiones en América Latina (pp. 460—468). Fondo de Cultura Econémica.
Frigerio, Alejandro, y Wynarczyk, Hilario. (2008). Diversidad no es lo mismo que
pluralismo: Cambios en el campo religioso argentino (1985-2000) y lucha de los
evangélicos por sus derechos religiosos. Sociedade e Estado, 23(2), 227-260.
Garrard-Burnett, Virginia. (2013). Neopentecostalism and Prosperity Theology in Latin
America: A Religion for Late Capitalist Society, Ibero-Americana, 42(1- 2), pp. 21-34.
Gutiérrez, C., y De la Torre, R. (2008). Tendencias a la pluralidad y la diversificacion del
paisaje religioso en el México contemporaneo, Sociedade e Estado, 23, pp. 381-424
Horjales, Rodrigo, Sotelo, Victoria, Saralegui, Serrana, y Vicario, Carolina. (2012).
Religion y pobreza: La Iglesia Universal del Reino de Dios en Uruguay. En CLACSO,
Repositorio Digital. CLACSO, Repositorio Digital.

Hernandez, Gerardo. (2025). Teologia de la prosperidad: Un estudio de caso en la Iglesia
Universal del Reino de Dios en México. Tesis para obtener el grado de maestria. México:
El Colegio de México.

Hoffman, Martin. (2019). Tres errores fundamentales de la Teologia de la prosperidad.
Revista Teologica de la Universidad Biblica Latinoamericana, 39(2), pp. 65-79.



Mansilla, Miguel, y Orellana, Luis. (2022). Olvidar a los clasicos. Las teorias sobre el
pentecostalismo en América Latina, Latinoamérica, (74), pp. 11-39.

Mariano, Ricardo. (1996). Os Neopentecostais ¢ a Teologia da Prosperidade. Novos
Estudos, (44), pp 24-44.

Oro, Ari Pedro. (2001). Neopentecostalismo: dinheiro e magia. Florianopolis, (3), 71-85.
Oviedo, David. (2021). Cristianismo evangélico y capitalismo periférico en el Chile
contemporaneo: del ascetismo intramundano a la teologia de la prosperidad. Atenea, (524),
71-89.

Poulat, Emile (2012). Nuestra laicidad publica. México: Fondo de Cultura Econdmica.
Pérez-Guadalupe, José, y Grundberger, Sebastian. (2018). Evangélicos y Poder en América
Latina. Konrad Adenauer Stiftung; Instituto de Estudios Social Cristianos.

Quesada, Marcos. (2020). Las huellas ocultas: La Teologia de la prosperidad en América
Latina a la luz de sus origenes ideologicos en el movimiento del Nuevo pensamiento.
Repertorio Americano, 29, pp. 269-283. https://doi.org/10.15359/ra.1-29.16

Rojas, Alberto. (2019). La vigencia social de la teologia de la prosperidad, Revista
Teolodgica de la Universidad Biblica Latinoamericana, 39(2).

Silveira, Leonildo. (2000). Teatro, Templo y Mercado: Comunicacion y marketing de los
nuevos pentecostales en América Latina. Ecuador: Ediciones Abya-Yala.

Seman, Pablo (2001). La recepcion popular de la teologia de la prosperidad, Scripta
Ethnologica, vol. 23, pp. 145-162.

Sotelo, Victoria. (2021). La iglesia ministerio internacional encuentro con Jesus en
Uruguay: Un andlisis cualitativo en el marco de la teologia de la prosperidad. En
Purificagdo, Marcelo, Teixeira, Maria., y Chaves, Cinara. (coord.), Sociologie: Ordem e
politicas sociais na atualidade. Atena Editora.

Spadaro, Antonio, y Figueroa, Marcelo. (2018). Teologia de la prosperidad: el peligro de un
“evangelio diferente”, La Civilita Cattolica, 40(34), pp. 105-118.

Wohlrab-Sahr, M., y Burchardt, M. (2012). Multiple Secularities: Toward a Cultural
Sociology of Modernities, Comparative Sociology, 11, pp. 875-909.

Zanoni, Marivete, y Maurilio, Gabriel. (2019). As origens Norte Americanas da Teologia da
Prosperidade, seus ensinos e sua influéncia no contexto brasileiro. Revista Via Teologica,
19(37), pp. 11-52.



La inteligencia artificial en los influencers conservadores cristianos: la
construccion del enemigo y la reafirmacion de la identidad’

Erick Adrian Paz Gonzalez?

La irrupcion de la inteligencia artificial (IA), particularmente la inteligencia artificial
generativa (IAG) en 2022 desencadeno una oleada de entusiasmo. ChatGPT, Gemini y sus
alternativas dispararon la imaginacion y, en pocos meses, pasaron de ser curiosidades de
laboratorio que materializaban las ideas mas altas de Ciencias Ficcion a herramientas de
uso cotidiano. Carolan et al. (2025) mostraron que, en 2025, 61% de los adultos
estadounidenses habian usado IA en los seis meses previos y casi uno de cada cinco la
utilizaba a diario; globalmente, habria entre 1,7 y 1,8 mil millones de usuarios totales, con
entre 500 y 600 millones de usuarios diarios. Estudiantes, profesionales y padres de familia
recurren a estas plataformas para estudiar, traducir, redactar y organizar su vida o, como ha
estudiado Erika Valenzuela, para consultar temas doctrinales y disefiar materiales
didacticos para ensefiarlos (Valenzuela-Gomez, 2024) o incluso ser guia o compaiiia en la
oracion.

La rapidez con la que se adoptaron las herramientas generativas respondi6 a dos
puntos: la coincidencia con el confinamiento por la Covid-19 y la ilusion de que la TA “lo
sabe de todo”. Sobre este segundo punto, Cash, Oppenheimer, Christie y Devgan (2025)
compararon el desempefio de grandes modelos del lenguaje (LLM, por sus siglas en inglés)
como ChatGPT, Gemini, Sonnet y Haiku con el de humanos en tareas de trivia, prediccion
y reconocimiento de dibujos, es decir, tareas “simples”. Estos modelos sobreestimaron su
rendimiento y, a diferencia de las personas, no ajustaron su confianza tras equivocarse. En
las conclusiones, muestran que los chatbots carecen de metacognicion y presentan sus
respuestas con un tono uniforme y seguro, lo que puede llevar a los usuarios a sobreconfiar
en su exactitud, lo que en campo he observado en la ausencia de critica y la replicacion de
discursos con auras de objetividad.

Conservadurismos cristianos digitales y movimiento provida

Durante la pandemia se vivid una reconfiguracion de los liderazgos conservadores
cristianos, particularmente juventudes. En otros textos he estudiado como los liderazgos
provida en América Latina se consolidaron en plataformas como Facebook, Twitter e
Instagram y adoptaron un discurso que combina la oposicion al aborto, al feminismo, al
comunismo y a otros alineados a lo conservador y con respaldo en otros discursos como los
religiosos, biomédicos, juridicos y de derechos humanos, incluso morales para legitimar sus
causas (Paz-Gonzadlez, 2022, 2023, 2024). Asi, estos liderazgos se posicionaron como

! Texto enmarcado en el proyecto PEE-2025-G-753 “Implicacion politica de los conservadurismos cristianos.
Religion, ‘nuevas derechas’ y ‘batalla cultural’”, proyecto apoyado por la “Secihti” en el afio 2025”.

2 Candidato a doctor en Ciencias Politicas y Sociales, orientacién Comunicacion, por la Universidad Nacional
Autonoma de México (UNAM) y Maestro en Ciencias Sociales (FLACSO-México). Co-coordinador del
Grupo de Trabajo “Religiones y sociedad. Tensiones, diversidades y movilizaciones en debate” (2023-2025)
del Consejo Latinoamericano de Ciencias Sociales (CLACSO). Docente de la Universidad Nacional Rosario
Castellanos, México (UNRC) y la UNAM. Miembro del Centro CLACSO Universidad Autonoma de la
Ciudad de México (UACM). ORCID: 0000-0001-5526-3244 Correo: eadrianpaz@hotmail.com



defensores de la “vida” frente a enemigos como el “comunista”, el “woke” o la “feminista”.
Esto, ampliado con marcos como el de la “batalla cultural”, popularizada por Agustin Laje
y otros idedlogos, ayudd a que acontecimientos lejanos a las realidades cotidianas de los
liderazgos como la anulacion de Roe v. Wade en Estados Unidos se sintieran como propias.
También, para vincular discusiones internacionales como la oposicion a la agenda 2030 y a
la migracion irregular. Esto permitié una homogeneizacion de discursos que dan las bases
de un movimiento conservador cristiano trasnacional.

En todo este camino se construyen enemigos ideales o imaginarios, es decir, que no
necesariamente existen en la realidad, pero se construyen por prejuicios, ideas compartidas
o deseos. La construccion de un adversario comun fortalece la cohesion del grupo,
deshumaniza a la persona y permite organizar estrategias que atacan o denigran a esa
imagen, por ejemplo, a través de memes y consignas.

El uso de la IA para materializar al enemigo

La construccion de enemigos imaginarios o ideales no es exclusiva de los movimientos
conservadores cristianos. La sociologia moral denomina “folk devils” a los sujetos que
encarnan lo que la sociedad considera desviaciones intolerables (Cohen, 2011). En este
camino, los medios transforman a estos outsiders en recordatorios visibles de lo que no
debemos ser y contribuyen a amplificar los problemas sociales que se relacionan con ello;
cuando se extiende a las redes sociodigitales, se materializan nuevas oportunidades para
denigrar al otro (al “enemigo”), distorsionar la comunicaciéon y movilizar a individuos
resentidos, lo que los transforma en instrumentos que producen el panico y el panico moral
(Walsh, 2020).

En el caso mexicano, la IA también se ha usado para producir deepfakes en
campaifias politicas. Durante las elecciones de 2024, se difundieron videos generados con
IA en los que la candidata Claudia Sheinbaum era representada como comunista,
explotando viejos estigmas para polarizar a la sociedad (Régo & Weber, 2025). En 2025,
El Pais report6 que los partidos politicos conservadores son los mas dispuestos a utilizar A
para propagar propaganda en redes, pues consideran insuficientes los canales tradicionales
y buscan impactar a audiencias jovenes con contenido sorprendente y de bajo costo
(Colomé, 2025).

Quisiera profundizar en el caso del enemigo feminista. Los lideres conservadores
han llevado esta dindmica a un nuevo nivel: la generacién de imagenes “reales” de sus
enemigos, que pocas veces existen en la vida cotidiana. La caricatura de la feminista con
cabello azul o morado, rapado en los costados, aparentemente sucia y obsesionada con la
lucha de clases circula desde hace afios en foros como 4chan. También, se ha reportado
codmo la derecha estadounidense ridiculiza a estudiantes universitarias liberales llaméandolas
“estudiantes de artes liberales de cabello azul” y tilddndolas de “copitos de nieve” (Cooper,
2021). Esta representacion simplista, presente desde hace afios en el vecino del norte, se
utiliza para deslegitimar cualquier argumento feminista y reforzar la idea de que el
movimiento estd compuesto por jovenes excéntricas que odian a los hombres.

Por una parte, la IAG, que es entrenada con imagenes ya existentes que se proceden
de estas fuentes, reproduce y radicaliza estos estereotipos. Por otra, la IAG permite
materializar enemigos —el comunista, la “woke”, la feminista— y manipular la emocién
colectiva de una forma mucho maés precisa y dirigida.



“Feminazi” y degenerada: el enemigo de La Chica Antifeminista

El estudio de grupos antifeministas en redes sociodigitales no es nuevo. Se ha observado
como, con sus discursos, reivindican posiciones esencialistas, roles patriarcales y
estereotipos sexistas, asi como posturas conservadoras que se expresan en multiples formas
(Carrizales Gonzalez, 2024).

La pagina mexicana La Chica Antifeminista, con presencia en Facebook, X e
Instagram, ilustra como los influencers conservadores utilizan la IAG en su estrategia a
través de ilustraciones y memes. La creadora, que se define como “provida y catdlica” —y
que ha sido ampliamente cuestionado si quien lleva la cuenta es efectivamente mujer y no
hombre por los discursos machistas que replica—, difunde imagenes y videos cortos en los
que parodia a feministas: los rostros son generados o retocados con filtros de IA para
acentuar rasgos que el imaginario conservador considera ridiculos (tinte morado, piercings,
mohicano).

Esta cuenta ha basado gran parte de su estrategia en el reconocimiento de la fealdad
y lo negativo de las feministas en contraste con la belleza y lo positivo de la feminidad. El
enemigo que reafirma lo propio. Un ejemplo se ve en la siguiente imagen.

Fuente: Facebook de “La Chica Antlfemzmsm (2023)

Asi, la cuenta elige fotografias de referentes conservadoras consideradas
“femeninas” y las contrapone a imagenes de referentes feministas. Primero, la seleccion del
material tiene una intencion: las de las femeninas son fotografias cuidadas; las de
feministas, capturas de pantalla de videos. Después, tres de las femeninas utilizan filtros
que aclaran la piel y angulos que resaltan rasgos considerados bellos como el cabello largo,
rasgos afilados, ropa considerada elegante, adornos en el cabello y accesorios; las
feministas son capturadas mientras hablan y abren la boca, tienen el cabello no peinado,
con ropa sencilla y colores opacos. Ademas, se intentan visibilizar los rasgos indeseables



anteriormente descritos: cabello azul o morado, suciedad, a lo que se incluye un elemento
clave para la pagina: obesidad.

Materiales de este tipo eran recurrentes en la pagina, hasta que lleg6 el regalo de la
IAG.
Figura 2. Dos representaciones feministas con uso de IAG.

Prohibe Bukele

el “lenguaje inclusivo”
enescuelasde G
El Salvador

ANTIFEMINISTA
a) La Chica Antifeminista @  Seguir

#TuPiropo un cancio il Femypiancy dor (& Chics Antifeinistl

#feminista ¥patriarcado #cancion

Fuente: Facebook de “La Chica Antifeminista” (2025).

Asi, todas las caracteristicas del enemigo se materializaron de forma constante en
“Femynancy”, un personaje que se convirtio en destacada para ridiculizar a las feministas e
inventar escenarios que probaran su punto. En los ejemplos supra mostrados, la imagen
izquierda muestra una cancion parodia a “El violador eres ti” —himno feminista contra la
violencia—, cuya letra, voz e ilustracion fue creada con IAG para colocar al personaje en
escenas donde se enojaba, lloraba, reia y hacia acciones consideradas desagradables. En el
ejemplo derecho, cuando Bukhele prohibe el lenguaje inclusivo en las escuelas, se imagina
una escena donde las feministas (incluido un hombre trans) lloran ante la decision; ademas,
se colocan en una lectura donde Bukele es visto como bueno y amable, superior a las
feministas, y construye una imagen donde La Chica Antifeminista y sus seguidores son
también construidos como superiores.

Con esto, se busca fabricar un “otro” grotesco y malvado para reforzar la identidad
propia. Sumado a esto, cuando este tipo de contenidos obtiene millones de reproducciones
y comentarios que alimentan la polarizacion, se materializa en la vida cotidiana. En el
trabajo de campo pude constatar como mujeres conservadoras cristianas rechazan el
feminismo con expresiones como “yo no soy feminista, yo si quiero ser bonita”.

Emociones y la adiccion al miedo

Los discursos conservadores ligados a la “batalla cultural” no solo describen enemigos;
buscan generar una reaccion visceral, radical. Los panicos morales surgen cuando actores
“bien pensantes” transforman a los folk devils en fuentes potentes de indignacion ansiosa, y
los medios juegan un papel central en identificar comportamientos aberrantes y movilizar
consenso (Walsh, 2020). En esa linea, las redes sociodigitales amplifican esta dinamica al
ofrecer herramientas para personalizar y viralizar esta indignacion. Para los lideres
conservadores, las imagenes generadas con IAG no solo entretienen: son instrumentos para



provocar rechazo y miedo, aglutinan a la comunidad y la posicionan como la unica capaz
de “salvar” a la sociedad.

Asi surge y se agudiza la manipulacion emocional: la IA genera contenido
altamente adictivo. El articulo de E/ Pais antes mencionado destaca que estos materiales
sorprenden, son virales y suelen mezclar humor con nostalgia, una combinacion que atrae
incluso a audiencias poco politizadas. Sin embargo, también se debe innovar ya que la
produccién masiva de contenidos ficticios puede saturar y aburrir al piblico. A pesar de
esto, para muchos influencers conservadores la saturacion forma parte de la estrategia:
repeticion de memes, exageracion de amenazas y difusion de imagenes grotescas buscan
generar cierta dependencia emocional y fortalecer el rechazo al enemigo en un mundo
perfecto del que forman parte, donde pueden luchar contra un enemigo que nunca los va a
derrotar. El miedo se vuelve una droga y se vuelve dificil no estar de acuerdo o compartir
contenidos que dan la razon.

A manera de conclusion

La IAG se ha convertido en un instrumento cotidiano. Su rapida adopcion y la apariencia de
conocimiento confieren a los usuarios una sensacion de expertise que no siempre esta
acompanada por la critica. Estas herramientas son aprovechadas por influencers
conservadores para construir enemigos con rasgos grotescos y producir emociones intensas
que promueven la cohesion del grupo.

Como parte de los conservadurismos cristianos, el movimiento provida ha
incorporado la “batalla cultural” como eje de sus estrategias digitales, lo que construye al
antiabortismo, antifeminismo y anticomunismo. La IA potencia estas estrategias al permitir
la produccion sencilla de imagenes y videos que caricaturizan a las feministas como
“feminazis” de cabello colorido, obesas, desarregladas, feas. Estas representaciones
promueven panicos morales que transforman a los desviados en recordatorios de lo que no
debemos ser (Cohen, 2011). Asi, los medios y las redes sociodigitales amplifican el
fenomeno al facilitar la produccion y difusion de estas imagenes.

En este contexto, la “chica antifeminista” y otros influencers conservadores
mexicanos replican modelos estadounidenses con uso de la IAG para ridiculizar a sus
adversarias e impulsar discursos violentos y miso6ginos. En esto se juegan las emociones: el
contenido que provoca indignacion es mas propenso a viralizarse, y los algoritmos premian
la interaccion. La [A se convierte en una herramienta para el uso estratégico de las
emociones que refuerza la polarizacion.

Una advertencia es necesaria: si la IA amplifica los sesgos y facilita la creacion de
enemigos imaginarios, es necesario desarrollar marcos éticos que orienten su usoy a
nosotros, como cientificos sociales, nos permitan estudiarla de forma mas adecuada. El uso
de la IAG esta teniendo consecuencias en la vida cotidiana en todas las esferas, en este
caso, en las disputas politicas de los conservadurismos cristianos.

Referencias

Carolan, Shawn, Wu Martin, Amy, Gong, C. C., & Borja, Sam (2025, junio 26). 2025: The
State of Consumer Al. Menlo Ventures. https://menlovc.com/perspective/2025-the-state-of-
consumer-ai/

Carrizales Gonzalez, Carlos Alberto (2024). Antifeminismo en linea, entre la legitimacion de
la violencia machista y el conservadurismo. Virtualis, 14(27), 93-121.
https://doi.org/10.46530/virtualis.v14127.436



Cash, Trent N., Oppenheimer, Daniel M., Christie, Sara, & Devgan, Mira (2025).
Quantifying uncert-Al-nty: Testing the accuracy of LLMs’ confidence judgments. Memory
& Cognition. https://doi.org/10.3758/s13421-025-01755-4

Cohen, Stanley. (2011). Folk devils and moral panics: The creation of the Mods and
Rockers. Routledge.

Colomeg, Jordi P. (2025, marzo 10). The rise of Al videos in politics: From deepfakes to
viral, lowbrow humor. EL PAIS English. https://english.elpais.com/technology/2025-03-
10/the-rise-of-ai-videos-in-politics-from-deepfakes-to-viral-lowbrow-humor.html

Cooper, Ryan (2021, noviembre 24). The bottomless self-pity of American conservatives.
The Week. https://theweek.com/feature/opinion/1007432/the-bottomless-self-pity-of-
american-conservatives

Paz-Gonzalez, Erick Adrian (2022). Aborto, género, comunismo y Dios: La lucha provida
de jovenes lideres en redes sociodigitales. Temas Sociologicos, 30, 107-136.
https://doi.org/10.29344/07196458.30.3159

Paz-Gonzalez, Erick Adrian (2023). (Es pecado o es antinatural? Sobre el uso del discurso
biomédico en grupos conservadores. DIVERSA.
https://www.diversidadreligiosa.com.ar/blog/discurso-biomedico-grupos-conservadores/
Paz-Gonzalez, Erick Adrian (2024). Discursos provida en el espacio publico y en redes
sociodigitales. En Monica Ulloa-Gémez, Erick A. Paz-Gonzalez, Erika Valenzuela-Gomez,
& Ratl Anthony Olmedo Neri, (Re)pensando lo religioso en América Latina no. 5: Un
acercamiento a los estudios religiosos desde la comunicacion (Vol. 5). CLACSO.
https://www.clacso.org/boletin-5-repensando-lo-religioso-en-america-latina/

Régo, Ana Maria, & Weber, Maria Elena. (2025, marzo 27). Al-generated disinformation
already an enemy of democracy in the digital age. Alliance for Science.
https://allianceforscience.org/blog/2025/03/ai-generated-disinformation-already-an-enemy-
of-democracy-in-the-digital-age/

Valenzuela-Gomez, Erika (2024). Inteligencia artificial y religion. Un acercamiento
preliminar sobre los usos del ChatGPT por parte de las personas creyentes. En
(Re)pensando lo religioso en América Latina no. 5: Un acercamiento a los estudios
religiosos desde la comunicacion (pp. 19-34). CLACSO. https://www.clacso.org/boletin-5-
repensando-lo-religioso-en-america-latina/

Walsh, James P. (2020). Social media and moral panics: Assessing the effects of
technological change on societal reaction. International Journal of Cultural Studies, 23(6),
840-859. https://doi.org/10.1177/1367877920912257



Los protestantismos en Costa Rica y los factores que han influido en su
crecimiento a partir de 1965’

Jennifer Meza Li?

A modo de introduccion

Los protestantismos han crecido considerablemente en Centroamérica, especialmente el
pentecostalismo. En el caso de Costa Rica, segun el ultimo informe de “Percepcion de la
poblacién costarricense sobre valores y practicas religiosas, 20247, el porcentaje de
poblacion catolica ha disminuido hasta un 50%, aunque se sigue manteniendo como
religidon mayoritaria, mientras que la poblacion evangélica asciende a un 31% y crecen los
creyentes sin religion a un 16% (IDESPO, 2025).

Grdafico 1. Porcentaje de poblacion por religion en Costa Rica en octubre de 2024

Catolica |
Evangélica [

Religion

Creyente sin religion [
Oftra

0% 10% 20% 30% 40% 50%

Porcentaje

Fuente: Elaboracion propia con datos de IDESPO-UNA (2025).

Segun estimaciones estadisticas (Schéfer, 1992; Bastian, 2006; Meza, 2023), desde
aproximadamente 1965 el crecimiento del protestantismo despegd en América Central, en
paises como Costa Rica, Nicaragua, El Salvador, Honduras y Panama, mientras que en
Guatemala fue anterior, desde 1957. Este ascenso, cabe aclarar, fue preponderantemente
pentecostal, mientras que el protestantismo histdrico y evangélico se estanco.

Ante este crecimiento de poblacidon protestante surgen las siguientes dudas: ;Qué
factores han contribuido en este fendmeno? ;Coémo es que en una sociedad
tradicionalmente catolica han proliferado los protestantismos? Los fendmenos religiosos
son cambiantes a través del tiempo, por lo que estas transformaciones se deben entender
como un proceso historico multicausal. Se ven influidos por estructuras e instituciones no

! El presente texto es una parte de los resultados de la tesis para optar por el grado de Maestria Académica en
Historia por la Universidad de Costa Rica, titulado EI crecimiento y difusion del protestantismo en Costa Rica
(1965 - 2018) (2023). Integrante del Grupo CLACSO “Religiones y sociedad: tensiones, diversidades y
movilizaciones en debate”. ORCID: https://orcid.org/0009-0001-5056-2277

2 Master en Historia, profesora de la Escuela de Estudios Generales, Seccion de Historia de la Cultura y de la
Escuela de Historia, ambas de la Universidad de Costa Rica. Contacto: jennifer.meza@ucr.ac.cr



https://orcid.org/0009-0001-5056-2277

religiosas a nivel social, politico, econdmico y cultural; asi como los propios cambios en el
mercado religioso y sus actores sociales: agentes y empresas religiosas y fieles o laicos, que
son permeados por su propio contexto social pero que también cuentan con capacidad de
agencia. Por esta razon, los mecanismos causales que han influido en el crecimiento
protestante en Costa Rica los categorizaremos en factores religiosos y factores no religiosos
para intentar responder esas preguntas.

Factores religiosos

El protestantismo y particularmente el pentecostalismo conforman una religion global, es
decir, que estan en un constante proceso de interaccion cultural, expansion, sintesis,
préstamo y cambio, a nivel transnacional (Moore, 2021). El origen de las misiones e
iglesias es mayoritariamente estadounidense, las cuales, segiin las teorias del mercado
religioso (Beltran, 2010; Frigerio, 2000), se han comportado como empresas religiosas
transnacionales con filiales o iglesias hijas en diversos paises y continentes, que mantienen
conexiones operacionales, de agentes religiosos y de ideas a nivel global.

Operacion transnacional de las misiones de fe y plataforma institucional

Si bien existian fieles protestantes extranjeros en el pais, ya fuesen estadounidense y
europeos en la capital, San José o en el litoral Caribe por la migraciéon de antillanos
empleados para la construccion del ferrocarril o para la produccion de banano, fueron las
faith missions o misiones de fe estadounidenses las que ingresaron con la finalidad de
convertir a la poblacion costarricense del catolicismo a sus respectivas tradiciones
protestantes.

Las misiones se sostenian con donaciones de fieles e iglesias protestantes en su pais
de origen. Las primeras en operar en Costa Rica fueron la Mision Centroamericana y la
Mision Latinoamericana. Estas organizaban el envio de misioneros experimentados y
dispuestos a trasladar su domicilio al pais para organizar su trabajo evangelistico,
convirtiendo nuevos fieles e intentando abrir una iglesia. Eventualmente, con ayuda de mas
misioneros y con sus primeros fieles, pudieron organizar instituciones protestantes que
servian de apoyo para convertir a mas personas, acompafar a los ya convertidos y formar
mas agentes protestantes (Meza, 2025).

De esta manera se forma una plataforma institucional compleja y organizada que
emplea una serie de estrategias de conversion para obtener mas fieles de manera
interdenominacional, pues existen lazos de cooperacion entre iglesias y organizaciones, sin
importar su tradicidn protestante, para seguir creciendo. Los métodos evangelistas de
conversion que aplicaron mas las iglesias protestantes, por sus resultados eficaces, fueron
las campafias evangelistas y modelos de redes de células. Por su puesto existian mas
métodos, entre los que se puede mencionar las visitas casa por casa, predicacion en lugares
publicos, reparticion de panfletos conocidos como “tratados evangelisticos”, envio de
cartas, llamadas telefonicas y mas recientemente, mensajes de texto, publicaciones por
medio de redes sociales y paginas web; no obstante, las campafias evangelistas y modelos
de redes de células son los métodos que han tenido un papel preponderante en el
crecimiento protestante en Costa Rica (Meza, 2023).

Camparias o “cruzadas” evangelistas

Las campanas evangelistas se comenzaron a realizar de manera activa a partir de la década
de 1920, promovidas por la Misién Latinoamericana, en colaboraciéon con otras iglesias.
Esto desatd el descontento de la Iglesia catdlica, acostumbrada a tener el monopolio
religioso, por lo que se produce una serie de discusiones a través de la prensa, asi como de



denuncias por ataques fisicos e intentos de censura hacia los protestantes que eran
sefialados de herejes. Posteriormente, las campafias de esta mision tuvieron un receso de
1934 hasta su reanudacion en 1948; inclusive esta Mision organiz6 una campafa, también
denominada cruzada, encabezada por el popular predicador estadounidense Billy Graham,
como se aprecia en la imagen 1.

Imagen 1. Campariia evangelista encabezaba por Billy Graham en el Parque Antonio
Escarré en San José, Costa Rica (1958)

En la década de 1970 las campaifias tuvieron un nuevo auge, implementadas por
iglesias pentecostales y algunas bautistas, que ya habian comenzado a implementarlas
desde la década de 1950. Estas campafias se diferenciaron de las realizadas en periodos
anteriores porque el pentecostalismo ponia un énfasis especial en la sanidad divina entre los
asistentes, combinandola con labores evangelizadoras, lo que les permitio establecer nuevas
congregaciones. Las Asambleas de Dios, por ejemplo, declararon el afio del “evangelismo
total” en 1975, organizando alrededor de 47 campanas evangelisticas, que tenian una
extension desde un par de dias o hasta cuatro meses (Orellana, 2020).

Establecimiento de células

Desde aproximadamente 1980, a nivel internacional, diversas megaiglesias pentecostales y
neopentecostales impulsaron modelos de estrategia celular como un método de conversion
e iglecrecimiento mas efectivo, a través de diversos nombres y estilos como el “Modelo
G207, “Vision del crecimiento” o “Modelo de Jests”. Estos modelos establecen que el
pastor debe formar discipulos o lideres, como Jests que establecid 12 discipulos, para que
“ganen almas para Cristo”, es decir, conviertan personas.

Su éxito en formar megaiglesias se debe a estos principios de otorgar a sus fieles
una posicion de lider activo que debe convertir a mas personas, pero ademas han fomentado
una mayor competencia entre las propias iglesias, a diferencia de las campafias evangelistas
en las que se favorecian la interdenominacionalidad y la cooperacion. Esto se debe a que el
discipulo o lider es capacitado en la propia iglesia donde va a servir y, si decide ir a otra



congregacion con un modelo similar, no es reconocida su posicion, sino que debe volver a
escalar la piramide de liderazgo (Meza, 2023).

De esta manera, la efectividad de campafias evangelistas se puso en tela de duda, ya
que se consideraba que no ayudaba a mantener a los nuevos fieles en el tiempo, mientras
que los modelos de estrategia celular ofrecian un caracter mas personal, relacional,
comunitario y que permitia dar un mayor seguimiento a los nuevos fieles para garantizar su
permanencia en la congregacion. Por ejemplo, el pastor Jorge Gomez identificd que entre
1985 y 1989, habia una alta deserciéon de miembros en las iglesias protestantes, lo que se
relaciona con que los conversos obtenidos de campafias evangelistas son los mas dificiles
de conservar, es decir, desertan mas que los obtenidos por métodos relacionales. Ya para
1994, la estrategia predominante era la evangelizacion relacional, en la que se atrae a
amigos, familiares, compafieros y vecinos, como se realiza en los grupos celulares en casa
de habitacion (1996, pp. 114-115).

Medios de comunicacion masiva

A partir de 1990 se incorpor6 también el uso de comunicacion masiva de manera activa
mediante el canal de television Enlace, creacion de mas estaciones de radio y, mas
recientemente, a través de Internet, como radio streaming, uso de redes sociales y paginas
web. Incluso, Costa Rica se ha convertido en un bastion protestante influyente en la region,
pues brinda capacitaciones teoldgicas a personas de otros paises y toman popularidad
internacional programas de television, telepredicadores y misioneros costarricenses. Se
produce también la creacion de megaiglesias que se encuentran estrechamente ligadas al
uso de estos medios de comunicacién y acumulan una gran cantidad de fieles e influencia.
Atractivo de los bienes religiosos pentecostales

Otro factor fundamental en el crecimiento del protestantismo es el atractivo y demanda de
bienes religiosos de cada tradicion protestante; ambito en el que ha sido favorecido el
pentecostalismo. El aumento la demanda de bienes religiosos pentecostales influyd en la
propia oferta, ya que ingresaron muchas iglesias pentecostales de origen estadounidense e
incluso, los agentes religiosos que ya profesaban una tradicién protestante historica o
evangélica en el pais se convirtieron al pentecostalismo. Esto ocurrié en las iglesias que
alguna vez surgieron de la Mision Centroamericana y la Mision Latinoamericana. (Meza,
2023)

Respuesta del catolicismo ante la competencia religiosa

Con respecto a la Iglesia catdlica, esta tuvo una respuesta lenta ante la competencia
protestante. Después de los ataques directos contra los protestantes entre 1926 y 1929,
descritos por Ulloa (2022) como los afios mas confrontativos en el campo religioso
costarricense, esta disputa disminuy6 notablemente en la prensa hasta ser casi inexistente,
al menos de forma directa. Segun Werz (1999), para mediados de siglo XX, el catolicismo
le habia restado importancia a la competencia con otras ofertas religiosas al considerar que
no amenazaba realmente su posiciéon como la religion més importante y grande en América
Latina. Asi mismo, se habia dado una reflexién interna en la que se consider6 que las
reacciones iniciales contra el protestantismo fueron negativas y el Concilio Vaticano II,
propici6 a partir de 1962 el ecumenismo y didlogo entre las iglesias cristianas.

El catolicismo, ademas, ha mantenido una estructura mas rigida y un proceso de
formacion sacerdotal mas largo y complejo, lo que lo hace menos competitivo que los
protestantismos. En gran medida, esto se debe a que durante siglos no necesit6 serlo, al ser
la inica opcidn religiosa disponible, y a que no se ha adaptado lo suficiente a los cambios
del mundo moderno, cada vez mas secular y con valores distintos. Todo ello ha generado



cierta insatisfaccion en un sector de sus fieles con respecto a su estructura eclesial y a los
bienes religiosos que ofrece, lo que ha llevado a muchos a abandonar la Iglesia o incluso a
convertirse a otras confesiones.

Factores no religiosos

Influencia cultural estadounidense a partir de la Guerra Fria

Para comprender el crecimiento de los protestantismos es fundamental comprender el rol
que tuvo la Guerra Fria y el imperialismo cultural estadounidense. Durante este periodo el
Estado costarricense y principales medios de comunicacion nacionales se alinearon con los
Estados Unidos como lider del bloque capitalista occidental y cristiano, en contraposicion
del bloque soviético, comunista y “ateo”. Por lo tanto, se promovié el anticomunismo y la
expansion de los productos culturales estadounidenses, idealizando su modo de vida. El
American Way of Life, también implicaba el ambito religioso por lo que, las distintas
corrientes protestantes formaban parte de estos productos culturales que se transmitian a
través del cine, television, radio, entre otros.

Expansion urbana

Otro factor que contribuyd en el crecimiento protestante fue la expansion urbana que se dio
durante un periodo de prosperidad econdomica enmarcada por la “Edad de Oro del
Capitalismo” a nivel global (Marglin, 1988) y el desarrollo del Estado de Bienestar en
Costa Rica. A través de las politicas economicas y sociales se favorecio el aumento de la
clase media, distribucion de la riqueza y la capacidad de consumo de los habitantes. Estas
politicas contribuyeron con la expansiéon del mercado interno mediante el modelo
sustitucion de importaciones, la redistribucion del crédito a través de la banca publica y la
disminucién de produccion agropecuaria en favor de la industria, el comercio, la banca y el
sector publico; generandose asi una disminucion de la poblacion rural, agricola y
campesina que migro hacia las zonas urbanas del centro del pais. (Pérez y Baires, 1987)

Es por esta razon que se da un asentamiento de iglesias en la capital, San José,
durante mediados del siglo XX, ya que por su expansion urbana y poblacional se convirtio
en una zona de especial interés para fundar iglesias. Las misiones estadounidenses tenian
una politica de ubicarse con un minimo de cinco cuadras una congregacion de la otra, para
no competir directamente entre ellas y distribuirse en el espacio, asi como tenian el interés
de instalarse en barrios de clase media baja. (Ratcliffe, 1977)

Este fendmeno se comprueba también con la distribucion por region
socioecondmica, ya que, en 1978, el 41,9% de las iglesias protestantes se asentaban en la
Region Central y en 2013 representaban un 41,6% del total. En 2013, le seguian la Region
Huetar Atlantica (18,3%), es decir, el Caribe con influencia de poblacion antillana
protestante, la Region Brunca (12,7%) y la Region Huetar Norte (12,6%).

Gradfico 2. Cantidad de congregaciones en 1978 entre cantidad de poblacion por canton



80

—
Q
& 70 ®
] R?=10.6386
£ 60
§ 50
8 =)
e 40
£ .
o o 30 LY °
3 e
e} 20 [ ® .,.Q"..
< 0 ¢ .:' o
g 0 * L ‘
O
0 50000 100000 150000 200000 250000

Cantidad de poblacion por canton

Fuente: Meza (2023) con base en el directorio de iglesias de 1978 (PROCADES, 1978) y el
censo nacional de 2011 (INEC, 2011).

Gradfico 3. Cantidad de iglesias 2013 entre cantidad de poblacion por canton segun censo
del INEC de 2011

L 250
2 R? = 0.6661 .9
2 200 °
5 ° .
°g T e
e 150
o [ ]
S 8 100 0o o
S “*o‘. o o ©
= 50
= [ ) ®
8 R} ooyt
0 ”'
0 50000 100000 150000 200000 250000 300000 350000

Cantidad de poblacion por canton

Fuente: Meza (2023) con base en el directorio de iglesias de 2013 (PROLADES, 2014) y el
censo nacional de 2011 (INEC, 2011).

Los graficos 2 y 3, presentan la comparacion de los datos de cantidad de poblacion e
iglesias por canton en 1978 y 2013, respectivamente. Para 1978 se obtiene un coeficiente de
correlacion de Pearson (r) de 0,7991 y un coeficiente de determinacion (R?) de 0,6386. Lo
que nos indica que existe una significativa entre ambas variables, entre mayor cantidad de
poblacion, hay mayor cantidad de iglesias por canton. Para 2013, esta correlacion es aun
mas significativa, pues el coeficiente de correlacion de Pearson (r) asciende a 0,8162 y el
coeficiente de determinacion (R?) a 0,6661. A nivel provincial se reproduce este fenémeno,
pues se encontraron correlaciones que indican que los cantones con mas iglesias tienden a
ser las cabeceras de provincia, que a su vez son los que albergan mas poblacion.

La concentracion en las areas urbanas posiblemente se debia a que resultaba mas
eficiente para las iglesias aplicar era mas eficiente aplicar métodos de conversion, como las
campafias evangelistas y otras actividades similares, pues se atraia una mayor cantidad de
personas en un espacio geografico menor.

Politicas neoliberales



Se encuentra que a partir de 1982-1983 aproximadamente, el protestantismo comenzo6 a
desacelerar su crecimiento anual, segin las estimaciones de PROLADES e IMDELA
(Holland, 1998), lo cual concuerda la “Crisis de la deuda latinoamericana”, aunada a la
desestabilizacion social y politica que estaba atravesando Centroamérica. Para el caso de
Costa Rica, no se encuentran datos que sustenten hipotesis surgidas desde finales del siglo
XX que consideraban que, los pentecostales en particular, crecieron debido a la crisis junto
con la pobreza y decadencia de la clase media, como una forma de reemplazo de la ayuda
social de los estados.

El posible impacto que generd la crisis de la década de 1980 y las politicas
neoliberales al campo protestante, es mas bien que la sociedad ha adoptado cada vez mas
los valores que impulsa el neoliberalismo como el individualismo y consumismo; lo que ha
llevado a que la “teologia” de la prosperidad y los valores neopentecostales, que son
compatibles con éste, sean asimilados con mayor facilidad. Esto contribuye en la
decadencia de los protestantismos histdricos y evangelicales, mientras que los
neopentecostales crecen y logran alcanzar cada vez més sus aspiraciones politicas.

No se han encontrado tampoco datos cuantitativos confiables que asocien al
pentecostalismo directamente con la pobreza. Si se compara el directorio de iglesias de
2013 con indicadores sociales del INEC y del MIDEPLAN, no se encuentra correlacion
directa entre la cantidad de iglesias por canton con respecto a indicadores sociales, como
indice de desarrollo social (r = 0,23), indice de desarrollo humano (r = 0,27) o indice de
pobreza humana (r = 0,15).

Incluso, Schafer (2009) encontré que en Guatemala se han concentrado en distintas
clases sociales: clase alta, catolicismo y evangelicalismo; el neopentecostalismo y el
catolicismo carismatico en la clase alta incipiente y en clase media alta; el pentecostalismo
y el catolicismo popular en la clase media y baja.

Globalizacion contemporanea

Mas recientemente se debe considerar el el proceso de globalizacién contemporanea, desde
el fin de la Guerra Fria con la liberalizacion de los mercados y la expansion de la
comunicacion global (Hausberger y Pani, 2018), que ha cambiado inclusive la manera en la
que se aprecia el espacio y el tiempo (Mazlish, 1999). El protestantismo se ha visto alin mas
beneficiado de este fendmeno, provocando que instituciones e iglesias, que se comportan
como entidades transnacionales, se interconecten con mayor facilidad para intercambiar
métodos de conversion, modelos de crecimiento, organizacion, practicas, nuevas ideas
teologicas e, incluso, financiamiento. A su vez, sus ideas son mas difundidas, provocando
que la conversion pueda lograrse fuera de la intervencion de comunidades religiosas
mediante la comunicacién global, como la radio, television, internet y redes sociales
(Moore, 2021).

Decisiones individuales segun su contexto familiar y social

Finalmente, ademés de los factores religiosos y los factores sociales, econdémicos y
politicos, no se debe obviar que existe la capacidad eleccion y psique particular de cada
individuo para decidir ingresar en el proceso de conversion hacia una religion o la no
creencia. A su vez, hay una influencia por el contexto familiar, social y econdomico, que
pueden determinar en la adopcidon, mantenimiento o cambio de una religion.

Referencias
Bastian, Jean Pierre (2006). De los protestantismos histéricos a los pentecostalismos
latinoamericanos: Analisis de una mutacion. Revista de Ciencias Sociales (16), 38-54.



Beltran, William Mauricio (2010). La teoria del mercado en el estudio de la pluralizacién
religiosa. Revista Colombiana de Sociologia 33(2), 41-62.
https://www.redalyc.org/pdf/5515/551556233003.pdf

Frigerio, Alejandro (2000). Teorias econdmicas aplicadas al estudio de la religion (Hacia
un nuevo paradigma?. Boletin de lecturas sociales y economicas 7(34).

Hausberger, Bernd y Pani, Erika (2018). Historia Global Presentacion. Historia Mexicana
68(1), 177-196.
https://historiamexicana.colmex.mx/index.php/RHM/article/view/3640/3549

Holland, Clifton (1998). El movimiento protestante en Costa Rica: Lista de
denominaciones y asociaciones de iglesias, 1998. Centro de Investigacion Sociorreligiosa
(CISRE), adscrito a la Federacion Alianza Evangélica Costarricense (FAEC)

IDESPO-UNA (2025). Percepcion de la poblacion costarricense sobre valores y practicas
religiosas, 2024. (Informe de la encuesta). https://www.observatoriodeloreligioso.org/wp-
content/uploads/2025/02/InformeValoresPracticasReligiosas2024.pdf

Instituto Nacional de Estadistica y Censos (2011). Censo 2011. https://inec.cr/estadisticas-
fuentes/censos/censo-2011

Gomez, Jorge (1996). Crecimiento y desercion en la iglesia evangélica costarricense.
Instituto Internacional de Evangelizacion a Fondo.

Marglin, Stephen A. (1988). Lessons of the Golden Age of Capitalism. Research for Action,
UNU WINDER. https://www.wider.unu.edu/publication/lessons-golden-age-capitalism
Mazlish, Bruce (1999). A Tour of Globalization. Indiana Journal of Global Legal Studies
7(1), 5-16.

Meza Li, Jennifer (2023). El crecimiento y difusion del protestantismo en Costa Rica (1965
- 2018). [Tesis de Maestria Académica en Historia] Universidad de Costa Rica.
https://www.kerwa.ucr.ac.cr/items/6006f988-719¢-4446-bf02-222928c91¢c05

Meza Li, Jennifer (2025). Misiones de fe e iglesias protestantes en Costa Rica: origen,
organizacion y plataforma institucional (1890-2019). Siwo Revista De Teologia, 18(1), 1-
44, https://doi.org/10.15359/siw0.18-1.7

Moore, Kathleen M. (2021). Religious Outsiderhood in a Globalizing World. En Kanwal
Sheikh, Mona y Svensson, Isak (Eds.), Religion, Conflict, and Global Society: A Festschrift
Celebrating Mark Juergensmeyer. Danish Institute for International Studies.
https://pure.diis.dk/ws/files/4345452/Religion_Conflict and Global_Society Festschrift D
IS Book May 21.pdf

Orellana, Luis (2020). El movimiento pentecostal en Costa Rica 1930-1980. En Mansilla,
Miguel Angel y Mosquera, Mariela (Eds.), Sociologia del pentecostalismo en América
Latina. RIL editores y Universidad Arturo Prat.

Pérez Brignoli, Héctor y Baires Martinez, Yolanda (1987). Crecimiento y crisis de las
economias centroamericanas 1950-1980. Anuario de Estudios Centroamericanos 13(2), 63-
92. https://archivo.revistas.ucr.ac.cr//index.php/anuario/article/view/2856

Periodico Maranata (2010). Semblanza de Hugo y Oliva Worsfold [Video]. YouTube.
https://www.youtube.com/watch?v=2WKYjRaKF0g&t=210s

PROCADES [PROLADES] (1978). Directorio de iglesias, organizaciones y ministerios
del movimiento protestante en Costa Rica.

PROLADES (2014). Base de datos de Iglesias Evangélicas locales, 2013.

Ratcliffe, Jane E. (1977). Distribution Of Protestant Denominations In Costa Rica.
Publication Series (Conference of Latin Americanist Geographers) 6, 75-84.
http://www.jstor.org/stable/25765584



https://www.redalyc.org/pdf/5515/551556233003.pdf
https://historiamexicana.colmex.mx/index.php/RHM/article/view/3640/3549
https://www.observatoriodeloreligioso.org/wp-content/uploads/2025/02/InformeValoresPracticasReligiosas2024.pdf
https://www.observatoriodeloreligioso.org/wp-content/uploads/2025/02/InformeValoresPracticasReligiosas2024.pdf
https://inec.cr/estadisticas-fuentes/censos/censo-2011
https://inec.cr/estadisticas-fuentes/censos/censo-2011
https://www.wider.unu.edu/publication/lessons-golden-age-capitalism
https://www.kerwa.ucr.ac.cr/items/6006f988-719c-4446-bf02-222928c91c05
https://doi.org/10.15359/siwo.18-1.7
https://pure.diis.dk/ws/files/4345452/Religion_Conflict_and_Global_Society_Festschrift_DIIS_Book_May_21.pdf
https://pure.diis.dk/ws/files/4345452/Religion_Conflict_and_Global_Society_Festschrift_DIIS_Book_May_21.pdf
https://archivo.revistas.ucr.ac.cr/index.php/anuario/article/view/2856
https://www.youtube.com/watch?v=2WKYjRaKF0g&t=210s
http://www.jstor.org/stable/25765584

Schifer, Heinrich (1992). Protestantismo y crisis social en América Central. Departamento
Ecuménico de Investigaciones.

Schéfer, Heinrich. La generacion del sentido religioso — observaciones acerca de la
diversidad pentecostal en América Latina. En Chiquete, Daniel y Orellana, Luis (Eds.),
Voces del pentecostalismo latinoamericano (IIl): Teologia, Historia, Identidad.
EMW/CETELA.

Ulloa, Moénica (2022). La participacion evangélica en la politica costarricense: El caso
pentecostal y neopentecostal 1980-2018 [Tesis de Maestria en Historia Aplicada]
Universidad Nacional de Costa Rica.

Werz, Nikolaus (1999). La reaccion catolica a la competencia religiosa de los
pentecostalismos. El caso de Costa Rica. Ibero-amerikanisches Archiv 25(1/2), 145-173.



Opiniones y experiencias de jovenes que tensionan la laicidad mexicana:
Catolicismo, derechos sexuales y reproductivos e intolerancia por
condicion de género y creencia

Efrén Gonzalez Pérez!
A modo de introduccion

El presente ensayo tiene como proposito sumarse a una serie de trabajos recientes dentro
del campo de la sociologia y la antropologia de la religién con respecto a problematizar la
narrativa oficial de la laicidad en y desde contextos locales (Gaytan y Guerrero, 2017;
Mora, 2018; Garma, Corpus y Ramirez, 2021; Gutiérrez, 2021; Garma, y Meza, 2023).

Este trabajo es parte de una investigacion de tesis de licenciatura en sociologia con
enfoque exploratorio. Al ingresar al campo se realizé observacion participante con el fin de
establecer un rapport entre investigador y coproductores, asi como reconocer las dindmicas
y perfiles sociales de las y los jévenes que forman parte de una pastoral juvenil catdlica en
el municipio de Ecatepec, estado de México. Esto permitié una dindmica mas humana para
posteriormente aplicar entrevistas y cuestionarios? con el fin de contrastar y ampliar de
forma empirica, los hallazgos reportados en la literatura especializada sobre las tensiones
entre el espacio publico, especialmente la escuela, y la dimension religiosa en México
(Molina, 2016; Gutiérrez, 2021; Meza, 2023).

En ese tenor, el presente trabajo se divide en tres apartados: 1) una exposicion que
articula las relaciones entre religion y laicizacion en la linea propuesta por Dobbelaere
(1994), junto con un ejemplo en el que se muestra uno de los efectos que dicho proceso
tiene sobre la diversificacion religiosa, desde la mirada joven; 2) posteriormente, se
exponen algunas opiniones opuestas a la narrativa oficial de la laicidad en torno a los
derechos sexuales y reproductivos; 3) asi como dos experiencias en las que la condicioén de
género y credo, respectivamente, se vuelven objeto de vulnerabilidad en su encuentro con
distintos actores. El objetivo es problematizar especificamente las nociones de la narrativa
oficial de la laicidad, la cual, sostiene garantizar, resguardar y promover la igualdad, la
tolerancia y la no discriminacion tanto por parte de las instituciones del Estado hacia los
ciudadanos cuanto en las relaciones entre estos mismos (Salazar, 2013, pag. 57).

! Egresado de Sociologia por la FES Aragon, Universidad Nacional Auténoma de México. ORCID:
https://orcid.org/0009-0007-5785-2000. Contacto: efrengp2027@gmail.com

2 En septiembre de 2022 se comenzd, mediante “oportunidad” y bola de nieve, la observacién participante que
concluyd en enero de 2023, no obstante, después se participd en dos eventos diocesanos juveniles, el Gltimo a
inicios de 2024. Esto facilito la produccion del rapport, el cual, permitidé la posterior produccion y
levantamiento de cuestionarios y entrevistas semiabiertas durante noviembre y diciembre de 2022. El objetivo
de este procedimiento fue captar las opiniones y trayectorias de un total de 10 jovenes, mujeres y hombres de
entre 14 y 28 afios, con autoidentificacion catolica. Cabe decir que todos los ejemplos aqui expuestos tuvieron
consentimiento de las personas participantes. Para resguardo de su privacidad, todos los nombres fueron
sustituidos por un seudonimo.



https://orcid.org/0009-0007-5785-2000

La poblacion joven, ;creyente y laica?

(Puede la poblacion joven ser a la vez religiosa y laica? A primera vista podria parecer
contradictorio si por laicidad se entiende una cualidad antirreligiosa y/o irreligiosa. Es
cierto que, durante el proceso histdrico de consolidacion de la nacidn mexicana el Estado
asumi6 distintos modelos de laicidad (Rivera, 213), pero ello no significé la pérdida de la
creencia, sino la limitacion de la influencia de la Iglesia catolica sobre los ambitos juridico,
politico y civil, con mayor o menor radicalidad (Blancarte, 1992/2012; Meyer, 2005), asi
como la posterior reconfiguracion contemporanea de lo religioso.

Desde una perspectiva tedrico-sociologica, esta separacion de esferas o instituciones
corresponde a una “secularizacion del Estado” o “secularizacion politica”. Por lo que la
laicidad vendria asociada con “[...] el proceso general de diferenciacion que genera un
movimiento de autonomizacion de la esfera politica respecto a la esfera religiosa, y como
consecuencia un esfuerzo de separacion de lo religioso respecto a los asuntos publicos.”
(Blancarte, 2015, pag. 666). Por ello, lo central es identificar la fuente de la legitimidad del
Estado: (lo hace a partir de una legitimidad basada en elementos religiosos o en la
soberania popular? (Blancarte, 2004).

Por lo demas, cuando el proceso de diferenciacion se produce entre otras esferas
distintas a la de la politica, como, por ejemplo, la economia, la cultura, la ciencia, la
educacion o la salud, hablamos de “secularizacion social”, en la cual cada campo se
autonomiza y racionaliza bajo sus propias logicas. Finalmente, la laicidad, en tanto
principio juridico, no busca erradicar la religion, sino garantizar la libertad de pensamiento,
de credo y de culto, tal como lo planteaba desde un inicio el pensamiento juarista (Galeana,
2013).

En ese sentido, al menos en un principio, México no atraviesa una “secularizacion
social” como en otras regiones, sino que, inicia con la laicizacion de la Republica y
expande esa misma logica de separacion politico-religiosa a partir del instrumento juridico
de las Leyes de Reforma (Yturbe, 2010) hacia instituciones estratégicas de control social,
como, por ejemplo, la salud, la educacion, la economia, el &mbito civil, etcétera. El estado
laico es asi el producto de un proyecto politico moderno impulsado por liberales. Por esta
misma razon es que el presente trabajo entiende el proceso de “laicizacion” como una
forma particular de secularizacion, de caracter multi-dimensional, en el sentido propuesto
por Karel Dobbelaere.

Este autor distingue entre indicadores “significativos” y “predictivos” del proceso
por el cual, lo religioso pierde centralidad en el orden social. De ahi que convenga
distinguir tres niveles de analisis: 1) desde un nivel macro, la diferenciacion institucional
como la caracteristica esencial del proceso; 2) desde un nivel meso, a partir del cambio
religioso tanto a nivel interno como externo de las instituciones religiosas; y, 3) desde un
nivel micro, donde lo observable son las transformaciones de la practica, creencia, moral y
valores de los sujetos creyentes con respecto a los marcos litlirgico-teologicos oficiales de
las iglesias. So6lo después de realizar esta distincion se puede corroborar empiricamente los
efectos que estas tres dimensiones de analisis podrian producir en una dinamica de
interrelacionalidad (Dobbelaere, 1994, pags. 8-9). Cabe senalar la no neutralidad o
causalidad de este proceso, antes bien, la laicizacion estd dinamizada por un particular
proyecto politico-moderno, intelectual y de raiz occidental-cristiana (secularizada), que
produce su identidad a partir de su oposicion con la religion cristiana, enunciando,
clasificando y asignandole un lugar particular, de menor estatus, frente a los pilares de la
razon ilustrada (Dubuisson, 2007).



Siguiendo estas consideraciones, se puede entender mejor el contexto religioso mas
reciente que atraviesa a la poblacion joven. Mediante el proceso de laicizacion y la laicidad
anticlerical en México, la Iglesia catdlica es debilitada estructural y eclesidsticamente,
desembocando en un proceso de desinstitucionalizacion religiosa, no homogéneo, y una
“fluidicacién” de simbolos, signos, mitos, ritos y otras practicas religiosas (Mardones,
1996a, 1996b), principalmente elementos magico-esotéricos e instituciones evangélicas,
que, terminan repercutiendo en una descatolizacion (Gaytan, 2020) y alejamiento general
de las instituciones religiosa por parte de la poblacion joven (Corpus, 2014).

No obstante, que la poblacion joven se sitie en la tendencia de un progresivo
alejamiento respecto de las creencias y practicas oficiales de la institucion catolica en
Meéxico (Corpus, 2019), no significa causalmente la pérdida de la creencia, ni tampoco la
imposibilidad de producir discursos morales conservadores, los cuales, pueden ser
socializados a través de la tradicion o la familia (Corpus, 2020). Por otra parte, tampoco
debemos caer en la trampa de asociar a una moral “secularizada” la incapacidad de producir
relatos conservadores u opuestos a los principios de la laicidad (Molina, 2018, pag. 38-39).
A su vez, hay que evitar el estereotipo de asociar necesariamente una moral conservadora
con el pertenecer a una pastoral juvenil catolica; en ese sentido, asistir, unirse 0 mantenerse
dentro de una forma maés institucionalizada del creer puede responder a una necesidad de
pertenencia mas que a una conviccion por el dogma y sus postulados morales al pie de la
letra (Salazar, Barrera y Espino, 2015).

Asi, por ejemplo, no todas las opiniones y trayectorias religiosas de esta
investigacion respondieron a logicas conservadoras, y en mas de una ocasion el agente
familiar, méas que el institucional, fue preponderante en la socializacion de una moral
religiosa. Si bien, so6lo hubo una joven (Francisca) completamente positiva frente a los
derechos sexuales y reproductivos, en otros casos las posturas fueron conciliadoras, aunque
con restricciones personales frente a la incorporacion de una moral o cultura laica en favor
y reconocimiento de la diversidad religiosa, sexual y de género.

En el caso de México, la diversidad religiosa puede ser ubicada a partir de la década
de 1960, pero el fenomeno es mds notorio a partir del presente siglo (De la Torre y
Gutiérrez, 2014; Diaz, 2021). En ese contexto, uno de los efectos posibles de la diversidad
religiosa es el pluralismo, asi como la emergencia de fundamentalismos (Berger, 2016;
Dobbelaere, 1994). Asi pues, en este apartado se muestra un ejemplo en torno a las
transformaciones sobre las creencias de las y los jovenes catdlicas(os). A partir de algunas
creencias de la religion popular, catdlica, africana, asidtica e incluso de sistemas
explicativos seculares disruptivos, se busca dar cuenta de la diversidad, la relativizaciéon o
el rechazo frente a estas. En ese tenor, la Tabla 1 muestra el total de creencias a través de
una grafica que expone el tipo de posicionamiento entre el total porcentual de jovenes con
respecto a cada creencia y con posibles respuestas que expresan una conviccion positiva y
negativa: “si cree” y “no cree”, hasta la creencia vacilante: “cree en parte”, o la total
relativizacion: “lo considera una posibilidad”:



Tabla 1. Distribucion porcentual de creencias segun su grado de aceptacion, rechazo o
duda por parte de las juventudes catolicas

B Sicree | Nocree [l Lo considera una posibilidad [l Cree en parte

Dios
Resurreccién
Diablo
Fantasmas
Santeria/brujeria

Limpias

Creencia

Vibras/energias
Reencarnacian
Horéscopos

Ownis y extraterrestres

Mundos paralelos

0% 25% 50% 75% 100%

Fuente: Elaboracion propia a partir del trabajo de campo.

A primera vista, la diversidad religiosa es un hecho: aunque la certeza mas absoluta
sigue siendo la creencia en Dios, mientras que no tanto la del Diablo, se logra visibilizar un
panorama dicotomico en torno a otras creencias de la religion popular como lo son, por
ejemplo, las limpias y las vibras o energias. Por su parte, la creencia en los hordscopos
coincide con la tendencia general segun algunas estadisticas nacionales, es decir, la
creencia se rechaza o existe un poco de duda respecto a su legitimidad (Salazar, Barrera y
Espino, 2015). Mientras que el efecto de la relativizacion (Berger, 2016, pag.9-71) es
perceptible en el posicionamiento frente a creencias asiaticas, africanas o seculares que
tuvieron un mayor porcentaje de variacion entre las posibles respuestas. La narrativa de un
joven, con respecto a los horoscopos, es ejemplar de este proceso de relativizacion de los
sistemas de creencias: “No creo en ellos, pero si los leo por morbo, no porque no crea en
ellos no voy a ponerlo en duda, a lo mejor tiene un grado de certeza”. Otro caso fue la
creencia de “mundos paralelos”. Al respecto, una joven comentd lo siguiente: “Me parece
algo muy mitico, algo de mucho respeto quiza. Yo creo que mis dudas empezaron a partir
de esta pelicula, Caroline, pero no dudo de mundos paralelos”.

Discursos intolerantes frente a los derechos sexuales y reproductivos

Este apartado expone algunas opiniones y expresiones que muestran la falta de una cultura
laica en favor del libre desarrollo sexual y reproductivo en las subjetividades jovenes.
Como se dijo anteriormente, el hecho de que se despliegue un alejamiento por parte de la
poblacion creyente de los sistemas de creencias oficiales, no implica que la poblacion joven
no quede exenta en la reproduccion de discursos que constrifien el libre desarrollo de la
sexualidad, o bien, que tomen una posicion intolerante frente a los derechos sexuales y
reproductivos de las disidencias sexogenéricas (aun y formando parte de las mismas
disidencias).



Respecto al uso de anticonceptivos, por ejemplo, Linaexpresé estar en total
desacuerdo con el uso del conddn, la pildora anticonceptiva y la pildora del otro dia. Al
profundizar en su postura, el factor socializante clave fue la familia: “En mi casa me hablan
mucho de que estan mal porque estds impidiendo la vida. Entonces con los métodos en
general pues no estoy de acuerdo”.

Por otra parte, la interrupcion legal del embarazo fue muy polémica entre las
opiniones y respuestas que las y los jovenes expresaron. Desde posiciones totalmente en
contra hasta otras mas matizadas en las que, “depende del contexto” y “a favor si es
violacion”. Ruth, por ejemplo, comenta estar en contra: “siento que si la persona no queria
nada de nada, pues para qué tener al chamaco si no queria nada. Osea, si no querian tener
nifios pues para qué tener sexo si no querian nifios”.

Ambos casos son interesantes porque resaltan el valor de la vida. En el caso de
Lina, el uso de anticonceptivos, en general, esta mal, porque evitan la procreacion y eso
representa un pecado desde la mirada catdlico tradicional y oficial. Ruth, por su parte, no
solo manifiesta el mismo valor por la vida, sino que, asocia el libre desarrollo sexual con el
fin Unico de la procreacion. Segun el Catecismo de la Iglesia Catolica, “[...] la institucion
misma del matrimonio y el amor conyugal estan ordenados a la procreacion y a la
educacion de la prole y con ellas son coronados como su culminacion [...] “Creced y
multiplicaos” (Gn 1,28).” (Iglesia Catolica, 1997, n.1652, parrafo 1-2).

Respecto a los derechos de las disidencias sexogenéricas, las opiniones en torno al
tema de la adopcion homoparental fueron igual de negativas o vacilantes que la
interrupcion legal del embarazo. Algunas oposiciones partieron de supuestos problemas que
un tipo de socializacion homoparental podria causar sobre la identidad de las infancias,
pero, sobre todo, mostraron el valor predominante que sigue teniendo la legitimidad de la
familia tradicional. Siguiendo a Ruth, “el nifio o la nifia, o lo que sea, los nifios no van a
saber quién es el papa y quién es la mama. Por eso estoy en contra”.

El caso de Amancio es paradigmatico y muestra que, no por el hecho de pertenecer
a una minoria sexogenérica se estd exento de reproducir discursos y creencias contrarias a
la dignidad y respeto por los derechos sexuales y reproductivos del grupo al cual se
pertenece. Si bien, respondid estar a favor de la adopcion homoparental, matizd: “Mira, y
€S0 que Yo soy gay, pero yo creo que una pareja del mismo sexo si podria, pero creo que
una familia tradicional es lo ideal”.

La creencia como sustrato fértil en la produccion de intolerancias religiosas y
sexogenéricas en el espacio publico

Los siguientes dos ejemplos tienen la intencion de visibilizar la falta de materializacion de
una cultura laica tanto a nivel institucional como entre los mismos sujetos. El primer caso
(a), ejemplifica una tension entre sujetos a partir del cruce género-religion en la via publica;
el segundo ejemplo (b), expresa la intolerancia hacia la creencia en el espacio de la
educacion publica, la cual, en teoria, deberia ser garantizada bajo principios de laicidad por
funcionarios laicos:

a) Francisca, quien es catequista de su parroquia, experimentd un momento de
tension por motivos de género en el transporte ptblico de su colonia. Durante la entrevista,
en la seccidon de discriminacién por cuestiones de credo, ella comentd haber sentido mucho
miedo de que una madre y su hijo, quien era catecimeno de Francisca, la vieran en la
estacion del Mexibus junto a su novia. Ante tal situacion, decidié esconderse para no ser
vista, pues temia que la madre se diera cuenta de su orientacion sexual y comentara el caso



a la coordinadora de catecismo de su parroquia. Asimismo, compartio sentir miedo y pena
de que conocidos de su escuela la vean en su parroquia.

b) Sarnai, por su parte, padecid de discriminacion por cuestiones de credo mientras
cursaba el CCH en la UNAM. En una ocasion, su profesor de filosofia le preguntd por el
origen de su nombre (el cual era biblico), posteriormente, su maestro la cuestiond sobre su
creencia, especificamente, le pregunt6 si era catolica. Sarnai respondid que siy a partir de
ese momento, comenta, tuvo muchas dificultades para aprobar esa materia (la cual termin6
aprobando con 6. Otra experiencia fue similar en su clase de historia, en la cual,
constantemente escuchd a su profesor expresar comentarios discriminatorios hacia la
creencia y practica religiosa: “Nos estan dando atole con el dedo”, “De ustedes depende si
despiertan o no”, “;En serio crees en alguien? ;Qué patético!” y “La iglesia es una
institucion que te manipula”.

Estos ejemplos muestran la falta de materializacion de una cultura laica tanto a nivel
horizontal en las relaciones interpersonales, como a nivel vertical entre instituciones y
sujetos. El primer caso expone el miedo que la poblacion con una orientacion sexual no
normativa experimenta frecuentemente en México (Peinado y Gonzélez, pag. 7, 2024),
mientras que el segundo, muestra que la porosidad de la escuela publica no es sélo con
respecto a la influencia cultural del catolicismo (Gutiérrez, 2021), sino, ademas, del
“laicismo” que anula y suprime “lo religioso o espiritual a través de un discurso de
intolerancia” (Meza, 2023, pag. 113).

Tabla 2. Perfiles de personas entrevistadas

Seudénimo Lina Ruth Amancio Francisca Sarnai

Edad 14 afios 25 afos 27 afios 15 afios 22 afos

Identidad  de | Mujer Mujer Hombre Mujer Mujer

género

Orientacion Heterosexual Heterosexual Homosexual Homosexual Heterosexual

sexual

Ocupacion Estudiante Trabajo Trabajador Estudiante  y | Desempleada
doméstico Trabajadora

Escolaridad Secundaria Secundaria Licenciatura Media Superior | Licenciatura

Estado civil Soltera Soltera Soltero Soltera Soltera

Fuente: Elaboracion propia a partir del trabajo de campo.

A modo de conclusion: Fronteras en disputa

Para finalizar, este ensayo invita a repensar las fronteras del proceso de laicizacion en
México no como algo fijo, sino en disputa como espacios de negociacion entre instituciones
y actores (De la Torre, 2013, pags. 117 y 128), donde la dimensién religiosa termina por
cruzarse con distintas areas de la vida social, cultural, econdmica, psicolédgica, historica y
politica de la sociedad (Ulloa y Paz, 2023), y, especialmente las instancias religiosas y sus
dogmas que estiran las fronteras de la laicidad en miras por dirimir la vida publica
(Blancarte, 2015, pag. 665).

Bibliografia

Berger, Peter. (2016). Los numerosos altares de la modernidad. En busca de un paradigma
para la religion en una época pluralista. Sigueme

Blancarte, Roberto. (1992/2012). Historia de la Iglesia catdlica en México 1929-1982.
(Primera edicion electronica). Fondo de Cultura Econdmica.



Blancarte, Roberto. (2004). Definir la laicidad (desde una perspectiva mexicana). Revista
internacional de filosofia politica, n.24, pags. 15-27.

Blancarte, Roberto. (2015). ;Por qué la religion “regres6” a la esfera publica? Estudios
Socioldgicos XXXIII, n. 99, pags. 659-673.

Corpus, Ariel. (2014). ;Coémo nuestros padres han creido? Jévenes evangélicos y
desafiliacion eclesial en México. Cultura y Religion, Vol. 8, n. 1, pags.30-46.

Corpus, Ariel. (2019). Los jovenes y la religion: un acercamiento a partir de la Encuesta
Nacional sobre Creencias y Practicas Religiosas en México. Antropologia Americana, vol.
4,n. 7, pags.119-139.

Corpus, Ariel. (2020). Los jovenes y la religion: apuntes para comprender su relacion entre
ambas realidades. Oikodomein, Ario 24, n. 20, pags.6-14.

De la Torre, Renée. (2013). Una agenda epistemologica para replantear las maneras de
entender la secularizacion en América Latina. Relacion entre modernidad y religion. En
Verdnica Giménez Béliveau y Emerson Giumbelli (coords.). Religion, cultura y politica en
las sociedades del siglo XXI. (pags.109-156). Biblos.

De la Torre, Renée y Gutiérrez Zuiiga, Cristina. (2014). La religion en el censo: recurso
para la construccion de una cultura de pluralidad religiosa en México. Cultura y Religion,
vol. 8, n. 2, pags. 166-196.

Diaz Dominguez, Alejandro. (2021). ;Qué nos dice el Censo 2020 sobre religion en
Meéxico? [Blog de analisis de datos]. Nexos

Dobbelaere, Karel. (1994). Secularizacion: un concepto multi-dimensional. [Traduccion de
Eduardo Sota Garcia. Texto original publicado en 1881 con el titulo Secularization: a
multi-dimensional concept]. Universidad Iberoamericana.

Dubuisson, Daniel. (2007). The Western Construction of religion: Myths, Knowledge, and
Ideology. Jhons Hopkins University Press.

Galeana, Patricia. (2013). El pensamiento laico de Benito Juarez. En Pedro Salazar Ugarte
y Pauline Capdevielle (coords.). Para entender y pensar la laicidad. (Tomo 1, pags.67-94).
Universidad Nacional Autonoma de México.

Garma, Carlos, Corpus, Ariel y Ramirez Morales, Maria del Rosario (coords.). (2021).
Religion y politica en la 4T. Debates sobre el Estado laico. Universidad Auténoma
Metropolitana; Juan Pablo Editor.

Garma, Carlos y Meza Torres, Andrea (coords.). (2023). Aproximaciones criticas a la
laicidad: desafios contemporaneos. Universidad Autonoma Metropolitana, Unidad
Iztapalapa; Del Lirio.

Gaytan Alcala, Felipe y Guerrero Espinosa, Nicéforo. (2017). Sacralizacion de la tradicion,
suspension de la legalidad: los dilemas de la laicidad desde las politicas municipales. En
Felipe Gaytan Alcald y Nicéforo Guerrero (coords.). Laicidad, imaginarios y ciudadania en
América Latina. (pags. 57-83). [Edicion digital]. Parmenia.

Gaytan Alcald, Felipe. (2020). Dinamicas de la catolicidad en América Latina: pertenecer y
creer en contextos de cambio religioso. Vinculos. Sociologia, andlisis y opinion, n. 16,
pags. 37-59.

Gutiérrez Zuniga, Cristina. (2021). Modelos de convivencia en transicion: la escuela
publica y la diversidad religiosa en México. En Renée de la Torre y Pablo Seman (eds.).
Religiones y espacios publicos en América Latina. (pags. 135-160). CLACSO.

Iglesia Catolica. (1997). Catecismo de la Iglesia Catdlica. Libreria Editrice Vaticana.
(Version online, recuperado de:
https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/p2s2c3a7_sp.html).



https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/p2s2c3a7_sp.html

Meza, Andrea. (2023). Diversidad religiosa y laicidad en la educacion superior publica.
Una etnografia sobre estudiantes de la Universidad Nacional Auténoma de México. En
Carlos Garma y Andrea Meza. Aproximaciones criticas a la laicidad. (pags.93-134).
Universidad Autdbnoma Metropolitana Unidad Iztapalapa; Del Lirio

Mardones, José Maria. (1996a). De la secularizacion a la desinstitucionalizacion religiosa.
Politica y sociedad, vol. 22, pags. 123-135.

Mardones, José Maria. (1996b). jHacia donde va la religion?: postmodernidad y
postsecularizacion. Cuadernos de Fe y Cultura; ITESO; Universidad Iberoamericana.
Meyer, Jean. (2005). La Iglesia catolica en México 1929-1965. Documentos de Trabajo, n.
30, pags.1-35. Centro de Investigacion y Docencia Econdmicas.

Molina Fuentes, Mariana G. (2016). Buenos catolicos y buenos ciudadanos. Socializacion
de valores entre adolescentes de escuelas religiosas en la Ciudad de Meéxico. [Tesis
doctoral de Ciencia Social con especialidad en Sociologia]. Colegio de México.

Molina Fuentes, Mariana G. Educacion laica y educacion religiosa. Entender el mundo
desde dngulos diferentes. Serie Cultura Laica, n. 13. Catedra Extraordinaria “Benito
Juarez”, UNAM.

Mora Duro, Carlos Nazario. (2018). Tensiones de la laicidad en el espacio publico: a
propésito de la movilizacion del Frente Nacional por la Familia. En Carlos Garma, Maria
del Rosario Ramirez y Ariel Corpus (coords.). Familias, Iglesias y Estado laico. (pags. 45-
67). Universidad Autobnoma Metropolitana, Unidad Iztapalapa; Del Lirio.

Peinado Gutiérrez, Karla y Gonzalez Pérez, Efrén. (2024). Cuéntame... ;Qué dicen las
estadisticas sobre los crimenes de odio hacia la poblacion LGBTQ+ en México? (Ponencia
en extenso presentada el 16/09/24 en la Facultad de Sociologia, Universidad Veracruzana).
Sociedad Mexicana de Sociologia.

Rivera Castro, Faviola. (2013). La laicidad liberal. En Pedro Salazar Ugarte y Pauline
Capdevielle (Coords.). Para entender y pensar la laicidad (Vol. 1, pags. 361-405).
Universidad Nacional Auténoma de México.

Salazar Ugarte, Pedro. (2013). Un archipi¢lago de laicidades. En Pedro Salazar Ugarte y
Pauline Capdevielle (Coords.). Para entender y pensar la laicidad (Vol. 1, pags. 31-65).
Universidad Nacional Auténoma de México.

Salazar Ugarte, Pedro, Barrera Rosales, Paulina y Espino Armendariz, Saul. (2015). Estado
laico en un pais religioso. Encuesta Nacional de Religion, Secularizacion y Laicidad.
Universidad Nacional Auténoma de México.

Ulloa Gomez, Monica y Paz Gonzalez, Erick Adrian. (2023). Re(pensar) lo religioso en
América Latina. En Monica Ulloa Gomez y Erick Paz Gonzélez (coords.). (Re) pensando lo
religioso en Ameérica Latina. [Boletin del Grupo de Trabajo Religiones y sociedad.
Tensiones, diversidades y movilizaciones en debate.]. Consejo Latinoamericano de
Ciencias Sociales, CLACSO.

Yturbe, Corina. (2011). Las Leyes de Reforma: ;Laicidad sin secularizacion? Isonomia, n.
33, pags. 65-81.






	Presentación
	Desinstitucionalización, desafección y desafiliación religiosa: el fenómeno de las personas 'no-afiliadas' en Chile
	Introducción
	¿Qué conceptos y enfoques nos ayudan a entender este panorama complejo?
	¿Cómo explorar y organizar la heterogeneidad ‘no-afiliada’ en Chile?
	Del ideal a la experiencia social ‘no-afiliada’ chilena
	A modo de conclusión
	Bibliografía

	Religiones afroumbandistas en Uruguay: Tambores que rompen el silencio “laico”
	A modo de introducción
	Análisis estadístico
	Perfil social y demográfico
	Crecimiento
	Género y liderazgo religioso
	Clase y pobreza
	Umbanda y pobreza
	Transnacionalización y resignificación cultural
	Reflexiones finales
	Bibliografía

	Teología de la prosperidad. Notas críticas en torno a su abordaje académico y pertinencia actual para los debates sobre pluralismo
	A manera de introducción
	Pluralismo, laicidad y teología de la prosperidad, un asunto pendiente
	A manera de conclusión
	Referencias

	La inteligencia artificial en los influencers conservadores cristianos: la construcción del enemigo y la reafirmación de la identidad
	Conservadurismos cristianos digitales y movimiento provida
	El uso de la IA para materializar al enemigo
	“Feminazi” y degenerada: el enemigo de La Chica Antifeminista
	Emociones y la adicción al miedo
	A manera de conclusión
	Referencias

	Los protestantismos en Costa Rica y los factores que han influido en su crecimiento a partir de 1965
	A modo de introducción
	Factores religiosos
	Operación transnacional de las misiones de fe y plataforma institucional
	Campañas o “cruzadas” evangelistas
	Establecimiento de células
	Medios de comunicación masiva
	Atractivo de los bienes religiosos pentecostales
	Respuesta del catolicismo ante la competencia religiosa

	Factores no religiosos
	Influencia cultural estadounidense a partir de la Guerra Fría
	Expansión urbana
	Políticas neoliberales
	Globalización contemporánea
	Decisiones individuales según su contexto familiar y social

	Referencias

	Opiniones y experiencias de jóvenes que tensionan la laicidad mexicana: Catolicismo, derechos sexuales y reproductivos e intolerancia por condición de género y creencia
	A modo de introducción
	La población joven, ¿creyente y laica?
	Discursos intolerantes frente a los derechos sexuales y reproductivos
	La creencia como sustrato fértil en la producción de intolerancias religiosas y sexogenéricas en el espacio público
	A modo de conclusión: Fronteras en disputa
	Bibliografía


