
Octubre 2025

Boletín del  
Grupo de Trabajo
Religiones  
y sociedad. 

(Re)pensando 
lo religioso en 

América Latina 9
Religión y esfera
pública: Nuevas
dinámicas, actores
y tensiones en
América Latina

C O O R D I N A D O R E S
D E L  G R U P O  D E  T R A B A J O

- Mónica Ulloa Gómez
Facultad de Ciencias Sociales
Universidad Nacional Costa Rica
monicaulloag@gmail.com

- Erick Adrián Paz González
Coordinación Académica
Universidad Autónoma de la Ciudad

Coordinadores del boletín

David Eduardo Vilchis-Carrillo
Mariana Molina Fuentes



Colección Boletines de Grupos de Trabajo
Director de la colección - Pablo Vommaro

CLACSO Secretaría Ejecutiva
Pablo Vommaro - Director Ejecutivo
Gloria Amézquita - Directora Académica
María Fernanda Pampín - Directora de Publicaciones

Equipo Editorial
Lucas Sablich - Coordinador Editorial
Lucas Sablich - Coordinador Editorial
Solange Victory - Producción Editorial
Valeria Carrizo y Darío García - Biblioteca Virtual

Equipo
Magdalena Rauch - Coordinadora
Marta Paredes, Rodolfo Gómez, Luna González y Teresa Arteaga

 

© Consejo Latinoamericano de Ciencias Sociales | Queda hecho 
el depósito que establece la Ley 11723.

No se permite la reproducción total o parcial de este libro, ni su al-
macenamiento en un sistema informático, ni su transmisión en cual-
quier forma o por cualquier medio electrónico, mecánico, fotocopia u 
otros métodos, sin el permiso previo del editor. 

La responsabilidad por las opiniones expresadas en los libros, artícu-
los, estudios y otras colaboraciones incumbe exclusivamente a los 
autores firmantes, y su publicación no necesariamente refleja los 
puntos de vista de la Secretaría Ejecutiva de CLACSO.

CLACSO
Consejo Latinoamericano de Ciencias Sociales - Conselho Lati-
no-americano de Ciências Sociais
Estados Unidos 1168 | C1023AAB Ciudad de Buenos Aires | Argen-
tina. Tel [54 11] 4304 9145 | Fax [54 11] 4305 0875
<clacso@clacsoinst.edu.ar> | <www.clacso.org>

Repensando lo religioso en América Latina no. 10 : xxxxxxx
[et al.]. - 1a ed. - Ciudad Autónoma de Buenos Aires : CLACSO, 2025.
Libro digital, PDF - (Boletines de grupos de trabajo)
Archivo Digital: descarga y online
ISBN xxxxxxx
xxxxxx

Coordinadores del Grupo de Trabajo

Mónica Ulloa Gómez 
Facultad de Ciencias Sociales 
Universidad Nacional 
Costa Rica 
monicaulloag@gmail.com

Erick Adrián Paz González 
Coordinación Académica 
Universidad Autónoma de la Ciudad de 
México 
México 
eadrianpaz000@gmail.com

Participan en este número

David Eduardo Vilchis-Carrillo
Fabián Bravo-Vega
Victoria Sotelo
Gerardo Hernández-Gómez
Erick Adrian Paz-González
Jennifer Meza-Li
Efrén González-Pérez

 



Índice: 

 

i. Presentación. 

David Eduardo Vilchis-Carrillos 

ii. Desinstitucionalización, desafección y desafiliación religiosa: el fenómeno de 

las personas 'no-afiliadas' en Chile 

Fabián Bravo-Vega 

iii. Religiones afroumbandistas en Uruguay: tambores que rompen el silencio 

“laico” 

Victoria Sotelo 

iv. Teología de la prosperidad: Notas críticas en torno a su abordaje académico y 

pertinencia actual para los debates sobre pluralismo 

Gerardo Hernández-Gómez 

v. Los protestantismos en Costa Rica y los factores que han influido en su 

crecimiento a partir de 1965 

Jennifer Meza-Li 

vi. Opiniones y experiencias que tensionan la laicidad mexicana: Juventudes 

católicas, derechos sexuales y reproductivos e intolerancia por condición de 

género y creencia 

Efrén González-Pérez 

vii. La inteligencia artificial en los influencers conservadores cristianos: la 

construcción del enemigo y la reafirmación de la identidad 

Erick Adrian Paz-González 

 

  



Presentación 

 

David Eduardo Vilchis-Carrillo1 

 

La relación entre religión y esfera pública ha sido uno de los temas más intensamente 

debatidos en América Latina. A lo largo de la historia, las creencias religiosas no solo han 

configurado valores, imaginarios y prácticas culturales, sino que también han ejercido una 

influencia decisiva en la política, la educación, la legislación y la vida social de la región. 

Sin embargo, el actual escenario de transformación religiosa —marcado por el declive del 

monopolio católico, la expansión de iglesias evangélicas y pentecostales, y la emergencia 

de nuevas formas de espiritualidad— está reconfigurando de manera profunda esas 

dinámicas históricas. En este nuevo contexto, las formas en que la religión interviene, 

disputa espacios y se articula con lo público están cambiando, planteando desafíos inéditos 

tanto para las instituciones religiosas como para los Estados y las sociedades 

latinoamericanas. 

En este contexto, fenómenos aparentemente dispares, como el crecimiento de los 

sectores sin afiliación religiosa, la vitalidad de las espiritualidades afrodescendientes, la 

presencia de la teología de la prosperidad, el uso religioso de la inteligencia artificial, la 

expansión evangélica o las percepciones juveniles en torno a temas sobre laicidad, 

configuran un campo complejo de prácticas, creencias y disputas simbólicas. Lejos de 

señalar un declive de lo religioso, estos procesos muestran cómo la fe, las formas de lo 

sagrado y los modos de organización colectiva se reconfiguran frente a la globalización, el 

pluralismo cultural, las desigualdades sociales y las transformaciones políticas.  

En este contexto, el distanciamiento institucional de los “nones” no implica 

necesariamente el abandono de lo trascendente, las religiones afrodescendientes persisten y 

resisten como actores centrales en la producción de identidades y resistencias, la teología de 

la prosperidad redefine el vínculo entre religión, economía y ciudadanía, la inteligencia 

artificial provee herramientas y espacios nuevos para el desarrollo de identidades 

politizadas y polarizadas, el protestantismo continúa expandiéndose y las juventudes 

reproducen discursos religiosos. Lo cual evidencia que el espacio público sigue siendo un 

terreno de negociación constante, en el que se disputan significados, derechos y formas 

legítimas de presencia religiosa en la vida social contemporánea. 

A nivel global, las personas sin afiliación religiosa —los nones— constituyen un 

sector significativo en aumento. Este proceso no implica necesariamente una pérdida de 

creencias, sino un distanciamiento de las instituciones religiosas debido a factores como la 

individualización, el empoderamiento personal, el cuestionamiento de las autoridades 

tradicionales y el aumento de la conciencia frente a abusos. En este sentido, Fabián Bravo 

analiza el fenómeno creciente de la desidentificación religiosa en Chile. 

Su estudio destaca la persistencia de la creencia en fuerzas trascendentes, a menudo 

expresada como “energías”, y una actitud postsecular donde creer o no creer tiene valor en 

sí mismo. También subraya el papel central de la autonomía en la producción de sentido, 

 
1 Estudiante del International Joint PhD Religion, Culture and Public Life de la Universidad de Padova, en 

conjunto con la Universidad de Torino, la Universidad Católica del Uruguay y la Universidad de Nicosia. Es 

co-coordinador del Eje “Religión y esfera pública” del Grupo de Trabajo CLACSO “Religiones y sociedad. 

Tensiones, diversidades y movilizaciones en debate”. ORCID: https://orcid.org/0000-0002-4248-5937. 

Contacto: vilca_eduardo@hotmail.com 

https://orcid.org/0000-0002-4248-5937


aunque esta autonomía suele estar sustentada en redes afectivas. Asimismo, apunta como 

ser “espiritual pero no religioso” se convierte en una frontera simbólica frente a las 

autoridades religiosas tradicionales y sus escándalos. 

Las espiritualidades de matriz afrodescendiente constituyen un componente esencial 

de la historia cultural, religiosa y política de América Latina. Forjadas en el cruce entre 

resistencia, memoria y creatividad, estas tradiciones no solo acompañaron los procesos de 

lucha y supervivencia de las poblaciones africanas y afrodescendientes, sino que también 

moldearon imaginarios, prácticas comunitarias y formas de relacionarse con lo sagrado en 

la región. A pesar de su profundo arraigo histórico y su vitalidad contemporánea, estas 

espiritualidades han sido sistemáticamente invisibilizadas en los ámbitos político, social y 

académico, relegadas con frecuencia a los márgenes del discurso público o estigmatizadas 

por prejuicios coloniales y raciales que aún persisten. Visibilizarlas y estudiarlas, por tanto, 

no solo implica un acto de justicia histórica, sino también una oportunidad para ampliar la 

comprensión del pluralismo religioso latinoamericano. 

En este sentido, Victoria Sotelo analiza el surgimiento, desarrollo y significado 

social de la Umbanda y otras religiones afrobrasileras en Uruguay, cuestionando el relato de 

un Uruguay blanco, secular y homogéneo. Su estudio da cuenta de cómo se articula con 

redes transnacionales, adaptando sus prácticas a contextos locales y resignificándose 

culturalmente. Gracias a esta flexibilidad ritual y su función como espacio inclusivo, se ha 

convertido en una alternativa espiritual frente al desencanto con las instituciones 

tradicionales. Sin embargo, sus practicantes aún enfrentan racismo, discriminación y 

estigmatización, por lo que falta ver si la sociedad uruguaya reconocerá plenamente su 

papel como parte constitutiva del patrimonio nacional. 

El fenómeno de la “teología de la prosperidad”, surgido en el marco del 

pentecostalismo contemporáneo, propone una lógica de intercambio entre fe, bienes 

materiales y milagros, legitimada mediante pasajes bíblicos y discursos aspiracionales. Sus 

iglesias, especialmente las mega-iglesias, se caracterizan por estructuras empresariales, 

estrategias mediáticas y una ética del éxito y el bienestar en esta vida. No obstante, las 

interpretaciones académicas han sido predominantemente negativas, al asociar la teología 

de la prosperidad con el neoliberalismo, el consumismo, la manipulación religiosa, la 

mercantilización de la fe o la antítesis de la teología de la liberación.  

En este sentido, Gerardo Hernández identifica dos problemas en su abordaje: el 

fuerte sesgo normativo y su reducción a una dimensión economicista, prejuicios que tienen 

raíces en un secularismo moderno que privilegia ciertos valores universales y modos de 

relación con lo sagrado Esto ha dificultado entender su complejidad social, cultural y 

religiosa. A través del caso de la Iglesia Universal del Reino de Dios (IURD) en México, 

explora cómo el discurso de la prosperidad enfrenta discriminación institucional, mediática 

y legal, evidenciando tensiones en el marco de la laicidad mexicana. Pues la práctica estatal 

suele favorecer expresiones católicas “culturalizadas” y restringir manifestaciones 

religiosas no tradicionales. 

La inteligencia artificial (IA) ha irrumpido en nuestras vidas con una fuerza que 

provoca, a la vez, entusiasmo, escepticismo y rechazo. Pese a la controversia que la rodea, 

su impacto se extiende a múltiples ámbitos de la existencia humana, incluida la religión. En 

este contexto, la contribución de Erick Paz examina cómo los conservadurismos cristianos 

han incorporado la inteligencia artificial en la difusión de sus discursos y estrategias 

comunicativas. A través de este análisis, se muestra cómo la IA puede ser empleada para 

construir enemigos ideales o imaginarios —figuras creadas a partir de prejuicios, temores o 



narrativas compartidas— que refuerzan la cohesión interna de los grupos, deshumanizan a 

quienes piensan distinto y facilitan la producción de mensajes hostiles mediante memes, 

consignas y representaciones digitales que circulan masivamente en redes sociales. 

Los dos últimos capítulos de este boletín abordan temas clásicos en el estudio del 

fenómeno religioso en América Latina: el crecimiento del protestantismo y las tensiones 

entre laicidad e Iglesia católica. Por un lado, Jennifer Meza analiza con detalle los factores 

que explican el vertiginoso avance de los protestantismos en Costa Rica, un proceso que en 

las últimas décadas ha transformado profundamente el panorama religioso del país, 

reduciendo a la población católica a cerca del 50%. Por otro lado, Efrén González, en 

sintonía con la tendencia cada vez más relevante en la sociología y la antropología de la 

religión mexicanas de problematizar la narrativa oficial de la laicidad desde contextos 

locales, examina en el caso mexicano la diversidad de creencias religiosas, las posturas ante 

los derechos sexuales y reproductivos, y la percepción de discriminación entre juventudes 

católicas, ofreciendo así una mirada crítica sobre las múltiples formas en que religión, 

política y cultura se entrelazan en la experiencia contemporánea. 

Así, entre viejas tensiones y nuevas expresiones de fe, las religiones, 

espiritualidades y creencias siguen modelando las formas de vivir, de organizarse y de 

comprender el mundo. Más que ofrecer respuestas cerradas, estas investigaciones invitan a 

seguir pensando  cómo se entrelazan lo religioso y lo público en un continente que continúa 

reinventando su manera de creer. 

 

 



Desinstitucionalización, desafección y desafiliación religiosa: el fenómeno 

de las personas 'no-afiliadas' en Chile1 

 

Fabián Bravo-Vega2 

 

Introducción 

 

El fenómeno de la desidentificación religiosa constituye una de las tendencias más 

fascinantes del cambio religioso actual, debido a su complejidad conceptual, articulando 

procesos estructurales de desinstitucionalización con experiencias individuales de 

desafección, lo que impide cualquier comprensión apresurada o superficial.  

A nivel mundial, las personas sin afiliación religiosa —conocidos por la academia 

como religiously unaffiliated, non-religious o simplemente nones— representaban en 2010 

el 16% de la población, con una edad media de poco más de treinta años y concentrados 

principalmente en la zona de Asia-Pacífico. En Estados Unidos, este grupo ya bordea el 

30% y, según proyecciones, podría alcanzar entre un 34% y un 52% en las próximas 

décadas (Pew Research Center, 2012; 2022). 

Por su parte, a nivel regional, este grupo constituye el 8% del total de la población 

(Morello, 2020). Dentro de esta región, Argentina, Chile y Uruguay se posicionan como los 

países con mayores porcentajes. En concreto, la población uruguaya sin afiliación religiosa 

alcanza un 37% y se compone de un 24% de “creyentes, pero no afiliados”, un 10% 

corresponde a ateos (no creyentes en la existencia de Dios) y un 3% de agnósticos (Pew 

Research Center citado en Da Costa, Pereira y Brusoni, 2019). Por su parte, la composición 

argentina de personas sin afiliación religiosa consta de 3,2% de agnósticos, 6% de ateos y 

9,7% de “ninguna religión”, dando un total de 18,9% (Mallimaci, Cruz y Giménez, 2020). 

En este contexto, Uruguay y Chile tienen los mayores niveles de desconfianza hacia la 

Iglesia Católica. Sin embargo, hay diferencias significativas: Uruguay históricamente ha 

tenido bajos niveles de confianza debido a su fuerte tradición laicista y secular (Romero, 

2017). En contraste, en Chile la confianza ha disminuido abruptamente desde principios del 

siglo XXI (Brahm, 2015), haciendo que el caso chileno sea especialmente relevante para el 

estudio del cambio religioso en la región. 

 
1 Este texto es una versión adaptada de la tesis de doctorado titulada “Exploraciones en torno al proceso de 

desafección religiosa en Chile desde una perspectiva americana: el caso de los/as sin afiliación religiosa en 

tres áreas metropolitanas” (Doctorado en Estudios Americanos de la Universidad de Santiago de Chile) y del 

artículo Religious Disaffection and ‘Unaffiliated’ Individuals: Qualitative Approaches to the Chilean Case 

(https://doi.org/10.1007/s41603-024-00255-8).  
2 Doctor en Estudios Americanos. Académico del Departamento de Educación de la Universidad de La 

Serena. Autor del libro "Fe en tránsito: evangélicos en los tiempos de la desinstitucionalización" (2020). 

Finalizó sus estudios de doctorado con una investigación que explora el creciente aumento de personas sin 

afiliación religiosa en Chile. Además, ha publicado artículos sobre teoría sociológica de la religión, cambio 

religioso y mundo evangélico chileno; el diálogo entre Educación Religiosa y Educación Ciudadana; las 

transformaciones religiosas en jóvenes universitarios del Norte de Chile. Sus líneas de investigación son la 

teoría social, la secularización en América Latina, la sociología del individuo, las nuevas espiritualidades y 

los estudios de la ‘no-religión’. Contacto: fabian.bravo@userena.cl. ORCID: https://orcid.org/0000-0002-

8720-2806.   

https://doi.org/10.1007/s41603-024-00255-8
mailto:fabian.bravo@userena.cl
https://orcid.org/0000-0002-8720-2806
https://orcid.org/0000-0002-8720-2806


En efecto, según cifras del último Censo de población en Chile, las personas sin 

afiliación religiosa aumentaron drásticamente en 22 años: de 8,3% en 2002 a 25,8% en 

2024 (Instituto Nacional de Estadísticas, 2025). Desde la década de 1990 Chile ha 

experimentado profundas transformaciones impulsadas por el impacto del modelo de 

desarrollo económico, que ha promovido una sociedad flexible y competitiva, donde los 

individuos son responsables de su propio destino, lo que se traduce en el predominio de una 

actitud de empoderamiento personal. De forma paralela, se observa un aumento de 

demandas colectivas hacia un mayor trato de igualitarismo en las interacciones sociales que 

ocurren en el Espacio Público. En consecuencia, los modelos tradicionales de autoridad, 

como los religiosos, son objeto de cuestionamiento. En este contexto, los individuos 

muestran una mayor conciencia sobre los abusos, tanto a nivel interpersonal como 

institucional (Araujo, 2020).  

En estas nuevas condiciones societales, los individuos tienden a distanciarse 

gradualmente de las instituciones en general. Esto se refleja en el aumento de la 

desconfianza y la desidentificación con instituciones como la Iglesia Católica y las iglesias 

evangélicas en las últimas décadas (Centro de Estudios Públicos, 2019). Sin embargo, esta 

desafección religiosa no necesariamente se traduce en un aumento de la increencia o el 

ateísmo, ya que a nivel individual se mantienen altos niveles de creencias religiosas y 

espirituales (Le Foulon et al., 2021).  

Ante este creciente fenómeno colectivo nos preguntamos ¿Cómo comprender esta 

forma creciente de desidentificación en Chile desde una perspectiva no-residual? Para 

responder a esta interrogante en este trabajo proponemos la categorización de persona ‘no-

afiliada’. Esto significa que, al igual que han constatado otras investigaciones en los 

últimos años (Uriarte, 2017; Rabbia, 2017), partimos de la premisa de que esta categoría 

representa un campo diverso y heterogéneo de posicionamientos que no pueden ser 

reducidos a una mera categoría residual. 

 

¿Qué conceptos y enfoques nos ayudan a entender este panorama complejo? 

 

En primer lugar, sostenemos que la visión residual y negativa que ha caracterizado a la 

población sin afiliación religiosa, especialmente desde los estudios cuantitativos, refleja un 

problema epistemológico en la sociología de la religión occidental, el cual se origina en una 

tradición científica influenciada por el iluminismo y el positivismo, que considera el 

ateísmo y la increencia como estados naturales en las sociedades modernas y que, en 

consecuencia, no requieren explicación (Bullivant, 2020). 

Por ello, nuestra propuesta consistirá en aproximarnos al campo empírico de la 

desidentificación religiosa a partir de la categoría ‘no-afiliación’. Este concepto es 

entendido como I) resultado de transformaciones estructurales objetivas de secularización y 

modernización (Mallimaci y Giménez, 2007); y II) una dimensión de la individualidad 

religiosa extra-institucional y ‘no-religiosa’ (Uriarte, 2017; Bullivant, 2020). 

De la misma manera, por ‘no-religión’ entenderemos un concepto relacional que 

aglutina a diversas expresiones de ateísmo, agnosticismos y actitudes de indiferencia hacia 

lo religioso: “cualquier posición, perspectiva o práctica que se define principalmente por, o 

en relación con, la religión, pero que, sin embargo, se considera distinta a la religiosa” (Lee, 

2012). 

 En resumen, la categoría de ‘persona no-afiliada’ engloba una variedad de 

posiciones y fenómenos relacionados tanto con afinidades religiosas como ‘no-religiosas’. 



Entre las primeras, encontramos categorías como “buscador espiritual” (Roof, 2000), 

“creencia sin pertenencia” (Davie, 2005), “creyente desafiliado” (Da Costa et al., 2019), 

“creyente por cuenta propia” (Mallimaci, 2013). Por otro lado, entre las afinidades ‘no-

religiosas’ se incluyen el ateísmo, el agnosticismo y la actitud de indiferencia hacia la 

religión (Bullivant, 2020). A pesar de estas diferencias, tanto las afinidades religiosas como 

las ‘no-religiosas’ comparten una relación distante con las instituciones religiosas. En otras 

palabras, se trata de un fenómeno posicional que ofrece nuevas maneras en que los 

individuos se entienden y representan a sí mismos fuera de los marcos religiosos 

(Mallimaci y Giménez, 2007; Rabbia, 2017). 

Esta propuesta se considera un esfuerzo por construir categorías analíticas situadas 

y críticas, atendiendo a la modernidad latinoamericana. Razón por la cual, diseñamos una 

investigación cualitativa centrada en capturar las creencias, prácticas y actitudes de las 

personas ‘no-afiliadas’3.  

 

Figura 1. Regímenes ‘no-afiliados’ en Chile 

 
Fuente: Bravo, 2024, p. 512 

¿Cómo explorar y organizar la heterogeneidad ‘no-afiliada’ en Chile? 

En un esfuerzo por organizar la heterogeneidad del trabajo de campo realizado en esta 

investigación, reconocimos tres maneras de desidentificación religiosa, es decir, tres formas 

de ser ‘no-afiliado’ en Chile, las que organizamos bajo un esquema de regímenes basado en 

el nivel de intensidad de creencias y prácticas presentes en las personas. Concretamente, las 

denominamos: 

Régimen cosmológico: este primer grupo encontramos personas con una fuerte 

disposición a creer en la existencia de fuerzas suprahumanas y en una realidad ‘encantada’, 

donde lo sagrado forma es una dimensión más de la vida cotidiana y donde la 

espiritualidad, constituye una forma de autocomprensión de los sujetos. En otras palabras, 

este régimen se define por la alta intensidad y estabilidad de creencias y prácticas, a pesar 

de su desidentificación religiosa, lo que en términos categoriales podríamos denominar 

“creyentes sin iglesia” (Da costa et al. 2019): “La espiritualidad yo la siento como una 

conexión con uno mismo y con el universo. Porque si no te conectas contigo mismo, es 

 
3 En términos metodológicos, esta investigación se basó en un enfoque cualitativo que exploró creencias, 

prácticas y actitudes de personas sin afiliación religiosa de tres zonas metropolitanas de Chile (Bravo, 2024). 



imposible que te conectes con el universo, porque estás creado a imagen y semejanza del 

universo. Eso es lo que yo siento”4. 

Régimen desafiliado: en este régimen predominan individuos que desarrollaron un 

vínculo activo con organizaciones religiosas, pero luego vivieron una experiencia de 

desafiliación que pudo derivar en una renuncia de la fe (deconversión): 

 
Mi forma de vivirlo [el ateísmo] es que yo no tengo ninguna certeza, pero yo vivo como si 

no existiera Dios, como si no existiera, digamos, un espacio trascendente al que yo pueda 

acceder, como en el que yo puedo empezar a formular respuestas. O sea, de alguna forma 

mi camino -resumidamente- es como, yo, cuando me di cuenta que no necesitaba responder 

las preguntas a lo que responden las religiones para ser feliz y así como obtener un sentido 

de mi propia vida, perdió propósito como el querer formular las respuestas, ¿cachai? [sic]? 

En vez de hacerme más preguntas, y al final sentí que tener una respuesta fabricada me 

daba menos flexibilidad para moverme en la vida y encontrar lo que a mí me hacía sentir 

bien, que como que esa fue mi forma de pensar5. 

 

O bien, en el mantenimiento de una creencia resignificada que se vive en solitario, un 

“creyente desafiliado” (Da costa et al., 2019). Desde nuestro modelo interpretativo, 

corresponde a un nivel medio-bajo en cuanto intensidad y estabilidad de creencias y 

prácticas:  
[Mi relación con Dios] Es más como una especie de un momento de contemplación con 

respecto a algo, y una emoción, una emoción de calma o de paz, no sé cómo llamarlo, es 

más eso (…) Instancia de darse cuenta de algo y decir: “Oh, esto puede venir de parte de 

Dios, que puede ser Dios queriendo mostrarme algo, decirme algo”, como sabe mostrarme 

su presencia, su apoyo, que no estoy sólo, que Él todavía está ahí (…) No sé si lo llamaría 

oración, yo creo una conversación con Dios, así. A veces esa conversación es audible, o sea, 

uno la dice, uno habla con Él. Pero otras veces es como un pensamiento6. 

 

Régimen ‘no-religioso’: esta categoría agrupa personas que asociamos a un conjunto 

variado de ateísmos, agnosticismos y actitudes de indiferencia hacia lo religioso y sus 

instituciones. Es decir, de nula intensidad y estabilidad de creencias y prácticas: “[La 

espiritualidad] Como que no me mueve, no me pasa nada con el concepto de espiritualidad 

(…) tampoco en mi cotidianeidad lo utilizo”7. 

El siguiente cuadro resume las principales características de cada régimen ‘no-afiliado’: 

 

Cuadro. 1 síntesis de regímenes ‘no-afiliados’ 

 
Régimen Creencias Prácticas Actitudes hacia la religión y lo 

espiritual 

 
4 Ro, comunicación personal, 26 de enero de 2023. 

5 Elisa, comunicación personal, 07 de mayo de 2022. 

6 Miguel, comunicación personal, 17 de julio de 2022. 

7 Mario, comunicación personal, 03 de marzo de 2023. 



Cosmológico Post-metafísica; 

Imagen de Dios con 

carácter difuso; 

concepción monista y 

holista del mundo; 

Inmanencia divina; 

afinidad con 

religiosidad popular, 

religiosidad indígena 

y espiritualidad New 

Age. 

Tarot, astrología, 

confección de altares, 

Registros Akáshicos,  

mediumnidad, 

prácticas chamánicas, 

percepción 

extrasensorial, 

oración, yoga, 

meditación, 

sahumerios, terapias 

alternativas, 

Mindfulness. 

Misticidad, creatividad, 

flexibilidad y autenticidad; 

Rechazo y desconfianza hacia la 

autoridad eclesial; oposición 

religiosidad/espiritualidad; 

espiritualidad como cualidad 

intrínseca asociado a la 

autenticidad. 

Desafiliado Religioso institucional 

cristiano de intensidad 

media no dogmática; 

imagen de Dios 

personal flexible. 

Oración y prácticas 

para-religiosas 

(psicoterapia, 

actividades artísticas y 

en solitario, 

afectividad con seres 

no-humanos); 

Mindfulness. 

Rechazo y desconfianza hacia la 

autoridad eclesial; espiritualidad 

como autoconciencia y empatía, 

religiosidad confinada a lo 

privado. 

‘No-religioso’ Post-metafísica; 

ateísmo “poroso”; 

Imagen de Dios 

inexistente y 

simbólica. 

‘No-religiosas’: 

activismo social y 

político, lecto-

escritura, afectividad 

con seres no-humanos, 

etc.); Mindfulness. 

Post-secular; agnosticismo; 

indiferencia hacia lo religioso; 

rechazo y desconfianza hacia la 

autoridad eclesial; espiritualidad 

como ancestralidad y 

autoconciencia y empatía. 

 

Fuente: modificado de Bravo, 2024, p. 516 

 

En términos generales, se confirma la persistencia en la creencia en Dios, no obstante, se 

representa bajo una imagen difusa e impersonal. Esta noción despersonalizada se resume en 

la expresión: “creo en la(s) energía(s)”, concepto que genera consenso tanto en un contexto 

secular-racional como en uno religioso-mágico. Asimismo, estas creencias están 

relacionadas a determinadas actitudes post-seculares donde el acto de creer -o no creer- en 

algo tiene valor en sí mismo. 

 

Del ideal a la experiencia social ‘no-afiliada’ chilena 

Más allá de estas categorizaciones podemos reconocer algunas regularidades que subyacen 

en todos los casos de individuos ‘no-afiliados’ analizados. En primer lugar, la centralidad 

concedida de estas personas a la autonomía como un valor que promueve la autoproducción 

de sentido y a su vez, provee de herramientas simbólicas para enfrentar los diversos 

desafíos de la vida social. Sin embargo, esta capacidad estaría sustentada sobre una imagen 

de sí mismo como sujeto autosuficiente que, conceptualmente ha sido denominado ‘híper-

actor’ (Araujo, 2020). 

En este sentido, consideramos necesario matizar la importancia de la valoración del 

ideal de autonomía, ya que si bien aparece de manera recurrente como el fundamento de la 

desidentificación religiosa, ésta se encuentra sostenida en una red de relaciones de carácter 

afectiva -que denominamos en nuestro estudio “autonomía en red” (Bravo, 2024, p. 519)- y 



que ha sido identificada en otros estudios regionales como un componente característico del 

campo religioso en América Latina (Bastian, 2004). En efecto, las personas ‘no-afiliadas’ 

manifestaron la importancia de un soporte relacional en la producción de lo que denominan 

espiritualidad, ya sea bajo la forma de un mentor, una amistad cercana o un familiar que los 

introduce a este ámbito y los mantiene vinculados con dicho ámbito. Este verdadero soporte 

se basa en fuertes vínculos afectivos de confianza y lealtad. 

Por otro lado, la espiritualidad no es solamente una práctica o actitud, consiste en 

una autodefinición compartida socialmente por este grupo de ‘no-afiliados’. Aunque 

extremadamente heterogénea y ambigua, puede interpretarse como una posición 

sociopolítica donde ser “espiritual pero no religioso” opera como “frontera simbólica” 

(Lamont, 1992) ética-moral frente a los modelos de autoridad de las religiones 

institucionales y sus escándalos mediáticos. 

 

A modo de conclusión 

El crecimiento acelerado de la desidentificación religiosa debe entenderse considerando 

tanto factores modernizadores como también cuestiones de orden subjetivo (nivel macro y 

micro social). Estas dimensiones no pueden ser comprendidas de manera separadas sino en 

una relación de interdependencia. A nivel estructural podemos señalar la influencia de 

procesos de modernización y democratización, en tanto que, a nivel individual, existen una 

serie de elementos a considerar como la imagen de sujetos autónomos, autosuficientes y 

autoproductores de sentido, pero bajo una experiencia social construida en torna a 

relaciones orgánicas y afectivas. En consecuencia, las instituciones religiosas pierden 

adhesión no porque los ideales que encarnan sean rechazados (las creencias), sino porque 

los dispositivos institucionales que los gestionan se tornan disfuncionales o abusivos, 

carentes de resonancia en las personas. 

 

Bibliografía 

Araujo, Kathya (Ed.) (2020). Hilos Tensados. Para Leer el Octubre chileno. Colección 

IDEA - Universidad de Santiago de Chile 

Bastian, Jean Pierre (2004). La recomposición religiosa de América Latina en la 

modernidad tardía. En J.P. Bastian (Coord.). La modernidad religiosa: Europa latina y 

América Latina en perspectiva comparada (pp. 155-173). FCE. 

Brahm, Sofía (2015). Realidad religiosa de Latinoamérica. Revista Humanitas, 98, 562-

589. 

Bravo, Fabián (2024). Religious Disaffection and ‘Unaffiliated’ Individuals: Qualitative 

Approaches to the Chilean Case. International Journal of Latin American Religions, 8(2), 

502-526. https://doi.org/10.1007/s41603-024-00255-8   

Centro de Estudios Públicos. (2019). Encuesta CEP: Diciembre 2019. 

https://static.cepchile.cl/uploads/cepchile/2022/09/encuestacep_diciembre2019.pdf  

Bullivant, Stephen (2020). Explaining the rise of ‘nonreligion studies’: Subfield formation 

and institutionalization within the sociology of religion. Social Compass, 67(1), 86–102. 

https://doi.org/10.1177/0037768619894815 

Davie, Grace (2005). From Obligation to Consumption: A framework for reflection in 

Northern Europe. Political Theology, 6(3), 281-301. 

Da Costa, Nestor; Pereira, Valentina y Brusoni, Camila (2019). Individuos e instituciones: 

una mirada desde la religiosidad vivida. Sociedad y Religión, 29(51) 61-92. 

https://doi.org/10.1007/s41603-024-00255-8
https://static.cepchile.cl/uploads/cepchile/2022/09/encuestacep_diciembre2019.pdf
https://doi.org/10.1177/0037768619894815
https://doi.org/10.1177/0037768619894815
https://doi.org/10.1177/0037768619894815


Instituto Nacional de Estadísticas. (2025). Censo 2024: Resultados características de la 

población. INE. https://www.ine.gob.cl/docs/default-source/prensa-y-

comunicacion/presentacion-nacional_resultados-4-final-v2-

(1).pdf?sfvrsn=60351119_2#page=12.00  

Lamont, Michele (1992). Money, Manners and Matters. University of Chicago Press. 

Lee, Lois (2012). Research Note: Talking about a Revolution: Terminology for the New 

Field of Non-religion Studies. Journal of Contemporary Religion, 27(1), 129-139. 

Le Foulon, Carmen; Mascareño, Aldo y Salvatierra, Valentina (2021). ¿Chile postsecular? 

La necesidad de una exploración comparada. Puntos de Referencia, Centro de Estudios 

Públicos, (579), 1–36. 

Mallimaci, Fortunato (Dir.) (2013). Atlas de las creencias religiosas en la Argentina. 

Buenos Aires: Biblos. 

Mallimaci, Fortunato y Giménez, Verónica (2007). Creencias e increencia en el Cono Sur 

de América. Entre la religiosidad difusa, la pluralización del campo religioso y las 

relaciones con lo público y lo político. Revista Argentina de Sociología, 9(5), 44-63. 

Mallimaci, Fortunato; Cruz, Juan y Gimenez, Verónica (2020). Religiones y creencias en 

Argentina (2008-2019). Resultados de la Segunda Encuesta Nacional de Creencias y 

actitudes religiosas en Argentina. Revista Sociedad y Religión, 30(55), 61-92. 

Morello, Gustavo (2020). Una modernidad encantada. Religión vivida en Latinoamérica. 

Córdoba: Universidad Católica de Córdoba. 

Pew Research Center (09 de oct. de 2012). “Nones” on the Rise: One-in-Five Adults Have 

No Religious Affiliation. Recuperado de: http://www.pewforum.org/Unaffiliated/nones-on-

the-rise.aspx  

Pew Research Center (13 de sept. de 2022). Modeling the Future of Religion in America. 

Recuperado de: https://www.pewresearch.org/religion/2022/09/13/modeling-the-future-of-

religion-in-america/  

Rabbia, Hugo (2017). Explorando los “sin religión de pertenencia” en Córdoba, Argentina. 

Estudos de Religião, 31(3), 131-155. 

Romero, Javier (2017). Transformaciones del campo religioso: Nuevas expresiones de lo 

religioso en el mundo juvenil en Argentina, Chile y Uruguay [Tesis doctoral, Universidad 

de Santiago de Chile]. Repositorio USACH. 

https://repositorio.usach.cl/discovery/delivery/56USACH_INST:REPOSITORIO/12265900

20006116  

Roof, Wade Clark (2000). Spiritual Seeking in the United States: Report on a Panel Study. 

Archives de sciences sociales des religions, 109, 49-66. 

Uriarte, Luzio (2017). La "no-religión" y su vivencia. Estudos de Religião, 31(3), 207-231. 

https://doi.org/10.15603/2176-1078/er.v31n3p207-231 

 

 

 

https://www.ine.gob.cl/docs/default-source/prensa-y-comunicacion/presentacion-nacional_resultados-4-final-v2-(1).pdf?sfvrsn=60351119_2#page=12.00
https://www.ine.gob.cl/docs/default-source/prensa-y-comunicacion/presentacion-nacional_resultados-4-final-v2-(1).pdf?sfvrsn=60351119_2#page=12.00
https://www.ine.gob.cl/docs/default-source/prensa-y-comunicacion/presentacion-nacional_resultados-4-final-v2-(1).pdf?sfvrsn=60351119_2#page=12.00
https://www.ine.gob.cl/docs/default-source/prensa-y-comunicacion/presentacion-nacional_resultados-4-final-v2-(1).pdf?sfvrsn=60351119_2#page=12.00
http://www.pewforum.org/Unaffiliated/nones-on-the-rise.aspx
http://www.pewforum.org/Unaffiliated/nones-on-the-rise.aspx
https://www.pewresearch.org/religion/2022/09/13/modeling-the-future-of-religion-in-america/
https://www.pewresearch.org/religion/2022/09/13/modeling-the-future-of-religion-in-america/
https://repositorio.usach.cl/discovery/delivery/56USACH_INST:REPOSITORIO/1226590020006116
https://repositorio.usach.cl/discovery/delivery/56USACH_INST:REPOSITORIO/1226590020006116
https://doi.org/10.15603/2176-1078/er.v31n3p207-231
https://doi.org/10.15603/2176-1078/er.v31n3p207-231
https://doi.org/10.15603/2176-1078/er.v31n3p207-231


Religiones afroumbandistas en Uruguay: Tambores que rompen el 

silencio “laico” 

 

Victoria Sotelo1 

 

A modo de introducción 

Uruguay suele imaginarse como un país laico y secularizado. La narrativa del “país sin 

religión” o del “Estado laico modelo” ha sido una marca identitaria durante décadas, en 

particular desde la separación entre la Iglesia católica y el Estado en 1917. Sin embargo, en 

las últimas décadas ese relato comenzó a resquebrajarse. Nuevas expresiones religiosas han 

ganado visibilidad y reconocimiento público, y con ellas, se amplió el pluralismo religioso. 

Entre esas expresiones, las religiones afro, en particular la Umbanda, han emergido con 

fuerza, tanto en el espacio público como en la vida cotidiana de amplios sectores de la 

población (Scuro, 2018; Da Costa et al, 2019; Caetano, 2006). 

A las figuras tradicionales de la masonería y la Iglesia católica (Scuro, 2018) se 

suman liderazgos umbandistas y de pastores/as evangélicos/as involucrados en el espacio 

público en temáticas muy diversas y hasta opuestas. Estas nuevas figuras públicamente 

reconocidas como evangélicas (Arocena y Sotelo, 2021), así como la llegada de la mae 

Susana Andrade, primera diputada mujer afrodescendiente umbandista por el Frente 

Amplio (2015-2020), muestran el perfil de un Uruguay cuya matriz laica se está 

transformando. 

Imagen 1. Estatua de Iemanjá, Montevideo 

 
Fuente: Artigas Pessio, para Sotelo, V. (2023). 

 
1 Doctora en Sociología por la Universidad de la República, Uruguay. Investigadora del Área Sociología de la 

Cultura del Departamento de Sociología, Facultad de Ciencias Sociales, Universidad de la República. 

Integrante del Grupo CLACSO “Religiones y sociedad: tensiones, diversidades y movilizaciones en debate”. 

Contacto: mavictoria.sotelo@cienciassociales.edu.uy ORCID: https://orcid.org/0000-0001-9756-4862.  

https://orcid.org/0000-0001-9756-4862


Este artículo ofrece una síntesis de una investigación más amplia sobre la caracterización 

de las religiones afroumbandistas en Uruguay realizada en mi tesis de maestría (Sotelo, 

2010), así como datos procesados en mi tesis doctoral (Sotelo, 2023). A partir de una 

combinación de datos estadísticos y entrevistas en profundidad2, el objetivo de este artículo 

es ofrecer una caracterización sociodemográfica de las personas que practican o se 

identifican como fieles de las religiones afroumbandistas en Uruguay, intentando 

comprender qué sentidos atribuyen a la religión y cómo la Umbanda se configura como 

contranarrativa frente a la exclusión social, histórica y religiosa. En este recorrido 

arribaremos a la conclusión de que la Umbanda no es una práctica marginal, sino un 

fenómeno cultural y social que dialoga con procesos históricos, con memorias colectivas y 

con desigualdades estructurales. 

 

Breve recorrido histórico y conceptual 

La Umbanda nació en Brasil a inicios del siglo XX, como un sincretismo entre creencias 

africanas, indígenas, católicas y espiritistas. El mito fundante se sitúa en Niterói, en 1908, 

cuando Zelio Fernandino de Moraes incorpora un caboclo en una mesa kardecista 

(espiritista): “Si esta entidad es el arquetipo de una persona indígena o mestiza, se presumía 

que no se manifestaría en ese tipo de sesiones donde se invocaba a entidades ilustradas y 

letradas, entre otras” (Barrales, 2020, p. 16). Por ese motivo, Zelio es echado de la mesa 

kardecista, pero continúa predicando la religión y de allí se propaga hasta que la Umbanda 

comienza a tener presencia en el espacio público de Brasil a partir de 1930 (Sotelo, 2022). 

En su fundación, se presentaba como una religión inclusiva, que daba lugar a la 

diversidad cultural y étnica del Brasil urbano. Desde Rio Grande do Sul se expandió hacia 

Uruguay en la década de 1940, consolidando dos vertientes: la “Umbanda blanca”, con 

fuerte impronta espiritista y con menor presencia de elementos africanos, y la “Umbanda 

cruzada”, vinculada a prácticas afro como los sacrificios rituales, el tambor y la 

incorporación de entidades. Esta última variante es la predominante en Uruguay. 

En las décadas de 1950 y 1960, se sucedieron cambios en la estructura 

socioeconómica del país que acentuaron la pauperización de los sectores populares, con la 

consecuente aparición de sentimientos colectivos de frustración y desesperanza que, según 

Pi Hugarte: “propiciaba la conversión a religiones que basan sus creencias y prácticas a 

soluciones individuales de consuelo inmediatista; a ello hay que agregar el efecto catártico 

de ceremoniales en los cuales la posesión cumple un papel central" (1998, p. 20). 

 
2 Para esta investigación se utilizan los Métodos Mixtos de Investigación (MMI), articulando análisis de datos 

cuantitativos y entrevistas cualitativas. Se recurrió al Latinobarómetro (2020 y 2023), a la Encuesta Continua 

de Hogares (Instituto Nacional de Estadística, 2008) y a entrevistas realizadas en Montevideo con maes, pais 

de santo y fieles. Esta estrategia permitió construir un perfil sociodemográfico de los y las practicantes de las 

religiones afro y recuperar, además, las voces que explican el sentido de la experiencia religiosa. En términos 

cualitativos, se llevaron a cabo cinco entrevistas en profundidad, de carácter semiestructurado, que dieron 

lugar a relatos ricos en matices sobre la vida cotidiana de los templos, las trayectorias personales de los fieles 

y las motivaciones de quienes optan por esta religiosidad. Dichas entrevistas fueron realizadas en Montevideo 

en 2009, tres durante el culto de Iemanjá en Playa Verde (Montevideo) a dos fieles y una mae de santo, a una 

mae de santo del Templo Umbandista Atabaque y otra a un pai de santo del Templo Umbandista Ogum Das 

Matas, ambos en Montevideo (Sotelo, 2010). En términos cuantitativos, el análisis de encuestas nacionales y 

regionales permitió dimensionar la importancia demográfica de las religiones afroumbandistas y compararlas 

con otras expresiones religiosas en Uruguay y América Latina. 



Durante la dictadura uruguaya (1973-1985), la religión sobrevivió con visibilidad 

reducida, pues los templos fueron objeto de persecución policial y de estigmatización 

social. Con la reapertura democrática, sin embargo, las celebraciones públicas - como el 

culto a Iemanjá en Montevideo, que convoca cada 2 de febrero a miles de personas en la 

playa Ramírez- y la aparición de referentes políticos umbandistas, como la mae Susana 

Andrade3, marcaron un punto de inflexión. La Umbanda dejó de ser un fenómeno 

estrictamente periférico y pasó a ocupar un lugar en la escena pública, desafiando la matriz 

laica tradicional y ampliando la diversidad religiosa visible en Uruguay. 

La influencia de Porto Alegre y del sur de Brasil fue clave en la consolidación de los 

primeros templos en Uruguay (Serralta, 2015), pero el proceso no fue de mera importación: 

cada país y cada ciudad imprimieron particularidades, generando variantes locales. En 

Uruguay, la Umbanda se articuló con la herencia afrodescendiente y con la memoria 

indígena, en un país que durante mucho tiempo invisibilizó estas presencias. 

 Al no existir una autoridad centralizada que unifique los contenidos doctrinales de las casas 

de religión, las prácticas rituales presentan una diversidad significativa. En Uruguay se han 

registrado múltiples adaptaciones e innovaciones introducidas por diferentes pais y maes de 

santo, lo cual otorga a los cultos afrobrasileros una impronta particular en este contexto (Pi 

Hugarte, 1998). 

En el interior de los templos, la máxima autoridad recae en la figura del pai o mae 

de santo, quienes concentran prestigio y reconocimiento a partir de su formación y 

liderazgo. Junto a ellos participan los llamados “hijos de religión”, considerados los 

practicantes activos, y los “consultantes”, personas que se acercan únicamente para recurrir 

a los elementos mágico-religiosos de los trabajos con el objetivo de obtener determinados 

beneficios como salud, pareja o empleo (Castillo et al., 2005, p. 158). 

Imagen 2. Culto a Iemanjá en Colonia del Sacramento 

 
3 La Mae Andrade es la primera figura afroumbandista en asumir una banca de diputada en Uruguay. 

Militante por el partido Frente Amplio, es procuradora y autora de varios libros, entre ellos, "Entre la religión 

y la política" (2009), donde apoya la candidatura de José Mujica a la presidencia, y “Mima Kumba” (2015), 

donde aborda las "dificultades de inserción social de una mujer militante social religiosa afroumbandista y 

afrodescendiente". Su libro más reciente es “Macumberos” (2022), el cual trata sobre la historia, prácticas, 

estigmas y luchas del culto umbandista en Uruguay, visibilizando sus aportes culturales y sociales frente a la 

discriminación y el prejuicio. 



 
Fuente: Victoria Sotelo, 02 de febrero 2022. 

Análisis estadístico 

En la actualidad, según datos del Latinobarómetro 2023, el porcentaje de afroumbandistas 

en Uruguay asciende a 2,8% de la población (gráfico 1), constituyéndose en la tercera 

comunidad religiosa, luego de la Iglesia católica (36,5%) y la evangélica (5,1%). 

 

Gráfico 1. Adscripción religiosa en Uruguay (2023) 

 
Fuente: Elaboración propia con base en Latinobarómetro (2023). 

 

36.5%

5.1%
0.8% 2.8% 1.8% 0.3% 1.3% 1.0%

47.3%

3.5%

0%
5%

10%
15%
20%
25%
30%
35%
40%
45%
50%



Los cultos afroumbandistas tienen más adeptos en la zona metropolitana del país 

(Montevideo 2,7%, Canelones 4,2% y San José 1,7%), así como en los departamentos 

limítrofes con Brasil, especialmente Artigas y Rivera, donde el fenómeno tiene mayor 

expresión con más de 5% de la población. Otro departamento que posee alto porcentaje de 

fieles umbandistas es Soriano (5%). 

 

Perfil social y demográfico 

El estudio de las religiones afroamericanas todavía es un campo en desarrollo (Juárez, 

2014). Una de las dificultades principales es que, al tratarse de prácticas poco 

institucionalizadas y muchas veces subalternizadas, las estadísticas no siempre logran 

reflejar con claridad su verdadera magnitud. En el imaginario común, la religión suele 

asociarse a grandes instituciones, mientras que expresiones como el afroumbandismo 

aparecen más vinculadas a experiencias de espiritualidad o modos de vida sacralizados. 

Aun con esas limitaciones, los datos estadísticos resultan útiles porque permiten identificar 

tendencias (García y Bargo, 2023). Otro aspecto a considerar es que muchos practicantes se 

identifican simultáneamente como católicos o incluso como “sin religión”, lo que 

complejiza aún más su registro en encuestas y censos. 

Teniendo en cuenta estas salvedades, los datos del Latinobarómetro (2020 y 2023) 

muestran que bajo la categoría “Cultos afroamericanos/Umbanda” se agrupa un amplio 

espectro de prácticas de origen afro presentes en la región. Según estas cifras, en América 

Latina las religiones afroamericanas alcanzan al 0,4% de la población, frente a un 53,8% 

que se identifica como católica, un 25,3% como evangélica y un 14,9% que declara no 

tener religión (Gráfico 1). 

 

Gráfico 2. Adscripción religiosa en América Latina 

 
Fuente: Elaboración propia con base en Latinobarómetro (2023). 

 

53.8%

25.3%

0.7% 0.4% 1.4% 0.3% 0.9% 0.7%

14.9%

1.6%

0%

10%

20%

30%

40%

50%

60%



Crecimiento 

En 1995 apenas 0,4% de la población uruguaya se identificaba con las religiones afro. En 

2023 esa cifra ascendió a 2,8%, un porcentaje que supera incluso al registrado en Brasil, 

país de origen de la Umbanda, donde 1,8 % de la población manifiesta identificarse con la 

religión afro. En Argentina, el porcentaje registrado de fieles afroamericanos/umbandistas 

es de 0,3%, muy inferior al de Brasil y Uruguay.  

 

Gráfico 3. Evolución de los cultos afroamericanos, Umbanda. América Latina y Uruguay. 

1995- 2023. 

 
Fuente: Elaboración propia con base en Latinobarómetro (2023). 

Tanto en Uruguay como en Brasil la presencia de religiones afroumbandistas es más 

significativa que en el promedio latinoamericano. Esto muestra que la Umbanda y otras 

religiones de origen africano tienen un fuerte arraigo en la vida social y cultural de ambos 

países, que pueden pensarse como parte de un mismo campo religioso transnacional.  

Género y liderazgo religioso 

Dentro de la población afroumbandista de Uruguay, el 42,4% son hombres y un 57,6% son 

mujeres (Latinobarómetro, 2023), destacando una mayor presencia femenina que en otras 

religiones. Estos datos confirman que las religiones afrobrasileñas son de las más 

igualitarias con relación al género (Barrales, 2020).  

En contraste con tradiciones católicas o evangélicas, las religiones afroumbandistas ofrecen 

un lugar central a las mujeres. Las maes de santo son lideresas reconocidas y respetadas, y 

cumplen un papel fundamental en la conducción de los templos. Este protagonismo 

resignifica las relaciones de género y refuerza un modelo más igualitario. Una mae lo 

expresó así: “Acá no somos ayudantes de los hombres, somos lideresas, guías, madres 

espirituales” (mae de santo, entrevista 2). 

Imagen 3. Culto a Iemanjá en Colonia del Sacramento 

0.4%

1.6%

0.3%

1.2%

0.4%

1.7%

1.1%

1.4%

0.8%

1.2%

1.9%

2.1%

1.7%

2.1%

2.8%

0.2%
0.2%

0.2%
0.1%

0.2%
0.1%

0.3% 0.1%

0.3%

0.2%

0.3%0.4%

0.0%

0.5%

1.0%

1.5%

2.0%

2.5%

3.0%

19
95

19
96

19
97

19
98

20
00

20
01

20
02

20
03

20
04

20
05

20
06

20
07

20
08

20
09

20
10

20
11

20
13

20
15

20
16

20
17

20
18

20
20

20
23

Uruguay: Cultos afroamericanos, Umbanda, etc 

América Latina: Cultos afroamericanos, Umbanda, etc 



 
Fuente: Victoria Sotelo, 02 de febrero 2022. 

La Umbanda también ofrece un espacio de expresión para identidades disidentes. Si bien no 

está exenta de tensiones, es común encontrar personas LGBT+ ocupando roles activos en 

los templos. 

Clase y pobreza 

El 46,5% de los fieles afroumbandistas vive en hogares pobres y casi la mitad pertenece al 

quintil de menores ingresos (según datos de la Encuesta Continua de Hogares del Instituto 

Nacional de Estadística, 2008), lo que evidencia una fuerte inserción en sectores populares. 

 

Cuadro 1. Distribución de las personas 

mayores de 6 años según filiación religiosa y 

condición de pobreza del hogar. Total país, 

2008 

 

 

Religión 

No 

pobre Pobre Total 
 

Cristiano 

católico 83,3 16,7 100,0 
 

Cristiano no 

católico 68,4 31,7 100,0 
 

Judío 97,5 2,5 100,0  

Animista o 

umbandista 53,5 46,5 100,0 
 

Solo creyente 

en dios 71,2 28,8 100,0 
 

Ateo 79,3 20,7 100,0  



Agnóstico 89,6 10,4 100,0  

Otro 86,4 13,6 100,0  

Total 77,7 22,3 100,0  

Fuente: Elaboración propia en base ECH (INE, 2008) 

Sólo 2,5% de los umbandistas se ubica en el quintil superior de ingresos, al contrario del 

66,7 de los judíos. El mayor porcentaje de umbandistas (49,8%) se encuentra en el primer 

quintil de ingresos (Cuadro 2). 

Cuadro 2. Distribución de las personas mayores de 6 años según filiación 

religiosa y quintil de ingreso del hogar. Total país, 2008 

 

 

Religión Q1 Q2 Q3 Q4 Q5 Total  

Cristiano 

católico 20,6 21,2 20,6 19,4 18,2 100,0 
 

Cristiano no 

católico 37,6 24,1 17,4 12,1 8,7 100,0 
 

Judío 2,0 3,0 7,6 20,8 66,7 100,0  

Animista o 

umbandista 49,8 24,2 13,9 9,6 2,5 100,0 
 

Solo creyente 

en dios 34,7 23,3 18,0 14,2 9,8 100,0 
 

Ateo 22,5 18,5 18,5 19,4 21,1 100,0  

Agnóstico 10,1 10,3 14,1 23,2 42,3 100,0  

Otro 14,5 25,5 16,8 24,8 18,4 100,0  

Total 26,6 21,5 19,0 17,2 15,7 100,0  

Fuente: Elaboración propia en base ECH (INE, 2008) 

Educación 

Entre los fieles afroumbandistas, el mayor porcentaje posee educación primaria completa 

(41,6%), en segundo lugar, encontramos que el 32,4% posee educación media básica, y con 

escasa representación, sólo el 4,4% ha alcanzado el nivel terciario de educación (hecho que 

contrasta con otras religiones, especialmente la religión judía). 

Cuadro 2. Distribución de las personas mayores de 27 años según 

filiación religiosa y nivel educativo. Total país, 2008 

 

 

Religión 

Sin 

instrucci

ón 

Educaci

ón 

primaria 

Ciclo 

básico 

media 

Bachillera

to media 

Terciari

a 
Total  

Cristiano 

católico 1,8 39,6 20,6 22,6 15,4 100,0 
 

Cristiano no 

católico 2,4 44,5 23,8 19,2 10,2 100,0 
 

Judío 0,8 8,3 12,5 39,9 38,5 100,0  

Animista o 

umbandista 2,0 41,6 32,4 20,0 4,4 100,0 
 



Solo 

creyente en 

dios 2,3 45,4 23,7 19,0 9,6 100,0 

 

Ateo 1,2 28,3 22,1 26,5 22,0 100,0  

Agnóstico 0,9* 11,3 12,7 29,3 45,8 100,0  

Otro 2,5 19,3 22,5 28,1 27,7 100,0  

Total 1,9 39,6 21,8 21,9 14,8 100,0  

Fuente: Elaboración propia en base ECH (INE, 2008) 

Etnicidad 

El 18,4% de los umbandistas son afrodescendientes y 5,1% se define como indígena, cifras 

muy superiores al promedio nacional, lo que muestra una religiosidad fuertemente asociada 

a identidades étnico-raciales históricamente invisibilizadas. 

Cuadro 1. Distribución de las personas mayores de 6 años según filiación 

religiosa y ascendencia étnico-racial. Total país, 2008 

 

 

Religión Afro Asiática Blanca Indígena Otra Total 
 

Cristiano 

católico 2,8 0,1 96,3 0,8 0,01 100,0 
 

Cristiano no 

católico 5,7 0,1 92,7 1,5 0,01 100,0 
 

Judío 0,0 0,0 99,9 0,1 0,0 100,0  

Animista o 

umbandista 18,4 0,0 76,5 5,1 0,0 100,0 
 

Solo creyente en 

dios 4,2 0,1 94,4 1,4 0,0 100,0 
 

Ateo 3,6 0,1 94,9 1,4 0,0 100,0  

Agnóstico 2,8 0,22 95,9 1,1 0 100,0  

Otro 2,4 2,6 92,6 2,1 0,4 100,0  

Total 3,7 0,1 95,1 1,2 0,0 100,0  

Fuente: Elaboración propia en base ECH (INE, 2008) 

Estos datos muestran que la Umbanda constituye un espacio de pertenencia para 

poblaciones marginadas, que encuentran allí reconocimiento espiritual y social.  

Umbanda y pobreza 

Los templos suelen estar ubicados en barrios periféricos. Más allá del ritual, funcionan 

como espacios de sociabilidad, contención y apoyo comunitario. Allí se organizan comidas, 

se recolectan donaciones para quienes más lo necesitan y se tejen redes de solidaridad. Un 

pai de santo lo resumió de manera clara: “El templo es una casa más dentro del 

asentamiento; el vínculo con la pobreza es cotidiano y directo” (pai de santo, entrevista 4). 

La relación con la pobreza se expresa en dos narrativas. Una enfatiza la búsqueda de 

milagros o soluciones individuales para resolver carencias materiales: conseguir empleo, 

mejorar la salud, lograr estabilidad familiar. La otra narrativa concibe a la Umbanda como 

religión de los pobres y excluidos, que da voz a una herencia silenciada por el sistema 

neocolonial. Como sostiene la mae Andrade: “A los esclavos liberados los siguieron 



tratando como de segunda categoría; la Umbanda reivindica esa memoria y da fuerza a 

quienes hoy siguen siendo tratados como de segunda categoría” (entrevista 5). 

La Umbanda, en este sentido, se presenta como un espacio de resistencia y 

dignificación de la pobreza, donde lo espiritual y lo material se entrelazan. El ritual, los 

rezos, las ofrendas y la música funcionan como herramientas de resiliencia frente a la 

precariedad. 

Durante la emergencia sanitaria por el Covid-19, atendieron las restricciones 

sanitarias unas 35 agrupaciones afroumbandistas. Aquellas lideradas por la mae Susana 

Andrade, organizaron, en 2021, la recolección de alimentos para ofrecerlos a distintas ollas 

populares de los barrios en donde se ubican los templos, llamándola “Iemanjá solidaria” 

(Sotelo, 2020). 

Transnacionalización y resignificación cultural 

La Umbanda en el Río de la Plata se ha expandido gracias a vínculos transnacionales. 

Líderes de Porto Alegre viajaron a Uruguay para iniciar practicantes, y con el tiempo, los 

medios de comunicación e internet facilitaron el contacto con otras religiones 

afroamericanas, como la santería cubana y el Ifá nigeriano. Estos intercambios muestran 

que los templos uruguayos no están aislados, sino insertos en un campo religioso regional y 

global (Frigerio, 2013). 

La perspectiva transnacional aplicada a las religiones afroamericanas parte de la 

premisa de que estas no se restringen a un territorio delimitado (Saldívar, 2023), sino que 

operan en un entramado social más amplio, en el que prácticas, saberes y recursos circulan 

y se transforman a través de redes que trascienden fronteras estatales. En este marco, 

cobran especial relevancia las nociones de “campos sociales transnacionales” y del “campo 

transnacional orichá” (Juárez, 2017). Ambos conceptos remiten a la teoría de los campos de 

Pierre Bourdieu (1971), que permite analizar cómo las relaciones sociales y las 

representaciones colectivas configuran los espacios de legitimación y expansión de los 

sistemas religiosos. 

En Uruguay, cada templo adapta prácticas y símbolos, imprimiendo un sello propio. 

La flexibilidad ritual y la ausencia de dogmas centralizados permiten innovaciones que 

dialogan con las necesidades de los fieles. Así, la Umbanda uruguaya tiene un estilo 

particular, menos espectacular que la brasileña pero igualmente intensa en su vínculo 

comunitario. 

Este carácter abierto, sumado a la posibilidad de reinterpretar símbolos y prácticas, 

facilita su arraigo en una sociedad marcada por la incertidumbre y el desencanto con las 

promesas de igualdad de la modernidad. Frente a la falta de certezas de las instituciones 

tradicionales, la Umbanda ofrece un horizonte espiritual cargado de esperanza. 

Sin embargo, diversos grupos umbandistas han puesto denuncias por discriminación 

y racismo, ya que varios prejuicios acumulados se ciernen sobre ellos: una religión 

diabólica, adeptos pobres y afrodescendientes, homosexuales, lo que desemboca en una 

adjetivación de “macumberos” y “los umbandistas reúnen todas las condiciones para ser el 

prototipo de lo diverso” (Brena, 2011, p. 20). 

Reflexiones finales 

El crecimiento de la Umbanda en Uruguay desafía la imagen de un país homogéneamente 

laico y blanco. Su fuerza radica en ofrecer un espacio de resistencia cultural y espiritual 

frente a la desigualdad. Más que una práctica marginal, se ha transformado en un ámbito de 

pertenencia y visibilización para afrodescendientes, indígenas y sectores populares. 



La Umbanda, al plantearse como contranarrativa frente al cristianismo hegemónico 

y al Estado, recupera memorias históricas negadas y permite a sus practicantes reclamar un 

lugar legítimo dentro de la sociedad uruguaya. La visibilidad pública de sus prácticas, como 

la celebración de Iemanjá, interpela a toda la sociedad, al mostrar que la religiosidad afro es 

parte constitutiva de la identidad nacional. 

En un contexto regional donde las religiones evangélicas avanzan con fuerza y 

disputan espacios políticos, la Umbanda también ofrece una forma alternativa de 

religiosidad popular, menos centrada en el dogma y más abierta a la diversidad. Su futuro 

en Uruguay dependerá de su capacidad de seguir siendo un espacio inclusivo, de resistencia 

y de cuidado comunitario. 

La pregunta que queda abierta es si la sociedad uruguaya, y en particular sus élites 

políticas y culturales, estarán dispuestas a reconocer plenamente a la Umbanda como parte 

del patrimonio religioso y cultural del país, o si persistirá la tendencia a verla como algo 

exótico, periférico o asociado exclusivamente a la pobreza. El desafío, en definitiva, es 

repensar la identidad uruguaya desde la pluralidad religiosa y étnica que efectivamente la 

constituye. 

 

Bibliografía 

Andrade, Susana (2009). Entre la religión y la política. Montevideo: La República. 

Andrade, Susana (2015). Mima Kumba y otros encantos negros. Montevideo: Rumbo. 

Andrade, Susana (2022). Macumberos. Montevideo: Rumbo. 

Arocena, Felipe, & Sotelo, María Victoria (2021). Desde los márgenes de la sociedad al 

parlamento. evangélicos y política en Brasil, Argentina y Uruguay. Revista Cultura y 

Religión, 15(2), 1–38. https://doi.org/10.4067/S0718-47272021000200002 

Barrales, Daiana (2020). Posesiones sexo-generizadas Géneros móviles y sexualidades 

disputadas en rituales de Kimbanda. Conexión Queer. Revista Latinoamericana y Caribeña 

de Teologías Queer, (3), 13-43. https://repository.usfca.edu/conexionqueer/vol3/iss1/2/ 

Bourdieu, Pierre (1971).    Génèse    et    structure    du    champ    religieux. Revue 

Française de Sociologie, 12(3), 295-334. 

Brena, Valentina (2011). Hacia un plan contra el racismo y la discriminación. Informe final. 

En: https://www.mna.gub.uy/innovaportal/file/10904/1/d-_informe_religion.pdf 

Caetano, G. (2006). Laicismo y política en el Uruguay contemporáneo. Una mirada desde 

la historia. En N. Da Costa (Org.), Laicidad en América Latina y Europa. Repensando lo 

religioso entre lo público y lo privado en el siglo XX (pp. 121-160). CLAEH y Red Puertas 

América Latina-Europa. 

Castillo, Paola; Gadea, Maiko; Moreira, Natalia; y Weihs, Marianne (2005). Una mirada 

sobre Umbanda. En V. Filardo (Coord.), Religiones alternativas en Uruguay. Facultad de 

Ciencias Sociales, Universidad de la República. 

Da Costa, Néstor, Pereira, Valentina y Brusoni, Camila. (2019). Individuos e instituciones: 

una mirada desde la religiosidad vivida. Sociedad y Religión, 51(29), 61-92. 

Frigerio, Alejandro (2013). La transnacionalización como flujo religioso en la frontera y 

como campo social: Umbanda y Batuque en Argentina. Debates do NER, 1 (23), 15–60. 

https://doi.org/10.22456/1982-8136.40972 

García, María Pilar y Bargo, María (2023). Relevar lo religioso. Desafíos para la medición 

cuantitativa de fenómenos religiosos y espirituales en Argentina. Población y Sociedad, 

30(2), 207-218. 

https://doi.org/10.4067/S0718-47272021000200002
https://repository.usfca.edu/conexionqueer/vol3/iss1/2/
https://doi.org/10.22456/1982-8136.40972


Instituto Nacional de Estadística (Uruguay) (2008). Base de datos de la Encuesta Continua 

de Hogares 2008. [En línea]. Recuperado de 

https://www4.ine.gub.uy/Anda5/index.php/catalog/50 

Juárez Huet, N. (2014). Religiones afroamericanas en México: hallazgos de una empresa 

etnográfica en construcción. Revista Cultura y Religión, 8(1), 219–241. 

https://doi.org/10.61303/07184727.v8i1.455 

Juárez Huet, N. (2017). De “negro brujo” a patrimonio cultural: circulación transnacional 

de la “tradición orisha”. Desacatos, (53), 74-89. 

http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1607-

050X2017000100074&lng=es&tlng=es. 

Latinobarómetro (2023). Base de datos de las Encuestas de 2023 y 2020. [En línea]. 

latinobarometro.org  

Pi Hugarte, R. (1998). Los cultos de posesión en el Uruguay. Antropología e historia. 

Ediciones de la Banda Oriental. 

Scuro, Juan (2018). Pluralismo religioso en Uruguay. Montevideo: CLAEH. 

Serralta, Alejandro (2015). Fronteras culturales y religiones afro en el Cono Sur. Porto 

Alegre: UFRGS. 

Serralta, Andrés (2015). La Umbanda en un país laico. La pugna umbandista por el espacio 

público uruguayo. Ciências Sociais e Religião, 17 (23), 34-50. 

Sotelo, Victoria (2020). “Iemanjá solidaria”: la resignificación del rito en tiempos de 

pandemia. Religiones Latinoamericanas Nueva Época - Suplemento Actualidad 

Sociopolíticoreligiosa, 1 (40). https://mailchi.mp/a0c7918d9ff0/pkt2tzz0eh 

Sotelo, Victoria (2023). La presencia de los evangélicos en el escenario político uruguayo 

del siglo XXI. [Tesis para optar por el título de Doctora en sociología]. Universidad de la 

República, Montevideo. Colibrí, Repositorio institucional de la UdelaR. 

https://www.colibri.udelar.edu.uy/jspui/bitstream/20.500.12008/45274/1/TD_SoteloVictoria

.pdf 

Sotelo, Victoria (28 de abril de 2022). Umbanda / Entrevistada por la periodista Ana Laura 

Pérez del Programa Relatos, Tv Ciudad. [Video]. Youtube. 

https://www.youtube.com/watch?v=oYPsl2NiOK4&t=1218s 

Sotelo, Victoria. (2010). Religión y pobreza en Uruguay. [Tesis para optar por el título de 

Magíster en sociología]. Universidad de la República, Montevideo. Colibrí, Repositorio 

institucional de la UdelaR. 

https://www.colibri.udelar.edu.uy/jspui/bitstream/20.500.12008/43351/1/TMS_SoteloMaria

Victoria.pdf 

 

 

 

 

https://www4.ine.gub.uy/Anda5/index.php/catalog/50
https://doi.org/10.61303/07184727.v8i1.455
http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1607-050X2017000100074&lng=es&tlng=es
http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1607-050X2017000100074&lng=es&tlng=es
https://mailchi.mp/a0c7918d9ff0/pkt2tzz0eh
https://www.colibri.udelar.edu.uy/jspui/bitstream/20.500.12008/45274/1/TD_SoteloVictoria.pdf
https://www.colibri.udelar.edu.uy/jspui/bitstream/20.500.12008/45274/1/TD_SoteloVictoria.pdf
https://www.youtube.com/watch?v=oYPsl2NiOK4&t=1218s
https://www.colibri.udelar.edu.uy/jspui/bitstream/20.500.12008/43351/1/TMS_SoteloMariaVictoria.pdf
https://www.colibri.udelar.edu.uy/jspui/bitstream/20.500.12008/43351/1/TMS_SoteloMariaVictoria.pdf


Teología de la prosperidad. Notas críticas en torno a su abordaje 

académico y pertinencia actual para los debates sobre pluralismo 

 

Gerardo Hernández Gómez1 

 

A manera de introducción 

El llamado evangelio o teología de la prosperidad ocupa un lugar sui generis dentro de los 

estudios sobre el fenómeno religioso en América Latina. Un tema polémico, sin lugar a 

duda, desde los inicios de su abordaje, el cual pareció marcar el paso hacia la tercera “ola” 

del movimiento pentecostal (Bastian, 1997, 2018; Silveira, 2000; Freston, 2018) y, con ello, 

un nuevo periodo lleno de transformaciones en el que ya no había vuelta atrás. 

Efectivamente, si bien empezó a percibirse en algunos países del subcontinente la 

reducción de la población católica desde mediados del siglo XX —como fue el caso de 

México (Gutiérrez y de la Torre, 2008)—, no fue sino hasta la década de 1970 cuando ello 

se convirtió, de una manera acelerada, en la regla a lo largo de toda la región, al mismo 

tiempo que ocurría la explosión evangélico-pentecostal y, de manera no menor, el 

crecimiento irrefrenable de los “sin religión” (Pérez-Guadalupe, 2019). 

Desde entonces, múltiples perspectivas han surgido en torno a la teología de la 

prosperidad, a pesar de lo cual es posible advertir un conjunto de postulados centrales por 

medio de los cuales suele definírsele. Entre ellos, el más importante es el que fundamenta 

dicho fenómeno en una lógica de intercambio—fraseada de múltiples maneras—entre 

bienes económicos2 y diversos milagros, comúnmente de corte materialista y cuyas 

promesas suelen basarse en múltiples pasajes bíblicos e imágenes aspiracionistas para 

legitimarse. En ese talante, igualmente es común enmarcarla en una dinámica de hedonismo 

aprobada y bien vista por Dios, a la par que en las estructuras empresariales de las así 

llamadas “mega-iglesias”, sustentadas en todo un aparato orientado al marketing, 

teatralidad y medios de comunicación masiva—lo que De la Torre (2022) denominaría un 

régimen de “videogracia”—para su propia promoción.  

 De hecho, es a partir de dichos postulados centrales de donde son derivados 

planteamientos teóricos más generales, si bien prácticamente todos implican la valoración 

de la teología de la prosperidad en términos puramente negativos—siendo en unos casos 

más expresa que en otros—. Por ejemplo, entre sus aproximaciones frecuentes se 

encuentran aquellas posturas que la reducen, en último término, a una instancia 

legitimadora, reflectora o reactiva del ideario neoliberal y la sociedad de consumo o, en su 

defecto, de una pretendida cultura de la vanidad contemporánea propia de la 

postmodernidad narcisista; a una mercantilización, abuso o manipulación de la fe; a mera 

desviación de la ética intramundana protestante delineada por la tradición intelectual 

weberiana; a simple antítesis de la teología de la liberación, de carácter, por tanto, 

 
1 Maestría en Ciencia Social con especialidad en Sociología-CES. Miembro del Centro de Estudios 

Sociológicos - CES/COLMEX. ORCID: https://orcid.org/0009-0008-5643-0698. Contacto: 

ghernandezg@colmex.mx  
2 Estos bienes económicos suelen ser conceptuados bajo la forma del diezmo, pero también, como es el caso 

de la Iglesia Universal del Reino de Dios (IURD), a manera de “sacrificios”, “votos” u “ofrendas” —cada uno 

cumpliendo una función y significado diferente—. Y no sólo pueden involucrar dinero, sino toda clase de 

objetos de valor, como carros, casas, celulares, etc. 

https://orcid.org/0009-0008-5643-0698


alienante; a impulsora de los valores e interesas de las sociedades capitalistas 

contemporáneas, etc. (Garrard-Burnett, 2013; Quesada, 2019; Oviedo, 2021; Berger, 2010; 

Silveira, 2000, entre otros).3 La sociología pastoral llega a conclusiones semejantes, pero 

añade otro tipo de valoraciones, tales como que semejante fenómeno representa una 

tergiversación de la palabra de Cristo, su evangelio o de la Biblia en general—por lo cual ni 

siquiera le valdría el nombre de “teología” en realidad—, idolatría del mercado, y una larga 

lista más (Cervantes-Ortiz, 2019; Hoffman, 2019; Spadaro y Figueroa, 2018, entre otros). 

Cabe mencionar, además, que la “vigencia social” de la teología de la prosperidad 

suele tener su nicho predilecto en contextos de desigualdad, marginación, precariedad y 

violencia, así como en las múltiples crisis de legitimidad que en las últimas décadas han 

azotado a las instituciones tradicionales de sentido—en particular la Iglesia católica. En 

tales perspectivas es bastante frecuente que resalte la tesis, formulada de diversas maneras y 

en diferentes grados de explicitez, según la cual ella funge fundamentalmente como una 

dotadora de sentido o seguridad ontológica (Mansilla y Orellana, 2022; Freston, 2018; 

Rojas, 2019; Horjales et alii, 2012, entre otros).  

A pesar de todo, también existen otros enfoques que buscan ser más propositivos en 

torno a la comprensión de semejante fenómeno. Por poner un caso, autores como Mariano 

(1996) o De la Torre y Martin (2016), por ejemplo, destacan la inversión axiológica que 

opera, al sustituir una imagen del mundo donde la pobreza es provista de un sentido 

redentor a otra donde existe una promesa de éxito en esta vida, desdibujando en 

consecuencia las fronteras convencionales de lo “terrenal” y “material” respecto a lo 

“trascendente” y “espiritual”.  De esta manera, en el primer caso la pobreza y miseria en 

este mundo sólo son posibles de superar en el paraíso, mientras que las riquezas o alegrías 

que lo llenan se desvalorizan—al menos retóricamente—en pos del “camino estrecho”. Por 

otro lado, en el segundo, las nociones de “exigir”, “decretar”, “determinar”, “reivindicar” 

vienen a suplir las de “pedir”, “rogar”, “suplicar”, haciendo énfasis en la vida en el más acá, 

que cubre el bienestar y plenitud financiera, de salud, emocional, etc. También hay quienes 

ven en los movimientos pentecostales y la teología de la prosperidad agentes benefactores 

al desarrollo de la región, frente a las posturas que aseveran el gran perjuicio que su 

crecimiento acarrea con la paralela disminución de la población católica, si bien el impacto 

que en dicho respecto ejercen lo llevan a cabo por otros medios o nuevas formas de 

enfrentar los problemas sociales. Freston (2018) pone como ejemplo de esto último a la 

Iglesia Universal del Reino de Dios en Brasil, la cual cuenta con varios proyectos de 

asistencia social a la par que predica un evangelio de la prosperidad que pueden reforzar las 

tentativas microempresariales en contextos adversos.4 

No obstante, es menester hacer notar una serie de puntos problemáticos que resaltan 

sobre este tema. En primer lugar, carga con un fuerte componente normativo en su 

comprensión y, aun cuando las perspectivas poseen su esfera de plausibilidad, lo cierto es 

que en la gran mayoría de las ocasiones llevan consigo contenidos implícitos de censura o 

sanción, cuestión que, además, es transversal a múltiples sectores: académicos, medios de 

comunicación, entre civiles e instituciones públicas del Estado. En segundo lugar, parece 

restringirse su abordaje a una especie de “economicismo religioso”—por expresarlo de 

 
3 Existe también otra serie de posturas—minoritarias, a decir verdad—que pretenden rastrear más bien los 

orígenes estadounidenses de la teología de la prosperidad (Bowler, 2013; Zanoni y Maurilio, 2019; Quesada, 

2019, entre otros).  
4 Aquí vale la pena hacer también mención y sugerir la lectura del artículo de Semán (2001). 



algún modo—, en cuanto que es vinculada preponderantemente con tópicos relativos a la 

pobreza, movilidad social, marketing, mercantilización, neoliberalismo, etc. Esto cobra 

absoluto sentido a partir del núcleo teórico central desde el cual se le suele definir—como 

una lógica de intercambio y hedonismo material. No obstante, este último factor no puede 

ser su elemento distintivo, en la medida en que es compartido en realidad por una plétora de 

circuitos religiosos populares, como ya lo traté en una investigación previa (Hernández, 

2025) y que otros autores también han señalado (Freston, 2018). 

En lo que sigue de la presente reflexión, me limitaré a realizar una serie de notas 

críticas únicamente alrededor del primer punto. De hecho, en un debate muy específico del 

mismo, que tiene que ver con el asunto del pluralismo en México. Para ello, me serviré de 

mi experiencia de trabajo de campo en la Iglesia Universal del Reino de Dios (Hernández, 

2025).  

Pluralismo, laicidad y teología de la prosperidad, un asunto pendiente 

Como es bien sabido, diversidad religiosa no es lo mismo que pluralismo (Frigerio y 

Wynarczyk, 2008), ya que, para que este último emerja, es necesaria no sólo la 

proliferación cuantitativa de expresiones, identidades y agrupaciones, sino también que en 

este caso las minorías religiosas sean aceptadas en una sociedad, reconociendo su valor 

político y moral. El principio histórico de laicidad se encarga de proteger jurídicamente y 

estimular en la cultura política de la población mexicana precisamente el conjunto de 

libertades y derechos fundamentales que deben gozar dichas minorías, a la vez que asegurar 

sus responsabilidades y obligaciones en la esfera pública. Como menciona Blancarte 

(2013): 
[El modelo de laicidad] es una forma de organización político-social que busca establecer 

en la medida de lo posible la igualdad y la no-discriminación, para lo cual se requiere una 

autonomía de lo político frente a lo religioso. Por lo mismo, se puede decir que es un 

instrumento jurídico-político que las sociedades han creado para que la pluralidad y la 

diversidad pueda ser vivida de manera pacífica y armoniosa. Podemos entonces hablar de 

laicidad cuando hay presencia de estos tres elementos centrales en un determinado régimen: 

respeto de la libertad de conciencia, autonomía de lo político frente a lo religioso e igualdad 

de los individuos y sus asociaciones ante la ley, así como no-discriminación. (Blancarte, 

2013, p. 300). 

 

No obstante, en el plano de las prácticas políticas, lo cierto es que el régimen de laicidad 

posee una doble faceta conciliatoria y restrictiva de lo religioso (Corpus, 2023). La primera, 

por ejemplo, se manifiesta cuando expresiones religiosas en el espacio público, sobre todo 

aquellas que se articulan desde las matrices católicas culturalizadas, son presentadas 

secularmente como “patrimonio”, “identidad nacional”, “tradición”, “preservación de la 

memoria histórica”, etc. La segunda, en cambio, consiste en restringir—como su palabra lo 

indica—las manifestaciones públicas que no se adhieran a dicho referente católico cultural, 

llegándose incluso a tomar medidas coercitivas para limitar su expresión al espacio privado 

y, en todo caso, al de culto. En ese talante, los actos de discriminación religiosa tampoco se 

hacen esperar, en los cuales, como ha advertido Blancarte (2003), el Estado juega un papel 

importante no sólo en permitirlos, sino en ser un instrumento clave para ejercerlos y 

legitimarlos.  

Esto último es precisamente lo que sucedió con la Iglesia Universal del Reino de 

Dios, especialmente por su predica de la teología de la prosperidad. Un ejemplo claro lo 

representaron sus intentos de registro como asociación religiosa poco años después de que 



arribara al país en 1992.  Efectivamente, tras haber permanecido dos años registrada (desde 

1994) como asociación religiosa derivada de la “Iglesia de la Fe Apostólica en Cristo 

Jesús”—con número constitutivo SGAR/12/93—, en 1996 se le retiró ese estatus. Se 

especula que semejante medida “se produjo a raíz de los cuestionamientos y de los 

comentarios negativos de varios grupos religiosos y algunos sectores sociales debido a la 

incompatibilidad de cosmovisiones entre ambos ministerios” (Hernández, 2017, p. 67). 

Roberto Blancarte, quien fue jefe de asesores de la subsecretaria de asuntos religiosos desde 

1998 hasta mediados de 1999 y trató personalmente el caso de la IURD, cuenta lo siguiente 

respecto a dichas polémicas: 
La razón por la que fueron [a la subsecretaría de asuntos religiosos] es porque los 

acusaron—incluso creo que hasta penalmente— por estar vendiendo sus artefactos y sus 

cosas mágicas, sus pócimas mágicas, los aceites, las cosas que vendían y más de alguno fue 

y entonces puso una demanda por fraude, además de que se les acusó de que estaban 

cometiendo fraude por estar vendiendo cosas como pócimas mágicas que eran falsas. 

Entonces ya ves cómo es precisamente nuestra cultura católica, porque de inmediato la 

policía intervino y a los ministros de culto brasileños rápidamente les pusieron una orden de 

expulsión, de expulsión del país porque estar trabajando sin permiso como ministros de 

culto y encima estar vendiendo y tal. Pero yo lo que hice fue que hablé con el subsecretario 

y le dije: ‘oiga, mire, esto es un abuso de parte nuestra ya que, en primer lugar, ellos están 

en este vacío jurídico en el que tienen que trabajar aquí cinco años para poder tener registro, 

pero para poder trabajar necesitan el permiso como ministros de culto, ¿cómo le hacemos? 

Digo, hay un problema ahí de la propia legislación entonces tenemos que considerar eso 

para que no haya acciones contra ellos que son finalmente discriminatorias’. […]” 

(Hernández, 2025, p. 88) 

 

Los medios de comunicación, por supuesto, también fueron instrumentos importantes para 

tomar medidas de presión y señalamiento de las actividades de “lucro” de la IURD. En el 

periódico Reforma, por ejemplo, el diputado David Hernández señalaba:  
Al Secretario de Gobernación le ha hecho falta mano dura porque han crecido mucho esos 

grupos y les han estado dando autorizaciones al por mayor, y esta Iglesia no es la única. Al 

final de cuentas, a manera de diezmo, pues le piden dinero a la gente, pero le ha faltado 

tacto a la Secretaría de Gobernación para que antes de dar permiso conozca el historial de 

las personas a las que les permite “vender milagros” porque es permitir públicamente que se 

engañe a la gente. (Hernández, 2017, p. 82) 

 

Ahora bien, la situación no es tampoco unívoca en ninguna manera. Entre las disidencias 

religiosas es posible advertir tensiones múltiples. Si bien es cierto que existe una imagen 

peyorativa generalizada entre diferentes congregaciones e identidades respecto a la IURD a 

causa de las prácticas y creencias que promueve en torno a la noción de prosperidad, 

también lo es que esta última recurre a diversos instrumentos de violencia simbólica en 

contra de aquellas. En la literatura brasileña es bien conocido el fenómeno de la 

demonización dirigida especialmente a las religiosidades afro—aunque no sólo a ellas—por 

parte de esta iglesia en el marco del discurso y concepción de “guerra espiritual”. Esto 

también me fue posible advertirlo en una previa investigación, pero en vez de estar 

orientada a los cultos umbanda o quimbanda—cuya presencia es reducida en el país—ahora 

lo hace al de la Santa Muerte, entre muchas otras expresiones con una extensión 

significativa en el territorio (Hernández, 2025). Paralelamente, se pudo advertir el empleo 

particular de la categoría “religión” por parte de esta esta iglesia en tanto mecanismo de 

distinción a la vez que de discriminación al recurrir a ella de una manera similar—aunque 



no idéntica—a como las iglesias dominantes e históricas han empleado el término “secta” 

(Hernández, 2025). 

 

A manera de conclusión 

Para finalizar, me gustaría hacer una serie de notas en torno al tema que nos ocupa. 

Considero que el oprobio y serie de prejuicios hacia el discurso de la prosperidad—sobre 

todo, en su contexto iurdano—posee a decir verdad raíces más hondas, históricamente 

asentadas. En primera cuenta, puede constatarse un secularismo marcado por las cuatro 

ideas ya subrayas en Wohlrab-Sahr y Burchardt (2012), a saber: las de 1) libertad e 

individualidad, 2) tolerancia, respeto y no interferencia, 3) progreso, ilustración y 

modernidad y 4) racionalidad, eficiencia y autonomía de los diferentes dominios/esferas 

institucionales que componen a la sociedad (p. 890). Aquí, por supuesto, hay que matizar. 

La idea de Émile Poulat (2012) es un buen punto de partida, pues este autor ya anticipaba 

que “a pesar de las duras peleas del siglo XVII y XVIII por el derecho de existir 

públicamente en una sociedad exclusiva cuyos presupuestos religiosos no soportaban ni la 

heterodoxia ni la incredulidad […], hemos descubierto que no toda expresión de 

pensamiento es tolerable […]” (p. 43).  

Al final, señala Poulat (2012), nos enfrentamos a una tensión difícil de resolver 

entre el “politeísmo de los valores” —propio de la pluralidad ética y cultural 

contemporánea— y el “monoteísmo sin divinidad” que representa la Declaración Universal 

de los Derechos Humanos, con su pretensión de universalidad. En este mismo sentido, es 

importante subrayar que, más allá de los repertorios axiológicos particulares que otorgan 

identidad a cada tradición religiosa, en las sociedades modernas las religiones están 

llamadas a reconocer y asumir la existencia de valores universales compartidos. Estos 

valores configuran un marco mínimo de conducta moral común, centrado especialmente en 

la integridad física y psicológica de las personas, a partir del cual es posible evaluar los 

abusos cometidos por las instituciones religiosas sin vulnerar su libertad ni incurrir en 

actitudes etnocéntricas (Oro, 2001). Por tanto, los conflictos éticos conforman una 

consecuencia esperable del encuentro entre ciertas manifestaciones religiosas 

contemporáneas, como el discurso de la prosperidad y una cultura laica latinoamericana 

que no “admite pagar por creencias irracionales y según la cual el trato con lo sagrado se 

representa con base en premisas de intimidad, diálogo, y afecto que prescinden del dinero” 

(Oro, 2001, p. 80). 

Sin embargo, en este respecto es donde vale la pena plantearse la pregunta y 

paradoja—bastante intuitiva—sobre el auge y éxito de la teología de la prosperidad. 

Contextualizándola en el marco de la IURD especialmente, ¿por qué las personas se 

adhieren, por ejemplo, a una iglesia que abusa de ellas y que es precisamente estigmatizada 

por eso? ¿realmente se trata de manipulación? Esta tesis, junto a los restantes lugares 

comunes en su abordaje, empiezan a mostrarse insuficientes5 para captar y matizar su 

creciente complejidad a lo largo de la región latinoamericana—a pesar del reconocimiento 

de su plausibilidad y validez según el caso—. Es decir, que huelga advertir otros ángulos 

todavía no tan explorados, pues la teología de la prosperidad también representa, entre 

tanto, la inconformidad con las instituciones seculares y religiosas tradicionales, un punto 

 
5 Con justa razón, pienso que podría repetirse la misma crítica de Garfinkel en torno a los “idiotas culturales” 

en la teoría del actor social de Parsons, sólo que ahora aplicada a una larga porción de abordajes alrededor de 

la teología de la prosperidad.  



tensión entre las espiritualidades, bisagra de múltiples identificaciones, creencias y 

prácticas—tanto religiosas como seculares—, un prisma por medio del cual es posible 

observar las desigualdades sociales, las violencias físicas, simbólicas y de género, la falta 

de oportunidades, así como la reflexividad y agencia de las personas en torno a las 

problemáticas que enfrentan todos los días; en fin, un tema que debe superar todavía 

muchos obstáculos epistémicos, políticos y culturales en orden a su tratamiento público y 

académico abierto más allá de censuras y sanciones—implícitas o no. 

 

Referencias 

Bastian, Jean Pierre. (1997). La mutación religiosa de América Latina: para una sociología 

del cambio social en la modernidad periférica. México: Fondo de Cultura Económica.  

Berger, Peter. (2010). Max Weber is alive and well, and living in Guatemala: the protestant 

ethic today, The Review of Faith & International Affairs 8(4), 3-9.  

Bowler, Kate. (2013). Blessed: A History of the American Prosperity Gospel. Oxford: 

Oxford Scholarship Online. 

Blancarte, Roberto. (2013). Actualidad de las Leyes de Reforma; viejos problemas y 

nuevos retos para el Estado mexicano. En Blancarte (coord.). Las leyes de reforma y el 

Estado laico: importancia histórica y validez contemporánea (pp. 293-311). México: El 

colegio de México y Universidad Nacional Autónoma de México. 

Blancarte, Roberto. (2003). Discriminación por motivos religiosos y Estado laico: 

elementos para una discusión. Estudios Sociológicos, 21(62), 279-307. 

Corpus, Ariel. (2023). Restricción y conciliación en la narrativa de la laicidad mexicana. En 

Carlos Garma y Andrea Meza (coord.). Aproximaciones críticas a la laicidad: desafíos 

contemporáneos (pp. 63-93). México: Universidad Autónoma Metropolitana-Ediciones del 

Lirio. 

Cervantes-Ortiz, Leopoldo. (2019). La llamada “Teología de la Prosperidad”. Revista 

Teológica de la Universidad Bíblica Latinoamericana, 39(2), pp. 175-210. 

De la Torre, Renée, y Martin, Eloisa. (2016). Religious Studies in Latin America, Annual 

Review of Sociology, 42, pp. 473-492.  

Freston, Paul. (2018). Pentecostalismo y desarrollo económico. En Blancarte, R. (coord.). 

Diccionario de religiones en América Latina (pp. 460–468). Fondo de Cultura Económica.  

Frigerio, Alejandro, y Wynarczyk, Hilario. (2008). Diversidad no es lo mismo que 

pluralismo: Cambios en el campo religioso argentino (1985–2000) y lucha de los 

evangélicos por sus derechos religiosos. Sociedade e Estado, 23(2), 227-260. 

Garrard-Burnett, Virginia. (2013). Neopentecostalism and Prosperity Theology in Latin 

America: A Religion for Late Capitalist Society, Ibero-Americana, 42(1- 2), pp. 21-34.  

Gutiérrez, C., y De la Torre, R. (2008). Tendencias a la pluralidad y la diversificación del 

paisaje religioso en el México contemporáneo, Sociedade e Estado, 23, pp. 381-424  

Horjales, Rodrigo, Sotelo, Victoria, Saralegui, Serrana, y Vicario, Carolina. (2012). 

Religión y pobreza: La Iglesia Universal del Reino de Dios en Uruguay. En CLACSO, 

Repositorio Digital. CLACSO, Repositorio Digital.  

Hernández, Gerardo. (2025). Teología de la prosperidad: Un estudio de caso en la Iglesia 

Universal del Reino de Dios en México. Tesis para obtener el grado de maestría. México: 

El Colegio de México.  

Hoffman, Martin. (2019). Tres errores fundamentales de la Teología de la prosperidad. 

Revista Teológica de la Universidad Bíblica Latinoamericana, 39(2), pp. 65-79.  



Mansilla, Miguel, y Orellana, Luis. (2022). Olvidar a los clásicos. Las teorías sobre el 

pentecostalismo en América Latina, Latinoamérica, (74), pp. 11-39. 

Mariano, Ricardo. (1996). Os Neopentecostais e a Teología da Prosperidade. Novos 

Estudos, (44), pp 24-44. 

Oro, Ari Pedro. (2001). Neopentecostalismo: dinheiro e magia. Florianópolis, (3), 71-85.  

Oviedo, David. (2021). Cristianismo evangélico y capitalismo periférico en el Chile 

contemporáneo: del ascetismo intramundano a la teología de la prosperidad. Atenea, (524), 

71-89. 

Poulat, Emile (2012). Nuestra laicidad pública. México: Fondo de Cultura Económica.  

Pérez-Guadalupe, José, y Grundberger, Sebastian. (2018). Evangélicos y Poder en América 

Latina. Konrad Adenauer Stiftung; Instituto de Estudios Social Cristianos. 

Quesada, Marcos. (2020). Las huellas ocultas: La Teología de la prosperidad en América 

Latina a la luz de sus orígenes ideológicos en el movimiento del Nuevo pensamiento. 

Repertorio Americano, 29, pp. 269-283. https://doi.org/10.15359/ra.1-29.16 

Rojas, Alberto. (2019). La vigencia social de la teología de la prosperidad, Revista 

Teológica de la Universidad Bíblica Latinoamericana, 39(2). 

Silveira, Leonildo. (2000). Teatro, Templo y Mercado: Comunicación y marketing de los 

nuevos pentecostales en América Latina. Ecuador: Ediciones Abya-Yala.  

Semán, Pablo (2001). La recepción popular de la teología de la prosperidad, Scripta 

Ethnologica, vol. 23, pp. 145-162.  

Sotelo, Victoria. (2021). La iglesia ministerio internacional encuentro con Jesús en 

Uruguay: Un análisis cualitativo en el marco de la teología de la prosperidad. En 

Purificação, Marcelo, Teixeira, Maria., y Chaves, Cinara. (coord.), Sociologie: Ordem e 

políticas sociais na atualidade. Atena Editora.  

Spadaro, Antonio, y Figueroa, Marcelo. (2018). Teología de la prosperidad: el peligro de un 

“evangelio diferente”, La Civilità Cattolica, 40(34), pp. 105-118. 

Wohlrab-Sahr, M., y Burchardt, M. (2012). Multiple Secularities: Toward a Cultural 

Sociology of Modernities, Comparative Sociology, 11, pp. 875-909. 

Zanoni, Marivete, y Maurilio, Gabriel. (2019). As origens Norte Americanas da Teologia da 

Prosperidade, seus ensinos e sua influência no contexto brasileiro. Revista Via Teológica, 

19(37), pp. 11–52.  

 

 

 



La inteligencia artificial en los influencers conservadores cristianos: la 

construcción del enemigo y la reafirmación de la identidad1 
 

Erick Adrian Paz González2 

 

La irrupción de la inteligencia artificial (IA), particularmente la inteligencia artificial 

generativa (IAG) en 2022 desencadenó una oleada de entusiasmo. ChatGPT, Gemini y sus 

alternativas dispararon la imaginación y, en pocos meses, pasaron de ser curiosidades de 

laboratorio que materializaban las ideas más altas de Ciencias Ficción a herramientas de 

uso cotidiano. Carolan et al. (2025) mostraron que, en 2025, 61% de los adultos 

estadounidenses habían usado IA en los seis meses previos y casi uno de cada cinco la 

utilizaba a diario; globalmente, habría entre 1,7 y 1,8 mil millones de usuarios totales, con 

entre 500 y 600 millones de usuarios diarios. Estudiantes, profesionales y padres de familia 

recurren a estas plataformas para estudiar, traducir, redactar y organizar su vida o, como ha 

estudiado Erika Valenzuela, para consultar temas doctrinales y diseñar materiales 

didácticos para enseñarlos (Valenzuela-Gómez, 2024) o incluso ser guía o compañía en la 

oración.  

La rapidez con la que se adoptaron las herramientas generativas respondió a dos 

puntos: la coincidencia con el confinamiento por la Covid-19 y la ilusión de que la IA “lo 

sabe de todo”. Sobre este segundo punto, Cash, Oppenheimer, Christie y Devgan (2025) 

compararon el desempeño de grandes modelos del lenguaje (LLM, por sus siglas en inglés) 

como ChatGPT, Gemini, Sonnet y Haiku con el de humanos en tareas de trivia, predicción 

y reconocimiento de dibujos, es decir, tareas “simples”. Estos modelos sobreestimaron su 

rendimiento y, a diferencia de las personas, no ajustaron su confianza tras equivocarse. En 

las conclusiones, muestran que los chatbots carecen de metacognición y presentan sus 

respuestas con un tono uniforme y seguro, lo que puede llevar a los usuarios a sobreconfiar 

en su exactitud, lo que en campo he observado en la ausencia de crítica y la replicación de 

discursos con auras de objetividad. 

 

Conservadurismos cristianos digitales y movimiento provida  

Durante la pandemia se vivió una reconfiguración de los liderazgos conservadores 

cristianos, particularmente juventudes. En otros textos he estudiado cómo los liderazgos 

provida en América Latina se consolidaron en plataformas como Facebook, Twitter e 

Instagram y adoptaron un discurso que combina la oposición al aborto, al feminismo, al 

comunismo y a otros alineados a lo conservador y con respaldo en otros discursos como los 

religiosos, biomédicos, jurídicos y de derechos humanos, incluso morales para legitimar sus 

causas (Paz-González, 2022, 2023, 2024). Así, estos liderazgos se posicionaron como 

 
1 Texto enmarcado en el proyecto PEE-2025-G-753 “Implicación política de los conservadurismos cristianos. 

Religión, ‘nuevas derechas’ y ‘batalla cultural’”, proyecto apoyado por la “Secihti” en el año 2025”. 
2 Candidato a doctor en Ciencias Políticas y Sociales, orientación Comunicación, por la Universidad Nacional 

Autónoma de México (UNAM) y Maestro en Ciencias Sociales (FLACSO-México). Co-coordinador del 

Grupo de Trabajo “Religiones y sociedad. Tensiones, diversidades y movilizaciones en debate” (2023-2025) 

del Consejo Latinoamericano de Ciencias Sociales (CLACSO). Docente de la Universidad Nacional Rosario 

Castellanos, México (UNRC) y la UNAM. Miembro del Centro CLACSO Universidad Autónoma de la 

Ciudad de México (UACM). ORCID: 0000-0001-5526-3244 Correo: eadrianpaz@hotmail.com 



defensores de la “vida” frente a enemigos como el “comunista”, el “woke” o la “feminista”. 

Esto, ampliado con marcos como el de la “batalla cultural”, popularizada por Agustín Laje 

y otros ideólogos, ayudó a que acontecimientos lejanos a las realidades cotidianas de los 

liderazgos como la anulación de Roe v. Wade en Estados Unidos se sintieran como propias. 

También, para vincular discusiones internacionales como la oposición a la agenda 2030 y a 

la migración irregular. Esto permitió una homogeneización de discursos que dan las bases 

de un movimiento conservador cristiano trasnacional. 

En todo este camino se construyen enemigos ideales o imaginarios, es decir, que no 

necesariamente existen en la realidad, pero se construyen por prejuicios, ideas compartidas 

o deseos. La construcción de un adversario común fortalece la cohesión del grupo, 

deshumaniza a la persona y permite organizar estrategias que atacan o denigran a esa 

imagen, por ejemplo, a través de memes y consignas. 

 

El uso de la IA para materializar al enemigo 

La construcción de enemigos imaginarios o ideales no es exclusiva de los movimientos 

conservadores cristianos. La sociología moral denomina “folk devils” a los sujetos que 

encarnan lo que la sociedad considera desviaciones intolerables (Cohen, 2011). En este 

camino, los medios transforman a estos outsiders en recordatorios visibles de lo que no 

debemos ser y contribuyen a amplificar los problemas sociales que se relacionan con ello; 

cuando se extiende a las redes sociodigitales, se materializan nuevas oportunidades para 

denigrar al otro (al “enemigo”), distorsionar la comunicación y movilizar a individuos 

resentidos, lo que los transforma en instrumentos que producen el pánico y el pánico moral 

(Walsh, 2020). 

En el caso mexicano, la IA también se ha usado para producir deepfakes en 

campañas políticas. Durante las elecciones de 2024, se difundieron videos generados con 

IA en los que la candidata Claudia Sheinbaum era representada como comunista, 

explotando viejos estigmas para polarizar a la sociedad (Rêgo & Weber, 2025). En 2025, 

El País reportó que los partidos políticos conservadores son los más dispuestos a utilizar IA 

para propagar propaganda en redes, pues consideran insuficientes los canales tradicionales 

y buscan impactar a audiencias jóvenes con contenido sorprendente y de bajo costo 

(Colomé, 2025).  

Quisiera profundizar en el caso del enemigo feminista. Los líderes conservadores 

han llevado esta dinámica a un nuevo nivel: la generación de imágenes “reales” de sus 

enemigos, que pocas veces existen en la vida cotidiana. La caricatura de la feminista con 

cabello azul o morado, rapado en los costados, aparentemente sucia y obsesionada con la 

lucha de clases circula desde hace años en foros como 4chan. También, se ha reportado 

cómo la derecha estadounidense ridiculiza a estudiantes universitarias liberales llamándolas 

“estudiantes de artes liberales de cabello azul” y tildándolas de “copitos de nieve” (Cooper, 

2021). Esta representación simplista, presente desde hace años en el vecino del norte, se 

utiliza para deslegitimar cualquier argumento feminista y reforzar la idea de que el 

movimiento está compuesto por jóvenes excéntricas que odian a los hombres.  

Por una parte, la IAG, que es entrenada con imágenes ya existentes que se proceden 

de estas fuentes, reproduce y radicaliza estos estereotipos. Por otra, la IAG permite 

materializar enemigos –el comunista, la “woke”, la feminista– y manipular la emoción 

colectiva de una forma mucho más precisa y dirigida. 

 



“Feminazi” y degenerada: el enemigo de La Chica Antifeminista 

El estudio de grupos antifeministas en redes sociodigitales no es nuevo. Se ha observado 

cómo, con sus discursos, reivindican posiciones esencialistas, roles patriarcales y 

estereotipos sexistas, así como posturas conservadoras que se expresan en múltiples formas 

(Carrizales González, 2024). 

La página mexicana La Chica Antifeminista, con presencia en Facebook, X e 

Instagram, ilustra cómo los influencers conservadores utilizan la IAG en su estrategia a 

través de ilustraciones y memes. La creadora, que se define como “provida y católica” —y 

que ha sido ampliamente cuestionado si quien lleva la cuenta es efectivamente mujer y no 

hombre por los discursos machistas que replica—, difunde imágenes y videos cortos en los 

que parodia a feministas: los rostros son generados o retocados con filtros de IA para 

acentuar rasgos que el imaginario conservador considera ridículos (tinte morado, piercings, 

mohicano).  

Esta cuenta ha basado gran parte de su estrategia en el reconocimiento de la fealdad 

y lo negativo de las feministas en contraste con la belleza y lo positivo de la feminidad. El 

enemigo que reafirma lo propio. Un ejemplo se ve en la siguiente imagen. 

Figura 1. #FemeninaSífeministaNO 

 
Fuente: Facebook de “La Chica Antifeminista” (2023). 

Así, la cuenta elige fotografías de referentes conservadoras consideradas 

“femeninas” y las contrapone a imágenes de referentes feministas. Primero, la selección del 

material tiene una intención: las de las femeninas son fotografías cuidadas; las de 

feministas, capturas de pantalla de videos. Después, tres de las femeninas utilizan filtros 

que aclaran la piel y ángulos que resaltan rasgos considerados bellos como el cabello largo, 

rasgos afilados, ropa considerada elegante, adornos en el cabello y accesorios; las 

feministas son capturadas mientras hablan y abren la boca, tienen el cabello no peinado, 

con ropa sencilla y colores opacos. Además, se intentan visibilizar los rasgos indeseables 



anteriormente descritos: cabello azul o morado, suciedad, a lo que se incluye un elemento 

clave para la página: obesidad. 

Materiales de este tipo eran recurrentes en la página, hasta que llegó el regalo de la 

IAG. 

Figura 2. Dos representaciones feministas con uso de IAG.  

  
Fuente: Facebook de “La Chica Antifeminista” (2025). 

Así, todas las características del enemigo se materializaron de forma constante en 

“Femynancy”, un personaje que se convirtió en destacada para ridiculizar a las feministas e 

inventar escenarios que probaran su punto. En los ejemplos supra mostrados, la imagen 

izquierda muestra una canción parodia a “El violador eres tú” —himno feminista contra la 

violencia—, cuya letra, voz e ilustración fue creada con IAG para colocar al personaje en 

escenas donde se enojaba, lloraba, reía y hacía acciones consideradas desagradables. En el 

ejemplo derecho, cuando Bukhele prohibe el lenguaje inclusivo en las escuelas, se imagina 

una escena donde las feministas (incluido un hombre trans) lloran ante la decisión; además, 

se colocan en una lectura donde Bukele es visto como bueno y amable, superior a las 

feministas, y construye una imagen donde La Chica Antifeminista y sus seguidores son 

también construidos como superiores. 

Con esto, se busca fabricar un “otro” grotesco y malvado para reforzar la identidad 

propia. Sumado a esto, cuando este tipo de contenidos obtiene millones de reproducciones 

y comentarios que alimentan la polarización, se materializa en la vida cotidiana. En el 

trabajo de campo pude constatar cómo mujeres conservadoras cristianas rechazan el 

feminismo con expresiones como “yo no soy feminista, yo sí quiero ser bonita”. 

 

Emociones y la adicción al miedo 

Los discursos conservadores ligados a la “batalla cultural” no solo describen enemigos; 

buscan generar una reacción visceral, radical. Los pánicos morales surgen cuando actores 

“bien pensantes” transforman a los folk devils en fuentes potentes de indignación ansiosa, y 

los medios juegan un papel central en identificar comportamientos aberrantes y movilizar 

consenso (Walsh, 2020). En esa línea, las redes sociodigitales amplifican esta dinámica al 

ofrecer herramientas para personalizar y viralizar esta indignación. Para los líderes 

conservadores, las imágenes generadas con IAG no solo entretienen: son instrumentos para 



provocar rechazo y miedo, aglutinan a la comunidad y la posicionan como la única capaz 

de “salvar” a la sociedad. 

Así surge y se agudiza la manipulación emocional: la IA genera contenido 

altamente adictivo. El artículo de El País antes mencionado destaca que estos materiales 

sorprenden, son virales y suelen mezclar humor con nostalgia, una combinación que atrae 

incluso a audiencias poco politizadas. Sin embargo, también se debe innovar ya que la 

producción masiva de contenidos ficticios puede saturar y aburrir al público. A pesar de 

esto, para muchos influencers conservadores la saturación forma parte de la estrategia: 

repetición de memes, exageración de amenazas y difusión de imágenes grotescas buscan 

generar cierta dependencia emocional y fortalecer el rechazo al enemigo en un mundo 

perfecto del que forman parte, donde pueden luchar contra un enemigo que nunca los va a 

derrotar. El miedo se vuelve una droga y se vuelve difícil no estar de acuerdo o compartir 

contenidos que dan la razón. 

 

A manera de conclusión 

La IAG se ha convertido en un instrumento cotidiano. Su rápida adopción y la apariencia de 

conocimiento confieren a los usuarios una sensación de expertise que no siempre está 

acompañada por la crítica. Estas herramientas son aprovechadas por influencers 

conservadores para construir enemigos con rasgos grotescos y producir emociones intensas 

que promueven la cohesión del grupo. 

Como parte de los conservadurismos cristianos, el movimiento provida ha 

incorporado la “batalla cultural” como eje de sus estrategias digitales, lo que construye al 

antiabortismo, antifeminismo y anticomunismo. La IA potencia estas estrategias al permitir 

la producción sencilla de imágenes y videos que caricaturizan a las feministas como 

“feminazis” de cabello colorido, obesas, desarregladas, feas. Estas representaciones 

promueven pánicos morales que transforman a los desviados en recordatorios de lo que no 

debemos ser (Cohen, 2011). Así, los medios y las redes sociodigitales amplifican el 

fenómeno al facilitar la producción y difusión de estas imágenes. 

En este contexto, la “chica antifeminista” y otros influencers conservadores 

mexicanos replican modelos estadounidenses con uso de la IAG para ridiculizar a sus 

adversarias e impulsar discursos violentos y misóginos. En esto se juegan las emociones: el 

contenido que provoca indignación es más propenso a viralizarse, y los algoritmos premian 

la interacción. La IA se convierte en una herramienta para el uso estratégico de las 

emociones que refuerza la polarización. 

Una advertencia es necesaria: si la IA amplifica los sesgos y facilita la creación de 

enemigos imaginarios, es necesario desarrollar marcos éticos que orienten su uso y a 

nosotros, como científicos sociales, nos permitan estudiarla de forma más adecuada. El uso 

de la IAG está teniendo consecuencias en la vida cotidiana en todas las esferas, en este 

caso, en las disputas políticas de los conservadurismos cristianos. 

 

Referencias 

Carolan, Shawn, Wu Martin, Amy, Gong, C. C., & Borja, Sam (2025, junio 26). 2025: The 

State of Consumer AI. Menlo Ventures. https://menlovc.com/perspective/2025-the-state-of-

consumer-ai/ 

Carrizales González, Carlos Alberto (2024). Antifeminismo en línea, entre la legitimación de 

la violencia machista y el conservadurismo. Virtualis, 14(27), 93-121. 

https://doi.org/10.46530/virtualis.v14i27.436 



Cash, Trent N., Oppenheimer, Daniel M., Christie, Sara, & Devgan, Mira (2025). 

Quantifying uncert-AI-nty: Testing the accuracy of LLMs’ confidence judgments. Memory 

& Cognition. https://doi.org/10.3758/s13421-025-01755-4 

Cohen, Stanley. (2011). Folk devils and moral panics: The creation of the Mods and 

Rockers. Routledge. 

Colomé, Jordi P. (2025, marzo 10). The rise of AI videos in politics: From deepfakes to 

viral, lowbrow humor. EL PAÍS English. https://english.elpais.com/technology/2025-03-

10/the-rise-of-ai-videos-in-politics-from-deepfakes-to-viral-lowbrow-humor.html 

Cooper, Ryan (2021, noviembre 24). The bottomless self-pity of American conservatives. 

The Week. https://theweek.com/feature/opinion/1007432/the-bottomless-self-pity-of-

american-conservatives 

Paz-González, Erick Adrián (2022). Aborto, género, comunismo y Dios: La lucha provida 

de jóvenes líderes en redes sociodigitales. Temas Sociológicos, 30, 107-136. 

https://doi.org/10.29344/07196458.30.3159 

Paz-González, Erick Adrián (2023). ¿Es pecado o es antinatural? Sobre el uso del discurso 

biomédico en grupos conservadores. DIVERSA. 

https://www.diversidadreligiosa.com.ar/blog/discurso-biomedico-grupos-conservadores/ 

Paz-González, Erick Adrián (2024). Discursos provida en el espacio público y en redes 

sociodigitales. En Mónica Ulloa-Gómez, Erick A. Paz-González, Erika Valenzuela-Gómez, 

& Raúl Anthony Olmedo Neri, (Re)pensando lo religioso en América Latina no. 5: Un 

acercamiento a los estudios religiosos desde la comunicación (Vol. 5). CLACSO. 

https://www.clacso.org/boletin-5-repensando-lo-religioso-en-america-latina/ 

Rêgo, Ana María, & Weber, María Elena. (2025, marzo 27). AI-generated disinformation 

already an enemy of democracy in the digital age. Alliance for Science. 

https://allianceforscience.org/blog/2025/03/ai-generated-disinformation-already-an-enemy-

of-democracy-in-the-digital-age/ 

Valenzuela-Gómez, Erika (2024). Inteligencia artificial y religión. Un acercamiento 

preliminar sobre los usos del ChatGPT por parte de las personas creyentes. En 

(Re)pensando lo religioso en América Latina no. 5: Un acercamiento a los estudios 

religiosos desde la comunicación (pp. 19-34). CLACSO. https://www.clacso.org/boletin-5-

repensando-lo-religioso-en-america-latina/ 

Walsh, James P. (2020). Social media and moral panics: Assessing the effects of 

technological change on societal reaction. International Journal of Cultural Studies, 23(6), 

840-859. https://doi.org/10.1177/1367877920912257 

 



Los protestantismos en Costa Rica y los factores que han influido en su 

crecimiento a partir de 19651 

 

Jennifer Meza Li2 

 

A modo de introducción 

Los protestantismos han crecido considerablemente en Centroamérica, especialmente el 

pentecostalismo.  En el caso de Costa Rica, según el último informe de “Percepción de la 

población costarricense sobre valores y prácticas religiosas, 2024”, el porcentaje de 

población católica ha disminuido hasta un 50%, aunque se sigue manteniendo como 

religión mayoritaria, mientras que la población evangélica asciende a un 31% y crecen los 

creyentes sin religión a un 16% (IDESPO, 2025). 

Gráfico 1. Porcentaje de población por religión en Costa Rica en octubre de 2024 

 
Fuente: Elaboración propia con datos de IDESPO-UNA (2025).  

Según estimaciones estadísticas (Schäfer, 1992; Bastián, 2006; Meza, 2023), desde 

aproximadamente 1965 el crecimiento del protestantismo despegó en América Central, en 

países como Costa Rica, Nicaragua, El Salvador, Honduras y Panamá, mientras que en 

Guatemala fue anterior, desde 1957. Este ascenso, cabe aclarar, fue preponderantemente 

pentecostal, mientras que el protestantismo histórico y evangélico se estancó. 

Ante este crecimiento de población protestante surgen las siguientes dudas: ¿Qué 

factores han contribuido en este fenómeno? ¿Cómo es que en una sociedad 

tradicionalmente católica han proliferado los protestantismos? Los fenómenos religiosos 

son cambiantes a través del tiempo, por lo que estas transformaciones se deben entender 

como un proceso histórico multicausal.  Se ven influidos por estructuras e instituciones no 

 
1 El presente texto es una parte de los resultados de la tesis para optar por el grado de Maestría Académica en 

Historia por la Universidad de Costa Rica, titulado El crecimiento y difusión del protestantismo en Costa Rica 

(1965 - 2018) (2023). Integrante del Grupo CLACSO “Religiones y sociedad: tensiones, diversidades y 

movilizaciones en debate”. ORCID: https://orcid.org/0009-0001-5056-2277  
2 Máster en Historia, profesora de la Escuela de Estudios Generales, Sección de Historia de la Cultura y de la 

Escuela de Historia, ambas de la Universidad de Costa Rica. Contacto: jennifer.meza@ucr.ac.cr 

0% 10% 20% 30% 40% 50%

Otra

Creyente sin religión

Evangélica

Católica

Porcentaje

R
el

ig
ió

n

https://orcid.org/0009-0001-5056-2277


religiosas a nivel social, político, económico y cultural; así como los propios cambios en el 

mercado religioso y sus actores sociales: agentes y empresas religiosas y fieles o laicos, que 

son permeados por su propio contexto social pero que también cuentan con capacidad de 

agencia. Por esta razón, los mecanismos causales que han influido en el crecimiento 

protestante en Costa Rica los categorizaremos en factores religiosos y factores no religiosos 

para intentar responder esas preguntas. 

 

Factores religiosos 

El protestantismo y particularmente el pentecostalismo conforman una religión global, es 

decir, que están en un constante proceso de interacción cultural, expansión, síntesis, 

préstamo y cambio, a nivel transnacional (Moore, 2021). El origen de las misiones e 

iglesias es mayoritariamente estadounidense, las cuales, según las teorías del mercado 

religioso (Beltrán, 2010; Frigerio, 2000), se han comportado como empresas religiosas 

transnacionales con filiales o iglesias hijas en diversos países y continentes, que mantienen 

conexiones operacionales, de agentes religiosos y de ideas a nivel global. 

Operación transnacional de las misiones de fe y plataforma institucional 

Si bien existían fieles protestantes extranjeros en el país, ya fuesen estadounidense y 

europeos en la capital, San José o en el litoral Caribe por la migración de antillanos 

empleados para la construcción del ferrocarril o para la producción de banano, fueron las 

faith missions o misiones de fe estadounidenses las que ingresaron con la finalidad de 

convertir a la población costarricense del catolicismo a sus respectivas tradiciones 

protestantes.  

Las misiones se sostenían con donaciones de fieles e iglesias protestantes en su país 

de origen. Las primeras en operar en Costa Rica fueron la Misión Centroamericana y la 

Misión Latinoamericana. Éstas organizaban el envío de misioneros experimentados y 

dispuestos a trasladar su domicilio al país para organizar su trabajo evangelístico, 

convirtiendo nuevos fieles e intentando abrir una iglesia. Eventualmente, con ayuda de más 

misioneros y con sus primeros fieles, pudieron organizar instituciones protestantes que 

servían de apoyo para convertir a más personas, acompañar a los ya convertidos y formar 

más agentes protestantes (Meza, 2025).  

De esta manera se forma una plataforma institucional compleja y organizada que 

emplea una serie de estrategias de conversión para obtener más fieles de manera 

interdenominacional, pues existen lazos de cooperación entre iglesias y organizaciones, sin 

importar su tradición protestante, para seguir creciendo. Los métodos evangelistas de 

conversión que aplicaron más las iglesias protestantes, por sus resultados eficaces, fueron 

las campañas evangelistas y modelos de redes de células. Por su puesto existían más 

métodos, entre los que se puede mencionar las visitas casa por casa, predicación en lugares 

públicos, repartición de panfletos conocidos como “tratados evangelísticos”, envío de 

cartas, llamadas telefónicas y más recientemente, mensajes de texto, publicaciones por 

medio de redes sociales y páginas web; no obstante, las campañas evangelistas y modelos 

de redes de células son los métodos que han tenido un papel preponderante en el 

crecimiento protestante en Costa Rica (Meza, 2023). 

Campañas o “cruzadas” evangelistas 

Las campañas evangelistas se comenzaron a realizar de manera activa a partir de la década 

de 1920, promovidas por la Misión Latinoamericana, en colaboración con otras iglesias. 

Esto desató el descontento de la Iglesia católica, acostumbrada a tener el monopolio 

religioso, por lo que se produce una serie de discusiones a través de la prensa, así como de 



denuncias por ataques físicos e intentos de censura hacia los protestantes que eran 

señalados de herejes. Posteriormente, las campañas de esta misión tuvieron un receso de 

1934 hasta su reanudación en 1948; inclusive esta Misión organizó una campaña, también 

denominada cruzada, encabezada por el popular predicador estadounidense Billy Graham, 

como se aprecia en la imagen 1. 

Imagen 1. Campaña evangelista encabezaba por Billy Graham en el Parque Antonio 

Escarré en San José, Costa Rica (1958)  

 
Fuente: Periódico Maranata (2010) 

En la década de 1970 las campañas tuvieron un nuevo auge, implementadas por 

iglesias pentecostales y algunas bautistas, que ya habían comenzado a implementarlas 

desde la década de 1950. Estas campañas se diferenciaron de las realizadas en periodos 

anteriores porque el pentecostalismo ponía un énfasis especial en la sanidad divina entre los 

asistentes, combinándola con labores evangelizadoras, lo que les permitió establecer nuevas 

congregaciones. Las Asambleas de Dios, por ejemplo, declararon el año del “evangelismo 

total” en 1975, organizando alrededor de 47 campañas evangelísticas, que tenían una 

extensión desde un par de días o hasta cuatro meses (Orellana, 2020). 

Establecimiento de células 

Desde aproximadamente 1980, a nivel internacional, diversas megaiglesias pentecostales y 

neopentecostales impulsaron modelos de estrategia celular como un método de conversión 

e iglecrecimiento más efectivo, a través de diversos nombres y estilos como el “Modelo 

G20”, “Visión del crecimiento” o “Modelo de Jesús”. Estos modelos establecen que el 

pastor debe formar discípulos o líderes, como Jesús que estableció 12 discípulos, para que 

“ganen almas para Cristo”, es decir, conviertan personas.  

Su éxito en formar megaiglesias se debe a estos principios de otorgar a sus fieles 

una posición de líder activo que debe convertir a más personas, pero además han fomentado 

una mayor competencia entre las propias iglesias, a diferencia de las campañas evangelistas 

en las que se favorecían la interdenominacionalidad y la cooperación. Esto se debe a que el 

discípulo o líder es capacitado en la propia iglesia donde va a servir y, si decide ir a otra 



congregación con un modelo similar, no es reconocida su posición, sino que debe volver a 

escalar la pirámide de liderazgo (Meza, 2023).  

De esta manera, la efectividad de campañas evangelistas se puso en tela de duda, ya 

que se consideraba que no ayudaba a mantener a los nuevos fieles en el tiempo, mientras 

que los modelos de estrategia celular ofrecían un carácter más personal, relacional, 

comunitario y que permitía dar un mayor seguimiento a los nuevos fieles para garantizar su 

permanencia en la congregación. Por ejemplo, el pastor Jorge Gómez identificó que entre 

1985 y 1989, había una alta deserción de miembros en las iglesias protestantes, lo que se 

relaciona con que los conversos obtenidos de campañas evangelistas son los más difíciles 

de conservar, es decir, desertan más que los obtenidos por métodos relacionales. Ya para 

1994, la estrategia predominante era la evangelización relacional, en la que se atrae a 

amigos, familiares, compañeros y vecinos, como se realiza en los grupos celulares en casa 

de habitación (1996, pp. 114-115). 

Medios de comunicación masiva 

A partir de 1990 se incorporó también el uso de comunicación masiva de manera activa 

mediante el canal de televisión Enlace, creación de más estaciones de radio y, más 

recientemente, a través de Internet, como radio streaming, uso de redes sociales y páginas 

web. Incluso, Costa Rica se ha convertido en un bastión protestante influyente en la región, 

pues brinda capacitaciones teológicas a personas de otros países y toman popularidad 

internacional programas de televisión, telepredicadores y misioneros costarricenses. Se 

produce también la creación de megaiglesias que se encuentran estrechamente ligadas al 

uso de estos medios de comunicación y acumulan una gran cantidad de fieles e influencia. 

Atractivo de los bienes religiosos pentecostales 

Otro factor fundamental en el crecimiento del protestantismo es el atractivo y demanda de 

bienes religiosos de cada tradición protestante; ámbito en el que ha sido favorecido el 

pentecostalismo. El aumento la demanda de bienes religiosos pentecostales influyó en la 

propia oferta, ya que ingresaron muchas iglesias pentecostales de origen estadounidense e 

incluso, los agentes religiosos que ya profesaban una tradición protestante histórica o 

evangélica en el país se convirtieron al pentecostalismo. Esto ocurrió en las iglesias que 

alguna vez surgieron de la Misión Centroamericana y la Misión Latinoamericana. (Meza, 

2023) 

Respuesta del catolicismo ante la competencia religiosa 

Con respecto a la Iglesia católica, esta tuvo una respuesta lenta ante la competencia 

protestante. Después de los ataques directos contra los protestantes entre 1926 y 1929, 

descritos por Ulloa (2022) como los años más confrontativos en el campo religioso 

costarricense, esta disputa disminuyó notablemente en la prensa hasta ser casi inexistente, 

al menos de forma directa. Según Werz (1999), para mediados de siglo XX, el catolicismo 

le había restado importancia a la competencia con otras ofertas religiosas al considerar que 

no amenazaba realmente su posición como la religión más importante y grande en América 

Latina. Así mismo, se había dado una reflexión interna en la que se consideró que las 

reacciones iniciales contra el protestantismo fueron negativas y el Concilio Vaticano II, 

propició a partir de 1962 el ecumenismo y diálogo entre las iglesias cristianas. 

El catolicismo, además, ha mantenido una estructura más rígida y un proceso de 

formación sacerdotal más largo y complejo, lo que lo hace menos competitivo que los 

protestantismos. En gran medida, esto se debe a que durante siglos no necesitó serlo, al ser 

la única opción religiosa disponible, y a que no se ha adaptado lo suficiente a los cambios 

del mundo moderno, cada vez más secular y con valores distintos. Todo ello ha generado 



cierta insatisfacción en un sector de sus fieles con respecto a su estructura eclesial y a los 

bienes religiosos que ofrece, lo que ha llevado a muchos a abandonar la Iglesia o incluso a 

convertirse a otras confesiones. 

 

Factores no religiosos 

Influencia cultural estadounidense a partir de la Guerra Fría 

Para comprender el crecimiento de los protestantismos es fundamental comprender el rol 

que tuvo la Guerra Fría y el imperialismo cultural estadounidense. Durante este periodo el 

Estado costarricense y principales medios de comunicación nacionales se alinearon con los 

Estados Unidos como líder del bloque capitalista occidental y cristiano, en contraposición 

del bloque soviético, comunista y “ateo”. Por lo tanto, se promovió el anticomunismo y la 

expansión de los productos culturales estadounidenses, idealizando su modo de vida. El 

American Way of Life, también implicaba el ámbito religioso por lo que, las distintas 

corrientes protestantes formaban parte de estos productos culturales que se transmitían a 

través del cine, televisión, radio, entre otros.  

Expansión urbana 

Otro factor que contribuyó en el crecimiento protestante fue la expansión urbana que se dio 

durante un periodo de prosperidad económica enmarcada por la “Edad de Oro del 

Capitalismo” a nivel global (Marglin, 1988) y el desarrollo del Estado de Bienestar en 

Costa Rica. A través de las políticas económicas y sociales se favoreció el aumento de la 

clase media, distribución de la riqueza y la capacidad de consumo de los habitantes. Estas 

políticas contribuyeron con la expansión del mercado interno mediante el modelo 

sustitución de importaciones, la redistribución del crédito a través de la banca pública y la 

disminución de producción agropecuaria en favor de la industria, el comercio, la banca y el 

sector público; generándose así una disminución de la población rural, agrícola y 

campesina que migró hacia las zonas urbanas del centro del país. (Pérez y Baires, 1987) 

Es por esta razón que se da un asentamiento de iglesias en la capital, San José, 

durante mediados del siglo XX, ya que por su expansión urbana y poblacional se convirtió 

en una zona de especial interés para fundar iglesias. Las misiones estadounidenses tenían 

una política de ubicarse con un mínimo de cinco cuadras una congregación de la otra, para 

no competir directamente entre ellas y distribuirse en el espacio, así como tenían el interés 

de instalarse en barrios de clase media baja. (Ratcliffe, 1977) 

Este fenómeno se comprueba también con la distribución por región 

socioeconómica, ya que, en 1978, el 41,9% de las iglesias protestantes se asentaban en la 

Región Central y en 2013 representaban un 41,6% del total. En 2013, le seguían la Región 

Huetar Atlántica (18,3%), es decir, el Caribe con influencia de población antillana 

protestante, la Región Brunca (12,7%) y la Región Huetar Norte (12,6%). 

Gráfico 2. Cantidad de congregaciones en 1978 entre cantidad de población por cantón 



 
Fuente: Meza (2023) con base en el directorio de iglesias de 1978 (PROCADES, 1978) y el 

censo nacional de 2011 (INEC, 2011). 

 

Gráfico 3. Cantidad de iglesias 2013 entre cantidad de población por cantón según censo 

del INEC de 2011 

 
Fuente: Meza (2023) con base en el directorio de iglesias de 2013 (PROLADES, 2014) y el 

censo nacional de 2011 (INEC, 2011). 

Los gráficos 2 y 3, presentan la comparación de los datos de cantidad de población e 

iglesias por cantón en 1978 y 2013, respectivamente. Para 1978 se obtiene un coeficiente de 

correlación de Pearson (r) de 0,7991 y un coeficiente de determinación (R²) de 0,6386. Lo 

que nos indica que existe una significativa entre ambas variables, entre mayor cantidad de 

población, hay mayor cantidad de iglesias por cantón. Para 2013, esta correlación es aún 

más significativa, pues el coeficiente de correlación de Pearson (r) asciende a 0,8162 y el 

coeficiente de determinación (R²) a 0,6661. A nivel provincial se reproduce este fenómeno, 

pues se encontraron correlaciones que indican que los cantones con más iglesias tienden a 

ser las cabeceras de provincia, que a su vez son los que albergan más población. 

La concentración en las áreas urbanas posiblemente se debía a que resultaba más 

eficiente para las iglesias aplicar era más eficiente aplicar métodos de conversión, como las 

campañas evangelistas y otras actividades similares, pues se atraía una mayor cantidad de 

personas en un espacio geográfico menor.  

Políticas neoliberales 

R² = 0.6386

0

10

20

30

40

50

60

70

80

0 50000 100000 150000 200000 250000

C
an

ti
d
ad

 d
e 

co
n
g
re

g
ac

io
n
es

 p
o
r 

ca
n
tó

n

Cantidad de población por cantón

R² = 0.6661

0

50

100

150

200

250

0 50000 100000 150000 200000 250000 300000 350000

C
an

ti
d
ad

 d
e 

co
n
g
re

g
ac

io
n
es

 

p
o
r 

ca
n
tó

n

Cantidad de población por cantón



Se encuentra que a partir de 1982-1983 aproximadamente, el protestantismo comenzó a 

desacelerar su crecimiento anual, según las estimaciones de PROLADES e IMDELA 

(Holland, 1998), lo cual concuerda la “Crisis de la deuda latinoamericana”, aunada a la 

desestabilización social y política que estaba atravesando Centroamérica. Para el caso de 

Costa Rica, no se encuentran datos que sustenten hipótesis surgidas desde finales del siglo 

XX que consideraban que, los pentecostales en particular, crecieron debido a la crisis junto 

con la pobreza y decadencia de la clase media, como una forma de reemplazo de la ayuda 

social de los estados. 

El posible impacto que generó la crisis de la década de 1980 y las políticas 

neoliberales al campo protestante, es más bien que la sociedad ha adoptado cada vez más 

los valores que impulsa el neoliberalismo como el individualismo y consumismo; lo que ha 

llevado a que la “teología” de la prosperidad y los valores neopentecostales, que son 

compatibles con éste, sean asimilados con mayor facilidad. Esto contribuye en la 

decadencia de los protestantismos históricos y evangelicales, mientras que los 

neopentecostales crecen y logran alcanzar cada vez más sus aspiraciones políticas.  

No se han encontrado tampoco datos cuantitativos confiables que asocien al 

pentecostalismo directamente con la pobreza. Si se compara el directorio de iglesias de 

2013 con indicadores sociales del INEC y del MIDEPLAN, no se encuentra correlación 

directa entre la cantidad de iglesias por cantón con respecto a indicadores sociales, como 

índice de desarrollo social (r = 0,23), índice de desarrollo humano (r = 0,27) o índice de 

pobreza humana (r = 0,15).  

Incluso, Schafer (2009) encontró que en Guatemala se han concentrado en distintas 

clases sociales: clase alta, catolicismo y evangelicalismo; el neopentecostalismo y el 

catolicismo carismático en la clase alta incipiente y en clase media alta; el pentecostalismo 

y el catolicismo popular en la clase media y baja. 

Globalización contemporánea 

Más recientemente se debe considerar el el proceso de globalización contemporánea, desde 

el fin de la Guerra Fría con la liberalización de los mercados y la expansión de la 

comunicación global (Hausberger y Pani, 2018), que ha cambiado inclusive la manera en la 

que se aprecia el espacio y el tiempo (Mazlish, 1999). El protestantismo se ha visto aún más 

beneficiado de este fenómeno, provocando que instituciones e iglesias, que se comportan 

como entidades transnacionales, se interconecten con mayor facilidad para intercambiar 

métodos de conversión, modelos de crecimiento, organización, prácticas, nuevas ideas 

teológicas e, incluso, financiamiento. A su vez, sus ideas son más difundidas, provocando 

que la conversión pueda lograrse fuera de la intervención de comunidades religiosas 

mediante la comunicación global, como la radio, televisión, internet y redes sociales 

(Moore, 2021).  

Decisiones individuales según su contexto familiar y social 

Finalmente, además de los factores religiosos y los factores sociales, económicos y 

políticos, no se debe obviar que existe la capacidad elección y psique particular de cada 

individuo para decidir ingresar en el proceso de conversión hacia una religión o la no 

creencia. A su vez, hay una influencia por el contexto familiar, social y económico, que 

pueden determinar en la adopción, mantenimiento o cambio de una religión. 

 

Referencias 

Bastian, Jean Pierre (2006). De los protestantismos históricos a los pentecostalismos 

latinoamericanos: Análisis de una mutación. Revista de Ciencias Sociales (16), 38-54. 



Beltrán, William Mauricio (2010). La teoría del mercado en el estudio de la pluralización 

religiosa. Revista Colombiana de Sociología 33(2), 41-62. 

https://www.redalyc.org/pdf/5515/551556233003.pdf  

Frigerio, Alejandro (2000). Teorías económicas aplicadas al estudio de la religión ¿Hacia 

un nuevo paradigma?. Boletín de lecturas sociales y económicas 7(34). 

Hausberger, Bernd y Pani, Erika (2018). Historia Global Presentación. Historia Mexicana 

68(1), 177-196. 

https://historiamexicana.colmex.mx/index.php/RHM/article/view/3640/3549 

Holland, Clifton (1998). El movimiento protestante en Costa Rica: Lista de 

denominaciones y asociaciones de iglesias, 1998. Centro de Investigación Sociorreligiosa 

(CISRE), adscrito a la Federación Alianza Evangélica Costarricense (FAEC) 

IDESPO-UNA (2025). Percepción de la población costarricense sobre valores y prácticas 

religiosas, 2024. (Informe de la encuesta). https://www.observatoriodeloreligioso.org/wp-

content/uploads/2025/02/InformeValoresPracticasReligiosas2024.pdf 

Instituto Nacional de Estadística y Censos (2011). Censo 2011. https://inec.cr/estadisticas-

fuentes/censos/censo-2011 

Gómez, Jorge (1996). Crecimiento y deserción en la iglesia evangélica costarricense. 

Instituto Internacional de Evangelización a Fondo.  

Marglin, Stephen A. (1988). Lessons of the Golden Age of Capitalism. Research for Action, 

UNU WINDER. https://www.wider.unu.edu/publication/lessons-golden-age-capitalism 

Mazlish, Bruce (1999). A Tour of Globalization. Indiana Journal of Global Legal Studies 

7(1), 5-16.  

Meza Li, Jennifer (2023). El crecimiento y difusión del protestantismo en Costa Rica (1965 

- 2018). [Tesis de Maestría Académica en Historia] Universidad de Costa Rica. 

https://www.kerwa.ucr.ac.cr/items/6006f988-719c-4446-bf02-222928c91c05 

Meza Li, Jennifer (2025). Misiones de fe e iglesias protestantes en Costa Rica: origen, 

organización y plataforma institucional (1890-2019). Siwo Revista De Teología, 18(1), 1-

44. https://doi.org/10.15359/siwo.18-1.7 

Moore, Kathleen M. (2021). Religious Outsiderhood in a Globalizing World. En Kanwal 

Sheikh, Mona y Svensson, Isak (Eds.), Religion, Conflict, and Global Society: A Festschrift 

Celebrating Mark Juergensmeyer. Danish Institute for International Studies. 

https://pure.diis.dk/ws/files/4345452/Religion_Conflict_and_Global_Society_Festschrift_D

IIS_Book_May_21.pdf  

Orellana, Luis (2020). El movimiento pentecostal en Costa Rica 1930-1980. En Mansilla, 

Miguel Ángel y Mosquera, Mariela (Eds.), Sociología del pentecostalismo en América 

Latina. RIL editores y Universidad Arturo Prat. 

Pérez Brignoli, Héctor y Baires Martínez, Yolanda (1987). Crecimiento y crisis de las 

economías centroamericanas 1950-1980. Anuario de Estudios Centroamericanos 13(2), 63-

92. https://archivo.revistas.ucr.ac.cr//index.php/anuario/article/view/2856  

Periódico Maranata (2010). Semblanza de Hugo y Oliva Worsfold [Vídeo]. YouTube. 

https://www.youtube.com/watch?v=2WKYjRaKF0g&t=210s  

PROCADES [PROLADES] (1978). Directorio de iglesias, organizaciones y ministerios 

del movimiento protestante en Costa Rica. 

PROLADES (2014). Base de datos de Iglesias Evangélicas locales, 2013.  

Ratcliffe, Jane E. (1977). Distribution Of Protestant Denominations In Costa Rica. 

Publication Series (Conference of Latin Americanist Geographers) 6, 75–84. 

http://www.jstor.org/stable/25765584  

https://www.redalyc.org/pdf/5515/551556233003.pdf
https://historiamexicana.colmex.mx/index.php/RHM/article/view/3640/3549
https://www.observatoriodeloreligioso.org/wp-content/uploads/2025/02/InformeValoresPracticasReligiosas2024.pdf
https://www.observatoriodeloreligioso.org/wp-content/uploads/2025/02/InformeValoresPracticasReligiosas2024.pdf
https://inec.cr/estadisticas-fuentes/censos/censo-2011
https://inec.cr/estadisticas-fuentes/censos/censo-2011
https://www.wider.unu.edu/publication/lessons-golden-age-capitalism
https://www.kerwa.ucr.ac.cr/items/6006f988-719c-4446-bf02-222928c91c05
https://doi.org/10.15359/siwo.18-1.7
https://pure.diis.dk/ws/files/4345452/Religion_Conflict_and_Global_Society_Festschrift_DIIS_Book_May_21.pdf
https://pure.diis.dk/ws/files/4345452/Religion_Conflict_and_Global_Society_Festschrift_DIIS_Book_May_21.pdf
https://archivo.revistas.ucr.ac.cr/index.php/anuario/article/view/2856
https://www.youtube.com/watch?v=2WKYjRaKF0g&t=210s
http://www.jstor.org/stable/25765584


Schäfer, Heinrich (1992). Protestantismo y crisis social en América Central. Departamento 

Ecuménico de Investigaciones.  

Schäfer, Heinrich. La generación del sentido religioso – observaciones acerca de la 

diversidad pentecostal en América Latina. En Chiquete, Daniel y Orellana, Luis (Eds.), 

Voces del pentecostalismo latinoamericano (III): Teología, Historia, Identidad. 

EMW/CETELA. 

Ulloa, Mónica (2022). La participación evangélica en la política costarricense: El caso 

pentecostal y neopentecostal 1980-2018 [Tesis de Maestría en Historia Aplicada] 

Universidad Nacional de Costa Rica.  

Werz, Nikolaus (1999). La reacción católica a la competencia religiosa de los 

pentecostalismos. El caso de Costa Rica. Ibero-amerikanisches Archiv 25(1/2), 145-173. 

 

 

 



Opiniones y experiencias de jóvenes que tensionan la laicidad mexicana: 

Catolicismo, derechos sexuales y reproductivos e intolerancia por 

condición de género y creencia 

 

Efrén González Pérez1 
 

A modo de introducción 

 

El presente ensayo tiene como propósito sumarse a una serie de trabajos recientes dentro 

del campo de la sociología y la antropología de la religión con respecto a problematizar la 

narrativa oficial de la laicidad en y desde contextos locales (Gaytán y Guerrero, 2017; 

Mora, 2018; Garma, Corpus y Ramírez, 2021; Gutiérrez, 2021; Garma, y Meza, 2023). 

Este trabajo es parte de una investigación de tesis de licenciatura en sociología con 

enfoque exploratorio. Al ingresar al campo se realizó observación participante con el fin de 

establecer un rapport entre investigador y coproductores, así como reconocer las dinámicas 

y perfiles sociales de las y los jóvenes que forman parte de una pastoral juvenil católica en 

el municipio de Ecatepec, estado de México. Esto permitió una dinámica más humana para 

posteriormente aplicar entrevistas y cuestionarios2 con el fin de contrastar y ampliar de 

forma empírica, los hallazgos reportados en la literatura especializada sobre las tensiones 

entre el espacio público, especialmente la escuela, y la dimensión religiosa en México 

(Molina, 2016; Gutiérrez, 2021; Meza, 2023). 

En ese tenor, el presente trabajo se divide en tres apartados: 1) una exposición que 

articula las relaciones entre religión y laicización en la línea propuesta por Dobbelaere 

(1994), junto con un ejemplo en el que se muestra uno de los efectos que dicho proceso 

tiene sobre la diversificación religiosa, desde la mirada jóven; 2) posteriormente, se 

exponen algunas opiniones opuestas a la narrativa oficial de la laicidad en torno a los 

derechos sexuales y reproductivos; 3) así como dos experiencias en las que la condición de 

género y credo, respectivamente, se vuelven objeto de vulnerabilidad en su encuentro con 

distintos actores. El objetivo es problematizar específicamente las nociones de la narrativa 

oficial de la laicidad, la cual, sostiene garantizar, resguardar y promover la igualdad, la 

tolerancia y la no discriminación tanto por parte de las instituciones del Estado hacia los 

ciudadanos cuanto en las relaciones entre estos mismos (Salazar, 2013, pág. 57). 

 

 
1 Egresado de Sociología por la FES Aragón, Universidad Nacional Autónoma de México. ORCID: 

https://orcid.org/0009-0007-5785-2000. Contacto: efrengp2027@gmail.com 
2 En septiembre de 2022 se comenzó, mediante “oportunidad” y bola de nieve, la observación participante que 

concluyó en enero de 2023, no obstante, después se participó en dos eventos diocesanos juveniles, el último a 

inicios de 2024. Esto facilitó la producción del rapport, el cual, permitió la posterior producción y 

levantamiento de cuestionarios y entrevistas semiabiertas durante noviembre y diciembre de 2022. El objetivo 

de este procedimiento fue captar las opiniones y trayectorias de un total de 10 jóvenes, mujeres y hombres de 

entre 14 y 28 años, con autoidentificación católica. Cabe decir que todos los ejemplos aquí expuestos tuvieron 

consentimiento de las personas participantes. Para resguardo de su privacidad, todos los nombres fueron 

sustituidos por un seudónimo. 

https://orcid.org/0009-0007-5785-2000


La población joven, ¿creyente y laica? 

¿Puede la población joven ser a la vez religiosa y laica? A primera vista podría parecer 

contradictorio si por laicidad se entiende una cualidad antirreligiosa y/o irreligiosa. Es 

cierto que, durante el proceso histórico de consolidación de la nación mexicana el Estado 

asumió distintos modelos de laicidad (Rivera, 213), pero ello no significó la pérdida de la 

creencia, sino la limitación de la influencia de la Iglesia católica sobre los ámbitos jurídico, 

político y civil, con mayor o menor radicalidad (Blancarte, 1992/2012; Meyer, 2005), así 

como la posterior reconfiguración contemporánea de lo religioso. 

Desde una perspectiva teórico-sociológica, esta separación de esferas o instituciones 

corresponde a una “secularización del Estado” o “secularización política”. Por lo que la 

laicidad vendría asociada con “[…] el proceso general de diferenciación que genera un 

movimiento de autonomización de la esfera política respecto a la esfera religiosa, y como 

consecuencia un esfuerzo de separación de lo religioso respecto a los asuntos públicos.” 

(Blancarte, 2015, pág. 666). Por ello, lo central es identificar la fuente de la legitimidad del 

Estado: ¿lo hace a partir de una legitimidad basada en elementos religiosos o en la 

soberanía popular? (Blancarte, 2004). 

Por lo demás, cuando el proceso de diferenciación se produce entre otras esferas 

distintas a la de la política, como, por ejemplo, la economía, la cultura, la ciencia, la 

educación o la salud, hablamos de “secularización social”, en la cual cada campo se 

autonomiza y racionaliza bajo sus propias lógicas. Finalmente, la laicidad, en tanto 

principio jurídico, no busca erradicar la religión, sino garantizar la libertad de pensamiento, 

de credo y de culto, tal como lo planteaba desde un inicio el pensamiento juarista (Galeana, 

2013). 

En ese sentido, al menos en un principio, México no atraviesa una “secularización 

social” como en otras regiones, sino que, inicia con la laicización de la República y 

expande esa misma lógica de separación político-religiosa a partir del instrumento jurídico 

de las Leyes de Reforma (Yturbe, 2010) hacia instituciones estratégicas de control social, 

como, por ejemplo, la salud, la educación, la economía, el ámbito civil, etcétera. El estado 

laico es así el producto de un proyecto político moderno impulsado por liberales. Por esta 

misma razón es que el presente trabajo entiende el proceso de “laicización” como una 

forma particular de secularización, de carácter multi-dimensional, en el sentido propuesto 

por Karel Dobbelaere. 

Este autor distingue entre indicadores “significativos” y “predictivos” del proceso 

por el cual, lo religioso pierde centralidad en el orden social. De ahí que convenga 

distinguir tres niveles de análisis: 1) desde un nivel macro, la diferenciación institucional 

como la característica esencial del proceso; 2) desde un nivel meso, a partir del cambio 

religioso tanto a nivel interno como externo de las instituciones religiosas; y, 3) desde un 

nivel micro, donde lo observable son las transformaciones de la práctica, creencia, moral y 

valores de los sujetos creyentes con respecto a los marcos litúrgico-teológicos oficiales de 

las iglesias. Sólo después de realizar esta distinción se puede corroborar empíricamente los 

efectos que estas tres dimensiones de análisis podrían producir en una dinámica de 

interrelacionalidad (Dobbelaere, 1994, págs. 8-9). Cabe señalar la no neutralidad o 

causalidad de este proceso, antes bien, la laicización está dinamizada por un particular 

proyecto político-moderno, intelectual y de raíz occidental-cristiana (secularizada), que 

produce su identidad a partir de su oposición con la religión cristiana, enunciando, 

clasificando y asignándole un lugar particular, de menor estatus, frente a los pilares de la 

razón ilustrada (Dubuisson, 2007). 



Siguiendo estas consideraciones, se puede entender mejor el contexto religioso más 

reciente que atraviesa a la población joven. Mediante el proceso de laicización y la laicidad 

anticlerical en México, la Iglesia católica es debilitada estructural y eclesiásticamente, 

desembocando en un proceso de desinstitucionalización religiosa, no homogéneo, y una 

“fluidicación” de símbolos, signos, mitos, ritos y otras prácticas religiosas (Mardones, 

1996a, 1996b), principalmente elementos mágico-esotéricos e instituciones evangélicas, 

que, terminan repercutiendo en una descatolización (Gaytán, 2020) y alejamiento general 

de las instituciones religiosa por parte de la población jóven (Corpus, 2014). 

No obstante, que la población joven se sitúe en la tendencia de un progresivo 

alejamiento respecto de las creencias y prácticas oficiales de la institución católica en 

México (Corpus, 2019), no significa causalmente la pérdida de la creencia, ni tampoco la 

imposibilidad de producir discursos morales conservadores, los cuales, pueden ser 

socializados a través de la tradición o la familia (Corpus, 2020). Por otra parte, tampoco 

debemos caer en la trampa de asociar a una moral “secularizada” la incapacidad de producir 

relatos conservadores u opuestos a los principios de la laicidad (Molina, 2018, pág. 38-39). 

A su vez, hay que evitar el estereotipo de asociar necesariamente una moral conservadora 

con el pertenecer a una pastoral juvenil católica; en ese sentido, asistir, unirse o mantenerse 

dentro de una forma más institucionalizada del creer puede responder a una necesidad de 

pertenencia más que a una convicción por el dogma y sus postulados morales al pie de la 

letra (Salazar, Barrera y Espino, 2015). 

Así, por ejemplo, no todas las opiniones y trayectorias religiosas de esta 

investigación respondieron a lógicas conservadoras, y en más de una ocasión el agente 

familiar, más que el institucional, fue preponderante en la socialización de una moral 

religiosa. Si bien, sólo hubo una joven (Francisca) completamente positiva frente a los 

derechos sexuales y reproductivos, en otros casos las posturas fueron conciliadoras, aunque 

con restricciones personales frente a la incorporación de una moral o cultura laica en favor 

y reconocimiento de la diversidad religiosa, sexual y de género. 

En el caso de México, la diversidad religiosa puede ser ubicada a partir de la década 

de 1960, pero el fenómeno es más notorio a partir del presente siglo (De la Torre y 

Gutiérrez, 2014; Díaz, 2021). En ese contexto, uno de los efectos posibles de la diversidad 

religiosa es el pluralismo, así como la emergencia de fundamentalismos (Berger, 2016; 

Dobbelaere, 1994). Así pues, en este apartado se muestra un ejemplo en torno a las 

transformaciones sobre las creencias de las y los jóvenes católicas(os). A partir de algunas 

creencias de la religión popular, católica, africana, asiática e incluso de sistemas 

explicativos seculares disruptivos, se busca dar cuenta de la diversidad, la relativización o 

el rechazo frente a estas. En ese tenor, la Tabla 1 muestra el total de creencias a través de 

una gráfica que expone el tipo de posicionamiento entre el total porcentual de jóvenes con 

respecto a cada creencia y con posibles respuestas que expresan una convicción positiva y 

negativa: “sí cree” y “no cree”, hasta la creencia vacilante: “cree en parte”, o la total 

relativización: “lo considera una posibilidad”: 



Tabla 1. Distribución porcentual de creencias según su grado de aceptación, rechazo o 

duda por parte de las juventudes católicas 

 
Fuente: Elaboración propia a partir del trabajo de campo. 

A primera vista, la diversidad religiosa es un hecho: aunque la certeza más absoluta 

sigue siendo la creencia en Dios, mientras que no tanto la del Diablo, se logra visibilizar un 

panorama dicotómico en torno a otras creencias de la religión popular como lo son, por 

ejemplo, las limpias y las vibras o energías. Por su parte, la creencia en los horóscopos 

coincide con la tendencia general según algunas estadísticas nacionales, es decir, la 

creencia se rechaza o existe un poco de duda respecto a su legitimidad (Salazar, Barrera y 

Espino, 2015). Mientras que el efecto de la relativización (Berger, 2016, pág.9-71) es 

perceptible en el posicionamiento frente a creencias asiáticas, africanas o seculares que 

tuvieron un mayor porcentaje de variación entre las posibles respuestas. La narrativa de un 

jóven, con respecto a los horóscopos, es ejemplar de este proceso de relativización de los 

sistemas de creencias: “No creo en ellos, pero sí los leo por morbo, no porque no crea en 

ellos no voy a ponerlo en duda, a lo mejor tiene un grado de certeza”. Otro caso fue la 

creencia de “mundos paralelos”. Al respecto, una joven comentó lo siguiente: “Me parece 

algo muy mítico, algo de mucho respeto quizá. Yo creo que mis dudas empezaron a partir 

de esta película, Caroline, pero no dudo de mundos paralelos”. 

 

Discursos intolerantes frente a los derechos sexuales y reproductivos 

Este apartado expone algunas opiniones y expresiones que muestran la falta de una cultura 

laica en favor del libre desarrollo sexual y reproductivo en las subjetividades jóvenes. 

Como se dijo anteriormente, el hecho de que se despliegue un alejamiento por parte de la 

población creyente de los sistemas de creencias oficiales, no implica que la población joven 

no quede exenta en la reproducción de discursos que constriñen el libre desarrollo de la 

sexualidad, o bien, que tomen una posición intolerante frente a los derechos sexuales y 

reproductivos de las disidencias sexogenéricas (aún y formando parte de las mismas 

disidencias). 



 Respecto al uso de anticonceptivos, por ejemplo, Linaexpresó estar en total 

desacuerdo con el uso del condón, la píldora anticonceptiva y la píldora del otro día. Al 

profundizar en su postura, el factor socializante clave fue la familia: “En mi casa me hablan 

mucho de que están mal porque estás impidiendo la vida. Entonces con los métodos en 

general pues no estoy de acuerdo”. 

Por otra parte, la interrupción legal del embarazo fue muy polémica entre las 

opiniones y respuestas que las y los jóvenes expresaron. Desde posiciones totalmente en 

contra hasta otras más matizadas en las que, “depende del contexto” y “a favor si es 

violación”. Ruth, por ejemplo, comenta estar en contra: “siento que si la persona no quería 

nada de nada, pues para qué tener al chamaco si no quería nada. Osea, si no querían tener 

niños pues para qué tener sexo si no querían niños”. 

Ambos casos son interesantes porque resaltan el valor de la vida. En el caso de 

Lina, el uso de anticonceptivos, en general, está mal, porque evitan la procreación y eso 

representa un pecado desde la mirada católico tradicional y oficial. Ruth, por su parte, no 

sólo manifiesta el mismo valor por la vida, sino que, asocia el libre desarrollo sexual con el 

fin único de la procreación. Según el Catecismo de la Iglesia Católica, “[…] la institución 

misma del matrimonio y el amor conyugal están ordenados a la procreación y a la 

educación de la prole y con ellas son coronados como su culminación […] “Creced y 

multiplicaos” (Gn 1,28).” (Iglesia Católica, 1997, n.1652, párrafo 1-2). 

 Respecto a los derechos de las disidencias sexogenéricas, las opiniones en torno al 

tema de la adopción homoparental fueron igual de negativas o vacilantes que la 

interrupción legal del embarazo. Algunas oposiciones partieron de supuestos problemas que 

un tipo de socialización homoparental podría causar sobre la identidad de las infancias, 

pero, sobre todo, mostraron el valor predominante que sigue teniendo la legitimidad de la 

familia tradicional. Siguiendo a Ruth, “el niño o la niña, o lo que sea, los niños no van a 

saber quién es el papá y quién es la mamá. Por eso estoy en contra”. 

El caso de Amancio es paradigmático y muestra que, no por el hecho de pertenecer 

a una minoría sexogenérica se está exento de reproducir discursos y creencias contrarias a 

la dignidad y respeto por los derechos sexuales y reproductivos del grupo al cual se 

pertenece. Si bien, respondió estar a favor de la adopción homoparental, matizó: “Mira, y 

eso que yo soy gay, pero yo creo que una pareja del mismo sexo sí podría, pero creo que 

una familia tradicional es lo ideal”. 

 

La creencia como sustrato fértil en la producción de intolerancias religiosas y 

sexogenéricas en el espacio público 

Los siguientes dos ejemplos tienen la intención de visibilizar la falta de materialización de 

una cultura laica tanto a nivel institucional como entre los mismos sujetos. El primer caso 

(a), ejemplifica una tensión entre sujetos a partir del cruce género-religión en la vía pública; 

el segundo ejemplo (b), expresa la intolerancia hacia la creencia en el espacio de la 

educación pública, la cual, en teoría, debería ser garantizada bajo principios de laicidad por 

funcionarios laicos: 

a) Francisca, quien es catequista de su parroquia, experimentó un momento de 

tensión por motivos de género en el transporte público de su colonia. Durante la entrevista, 

en la sección de discriminación por cuestiones de credo, ella comentó haber sentido mucho 

miedo de que una madre y su hijo, quien era catecúmeno de Francisca, la vieran en la 

estación del Mexibús junto a su novia. Ante tal situación, decidió esconderse para no ser 

vista, pues temía que la madre se diera cuenta de su orientación sexual y comentará el caso 



a la coordinadora de catecismo de su parroquia. Asimismo, compartió sentir miedo y pena 

de que conocidos de su escuela la vean en su parroquia. 

b) Sarnai, por su parte, padeció de discriminación por cuestiones de credo mientras 

cursaba el CCH en la UNAM. En una ocasión, su profesor de filosofía le preguntó por el 

origen de su nombre (el cual era bíblico), posteriormente, su maestro la cuestionó sobre su 

creencia, específicamente, le preguntó si era católica. Sarnai respondió que sí y a partir de 

ese momento, comenta, tuvo muchas dificultades para aprobar esa materia (la cual terminó 

aprobando con 6. Otra experiencia fue similar en su clase de historia, en la cual, 

constantemente escuchó a su profesor expresar comentarios discriminatorios hacia la 

creencia y práctica religiosa: “Nos están dando atole con el dedo”, “De ustedes depende si 

despiertan o no”, “¿En serio crees en alguien? ¡Qué patético!” y “La iglesia es una 

institución que te manipula”. 

Estos ejemplos muestran la falta de materialización de una cultura laica tanto a nivel 

horizontal en las relaciones interpersonales, como a nivel vertical entre instituciones y 

sujetos. El primer caso expone el miedo que la población con una orientación sexual no 

normativa experimenta frecuentemente en México (Peinado y González, pág. 7, 2024), 

mientras que el segundo, muestra que la porosidad de la escuela pública no es sólo con 

respecto a la influencia cultural del catolicismo (Gutiérrez, 2021), sino, además, del 

“laicismo” que anula y suprime “lo religioso o espiritual a través de un discurso de 

intolerancia” (Meza, 2023, pág. 113). 

Tabla 2. Perfiles de personas entrevistadas 
Seudónimo Lina Ruth Amancio Francisca Sarnai 

Edad 14 años 25 años 27 años 15 años 22 años 

Identidad de 

género 

Mujer Mujer Hombre Mujer Mujer  

Orientación 

sexual 

Heterosexual Heterosexual Homosexual Homosexual Heterosexual 

Ocupación Estudiante Trabajo 

doméstico 

Trabajador  Estudiante y 

Trabajadora 

Desempleada 

Escolaridad Secundaria  Secundaria Licenciatura Media Superior  Licenciatura 

Estado civil Soltera Soltera Soltero Soltera Soltera 

Fuente: Elaboración propia a partir del trabajo de campo. 

 

A modo de conclusión: Fronteras en disputa 

Para finalizar, este ensayo invita a repensar las fronteras del proceso de laicización en 

México no como algo fijo, sino en disputa como espacios de negociación entre instituciones 

y actores (De la Torre, 2013, págs. 117 y 128), donde la dimensión religiosa termina por 

cruzarse con distintas áreas de la vida social, cultural, económica, psicológica, histórica y 

política de la sociedad (Ulloa y Paz, 2023), y, especialmente las instancias religiosas y sus 

dogmas que estiran las fronteras de la laicidad en miras por dirimir la vida pública 

(Blancarte, 2015, pág. 665). 

 

Bibliografía 

Berger, Peter. (2016). Los numerosos altares de la modernidad. En busca de un paradigma 

para la religión en una época pluralista. Sígueme 

Blancarte, Roberto. (1992/2012). Historia de la Iglesia católica en México 1929-1982. 

(Primera edición electrónica). Fondo de Cultura Económica. 



Blancarte, Roberto. (2004). Definir la laicidad (desde una perspectiva mexicana). Revista 

internacional de filosofía política, n.24, págs. 15-27. 

Blancarte, Roberto. (2015). ¿Por qué la religión “regresó” a la esfera pública? Estudios 

Sociológicos XXXIII, n. 99, págs. 659-673. 

Corpus, Ariel. (2014). ¿Cómo nuestros padres han creído? Jóvenes evangélicos y 

desafiliación eclesial en México. Cultura y Religión, Vol. 8, n. 1, págs.30-46. 

Corpus, Ariel. (2019). Los jóvenes y la religión: un acercamiento a partir de la Encuesta 

Nacional sobre Creencias y Prácticas Religiosas en México. Antropología Americana, vol. 

4, n. 7, págs.119-139. 

Corpus, Ariel. (2020). Los jóvenes y la religión: apuntes para comprender su relación entre 

ambas realidades. Oikodomein, Año 24, n. 20, págs.6-14. 

De la Torre, Renée. (2013). Una agenda epistemológica para replantear las maneras de 

entender la secularización en América Latina. Relación entre modernidad y religión. En 

Verónica Giménez Béliveau y Emerson Giumbelli (coords.). Religión, cultura y política en 

las sociedades del siglo XXI. (págs.109-156). Biblos. 

De la Torre, Renée y Gutiérrez Zúñiga, Cristina. (2014). La religión en el censo: recurso 

para la construcción de una cultura de pluralidad religiosa en México. Cultura y Religión, 

vol. 8, n. 2, págs. 166-196. 

Díaz Domínguez, Alejandro. (2021). ¿Qué nos dice el Censo 2020 sobre religión en 

México? [Blog de análisis de datos]. Nexos 

Dobbelaere, Karel. (1994). Secularización: un concepto multi-dimensional. [Traducción de 

Eduardo Sota García. Texto original publicado en 1881 con el título Secularization: a 

multi-dimensional concept]. Universidad Iberoamericana. 

Dubuisson, Daniel. (2007). The Western Construction of religión: Myths, Knowledge, and 

Ideology. Jhons Hopkins University Press. 

Galeana, Patricia. (2013). El pensamiento laico de Benito Juárez. En Pedro Salazar Ugarte 

y Pauline Capdevielle (coords.). Para entender y pensar la laicidad. (Tomo I, págs.67-94). 

Universidad Nacional Autónoma de México. 

Garma, Carlos, Corpus, Ariel y Ramírez Morales, María del Rosario (coords.). (2021). 

Religión y política en la 4T. Debates sobre el Estado laico. Universidad Autónoma 

Metropolitana; Juan Pablo Editor. 

Garma, Carlos y Meza Torres, Andrea (coords.). (2023). Aproximaciones críticas a la 

laicidad: desafíos contemporáneos. Universidad Autónoma Metropolitana, Unidad 

Iztapalapa; Del Lirio. 

Gaytán Alcalá, Felipe y Guerrero Espinosa, Nicéforo. (2017). Sacralización de la tradición, 

suspensión de la legalidad: los dilemas de la laicidad desde las políticas municipales. En 

Felipe Gaytán Alcalá y Nicéforo Guerrero (coords.). Laicidad, imaginarios y ciudadanía en 

América Latina. (págs. 57-83). [Edición digital]. Parmenia. 

Gaytán Alcalá, Felipe. (2020). Dinámicas de la catolicidad en América Latina: pertenecer y 

creer en contextos de cambio religioso. Vínculos. Sociología, análisis y opinión, n. 16, 

págs. 37-59. 

Gutiérrez Zúñiga, Cristina. (2021). Modelos de convivencia en transición: la escuela 

pública y la diversidad religiosa en México. En Renée de la Torre y Pablo Semán (eds.). 

Religiones y espacios públicos en América Latina. (págs. 135-160). CLACSO. 

Iglesia Católica. (1997). Catecismo de la Iglesia Católica. Librería Editrice Vaticana. 

(Versión online, recuperado de: 

https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/p2s2c3a7_sp.html). 

https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/p2s2c3a7_sp.html


Meza, Andrea. (2023). Diversidad religiosa y laicidad en la educación superior pública. 

Una etnografía sobre estudiantes de la Universidad Nacional Autónoma de México. En 

Carlos Garma y Andrea Meza. Aproximaciones críticas a la laicidad. (págs.93-134). 

Universidad Autónoma Metropolitana Unidad Iztapalapa; Del Lirio 

Mardones, José María. (1996a). De la secularización a la desinstitucionalización religiosa. 

Política y sociedad, vol. 22, págs. 123-135. 

Mardones, José María. (1996b). ¿Hacia dónde va la religión?: postmodernidad y 

postsecularización. Cuadernos de Fe y Cultura; ITESO; Universidad Iberoamericana. 

Meyer, Jean. (2005). La Iglesia católica en México 1929-1965. Documentos de Trabajo, n. 

30, págs.1-35. Centro de Investigación y Docencia Económicas. 

Molina Fuentes, Mariana G. (2016). Buenos católicos y buenos ciudadanos. Socialización 

de valores entre adolescentes de escuelas religiosas en la Ciudad de México. [Tesis 

doctoral de Ciencia Social con especialidad en Sociología]. Colegio de México. 

Molina Fuentes, Mariana G. Educación laica y educación religiosa. Entender el mundo 

desde ángulos diferentes. Serie Cultura Laica, n. 13. Cátedra Extraordinaria “Benito 

Juárez”, UNAM. 

Mora Duro, Carlos Nazario. (2018). Tensiones de la laicidad en el espacio público: a 

propósito de la movilización del Frente Nacional por la Familia. En Carlos Garma, María 

del Rosario Ramírez y Ariel Corpus (coords.). Familias, Iglesias y Estado laico. (págs. 45-

67). Universidad Autónoma Metropolitana, Unidad Iztapalapa; Del Lirio. 

Peinado Gutiérrez, Karla y González Pérez, Efrén. (2024). Cuéntame… ¿Qué dicen las 

estadísticas sobre los crímenes de odio hacia la población LGBTQ+ en México? (Ponencia 

en extenso presentada el 16/09/24 en la Facultad de Sociología, Universidad Veracruzana). 

Sociedad Mexicana de Sociología. 

Rivera Castro, Faviola. (2013). La laicidad liberal. En Pedro Salazar Ugarte y Pauline 

Capdevielle (Coords.). Para entender y pensar la laicidad (Vol. I, págs. 361-405). 

Universidad Nacional Autónoma de México. 

Salazar Ugarte, Pedro. (2013). Un archipiélago de laicidades. En Pedro Salazar Ugarte y 

Pauline Capdevielle (Coords.). Para entender y pensar la laicidad (Vol. I, págs. 31-65). 

Universidad Nacional Autónoma de México. 

Salazar Ugarte, Pedro, Barrera Rosales, Paulina y Espino Armendáriz, Saúl. (2015). Estado 

laico en un país religioso. Encuesta Nacional de Religión, Secularización y Laicidad. 

Universidad Nacional Autónoma de México. 

Ulloa Gómez, Mónica y Paz González, Erick Adrián. (2023). Re(pensar) lo religioso en 

América Latina. En Mónica Ulloa Gómez y Erick Paz González (coords.). (Re) pensando lo 

religioso en América Latina. [Boletín del Grupo de Trabajo Religiones y sociedad. 

Tensiones, diversidades y movilizaciones en debate.]. Consejo Latinoamericano de 

Ciencias Sociales, CLACSO. 

Yturbe, Corina. (2011). Las Leyes de Reforma: ¿Laicidad sin secularización? Isonomía, n. 

33, págs. 65-81. 

    



 


	Presentación
	Desinstitucionalización, desafección y desafiliación religiosa: el fenómeno de las personas 'no-afiliadas' en Chile
	Introducción
	¿Qué conceptos y enfoques nos ayudan a entender este panorama complejo?
	¿Cómo explorar y organizar la heterogeneidad ‘no-afiliada’ en Chile?
	Del ideal a la experiencia social ‘no-afiliada’ chilena
	A modo de conclusión
	Bibliografía

	Religiones afroumbandistas en Uruguay: Tambores que rompen el silencio “laico”
	A modo de introducción
	Análisis estadístico
	Perfil social y demográfico
	Crecimiento
	Género y liderazgo religioso
	Clase y pobreza
	Umbanda y pobreza
	Transnacionalización y resignificación cultural
	Reflexiones finales
	Bibliografía

	Teología de la prosperidad. Notas críticas en torno a su abordaje académico y pertinencia actual para los debates sobre pluralismo
	A manera de introducción
	Pluralismo, laicidad y teología de la prosperidad, un asunto pendiente
	A manera de conclusión
	Referencias

	La inteligencia artificial en los influencers conservadores cristianos: la construcción del enemigo y la reafirmación de la identidad
	Conservadurismos cristianos digitales y movimiento provida
	El uso de la IA para materializar al enemigo
	“Feminazi” y degenerada: el enemigo de La Chica Antifeminista
	Emociones y la adicción al miedo
	A manera de conclusión
	Referencias

	Los protestantismos en Costa Rica y los factores que han influido en su crecimiento a partir de 1965
	A modo de introducción
	Factores religiosos
	Operación transnacional de las misiones de fe y plataforma institucional
	Campañas o “cruzadas” evangelistas
	Establecimiento de células
	Medios de comunicación masiva
	Atractivo de los bienes religiosos pentecostales
	Respuesta del catolicismo ante la competencia religiosa

	Factores no religiosos
	Influencia cultural estadounidense a partir de la Guerra Fría
	Expansión urbana
	Políticas neoliberales
	Globalización contemporánea
	Decisiones individuales según su contexto familiar y social

	Referencias

	Opiniones y experiencias de jóvenes que tensionan la laicidad mexicana: Catolicismo, derechos sexuales y reproductivos e intolerancia por condición de género y creencia
	A modo de introducción
	La población joven, ¿creyente y laica?
	Discursos intolerantes frente a los derechos sexuales y reproductivos
	La creencia como sustrato fértil en la producción de intolerancias religiosas y sexogenéricas en el espacio público
	A modo de conclusión: Fronteras en disputa
	Bibliografía


